
«CÁTEDRA FELIPE II»

Universidad de Valladolid

COLECCIÓN «SÍNTESIS» XXIII

MONARQUÍA RECONDUCIDA
Modulaciones del dominio real en el ámbito eclesiástico,

Perú y Nueva España (siglo XVI al XVII)

ÓSCAR MAZÍN

Prólogo de José Javier Ruiz Ibáñez

M
ON

AR
QU

ÍA
 R

EC
ON

DU
CI

DA
M

od
ul

ac
io

ne
s d

el 
do

m
in

io
 re

al 
en

 el
 ám

bi
to

 ec
les

iás
tic

o,
Pe

rú
 y

 N
ue

va
 E

sp
añ

a (
sig

lo
 X

VI
 al

 X
VI

I)
LINEA DE CORTELI

NE
A 

DE
 P

LE
GA

DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LINEA DE CORTE

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E



  



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MONARQUÍA RECONDUCIDA 
Modulaciones del dominio real en el ámbito eclesiástico, 

Perú y Nueva España (siglo XVI al XVII) 
 
 
 
 
  



COLECCIÓN «SÍNTESIS» 
CONSEJO DE REDACCIÓN 

 
Margarita Torremocha Hernández. Directora 

Carlos Belloso Martín. Secretario 
Alberto Marcos Martín 
Luis A. Ribot García 

Rosa Mª González Martínez 
Antonio Cabeza Rodríguez 
Mª Ángeles Sobaler Seco 
Adolfo Carrasco Martínez 

Carlos J. Hernández Sánchez 
Javier Burrieza Sánchez 
Alberto Corada Alonso 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  

Mazín Gómez, Óscar  
 
Monarquía reconducida : modulaciones del dominio real en el ámbito ecle-
siástico, Perú y Nueva España (siglo XVI al XVII) / Mazín Gómez, Óscar/ Ruiz 
Ibáñez, José Javier , pr. Cátedra "Felipe II", ed. Universidad de Valladolid, 2025 
 
375 p. 18 cm. Colección “Síntesis” (Universidad de Valladolid. Catedra “Felipe II”) 
23 
 
ISBN 978-84-1320-353-9 
 
1. Iglesia y Estado -- Iglesia Católica. 2. Monarquía -- España -- Historia -- Siglo XVI-
XVII. 3. Reyes y soberanos -- España -- Historia -- Siglo XVI-XVII. 4. España -- 
Política y gobierno -- 1517-1700. 5. Nueva España – Historia. 6. Perú – Historia. I. 
Valladolid: Universidad de Valladolid. Cátedra Felipe II 
 
323.311.121(460):94(72+8) 
94(72+8):323.311.121(460) 
94(460).03 
322(460)"15/16":272 
272:322(460)"15/16" 



CÁTEDRA «FELIPE II» 
 

ÓSCAR MAZÍN 
 
 
 
 

MONARQUÍA RECONDUCIDA 
Modulaciones del dominio real en el ámbito eclesiástico, 

Perú y Nueva España (siglo XVI al XVII) 
 
 

PRÓLOGO DE JOSÉ JAVIER RUIZ IBÁÑEZ 
 
 
 

 
 

COLECCIÓN «SÍNTESIS» XXIII 
 
 
 
 

 



En conformidad con la política editorial de Ediciones Universidad de 
Valladolid (http://www.publicaciones.uva.es/), este libro ha superado 
una evaluación por pares de doble ciego realizada por revisores 
externos a la Universidad de Valladolid. 

Reconocimiento–NoComercial–SinObraDerivada (CC BY-NC-ND)

ÓSCAR MAZÍN. VALLADOLID, 2025 

EDICIONES UNIVERSIDAD DE VALLADOLID

ISBN 978-84-1320-353-9

http://www.publicaciones.uva.es/


Índice 

Prólogo 11 

Prefacio 33

Parte primera: Fundamentos 39 

I.- Tres nociones 45 
Imperio 45 
Tierra 48 
Saber 50 

II.- “Indias” del Nuevo Mundo 57 
Las nociones convergen 57 
Las Indias como imperio 59 

III.- Rey Católico e imperio de las Indias 63 
Patronato eclesiástico 64 
Precedencia y antigüedad  70 
Subsidiaridad indiana 73 

IV.- La percepción local del rey 75 

V.- Orden social y ámbito eclesiástico 81 

VI.- La controversia de las Indias 85 
Los indios 86 
Guerra, encomiendas y gobierno 87 
Dominio y otredad cultural 90 
Derecho y legislación 91 
Esclavitud y servicios personales 93 
Trascendencia 94 

VII.- Los fundamentos como instrumentos de explicación 97 



- 8 - 

Parte segunda: Reconducción 101 
 
I.- El Perú 107 
 
Sustratos espaciales 107 
Mitigar la disgregación 110 

Visita general del reino 110 
Cristianización de las repúblicas 112 
Templando la cristianización 116 
Los obispos 119 
Diócesis y Audiencias 120 
Los frailes 124 

 
Convergencia de los cleros 128 

Religión y lenguas 133 
 
Fervor y trascendencia conciliar 136 

Dinámica de la asamblea 142 
Resonancia de la visita de Toledo en el Concilio Tercero 147 

 
Modulación del dominio real 156 
 
II.- La Nueva España 159 
 
Referente de ubicación 159 
Pueblos y frailes 160 
Orden hispánico e iglesia secular 161 

Concilios, virreyes y prelados 169 
Legislación diocesana e integración del reino 172 
El antagonismo, la visita y la coyuntura de 1566 175 
El arraigo y las hechuras cortesanas 184 
Recomposición 189 
Búsqueda de equilibrios 193 

 
Ingredientes de reconducción 196 

Traslado de mandatarios 197 
Prelado virrey 199 
Coaliciones en pugna 207 

 
Modulación del dominio real  211 

 
III.- Conclusión 215 
 
  



- 9 - 

Parte tercera: Pervivencias 217 
 
I.- Normalización: primeros atisbos  223 

Una plataforma cortesana 223 
Las vacantes de virrey como estímulo 226 

      
Regularizar la preeminencia 232 

La Compañía de Jesús 232 
El dominio de las lenguas 235 
La contienda por el seminario, el concilio cuarto de Lima y 
El Cercado 236 
Desenlace 242 

 
II.- El virrey normalizador 247 

Don Luis de Velasco gobierna la Nueva España 247 
Los indios y la justicia 248 
Tierra Adentro y movilidad 250 
El ámbito diocesano 252 
Potenciar los ejes cardinales del reino 255 
Recapitulación 256 

 
III.- Secuencia continental 259 

El virrey Velasco y el Perú 259 
Los indios 260 
Patronato regio 263 
El Quinto Concilio de Lima 267 
Reprensión  268 
La capilla del rey 271 
Las fábricas catedrales 271 
Las órdenes religiosas 272 
Recapitulación 256 
 

Tres virreyes en circulación 276 
El conde de Monterrey y el episcopalismo de la Nueva España 279 
El marqués de Montesclaros y el afianzamiento de la autoridad real en el Perú 284 
El virrey Velasco cierra un ciclo 293 

 
Epílogo: “miradas al porvenir” 307 

Retorno del patriarca 307 
Modulación meridional 311 
Modulación septentrional 315 

Episcopalismo estructural 322 
Supremacía convergente 325 
Fuentes y referencias bibliográficas 355 

 



- 10 - 

Genealogías: reyes y virreyes de Nueva España, Perú, Nuevo Reino de Granada y 
Río de la Plata 357 
 
Mapas: Diócesis y Reales Audiencias en América Hispana (siglos XVI y XVII). 371 
 



 

 
 
 

Prólogo 
 
 
De la iridiscencia del pasado, de la sabiduría de apreciarla y de 
cómo Óscar Mazín es capaz de iluminar de un solo trazo toda la 
historia de la Monarquía Hispánica. 

 
El virtuoso zigurat asimétrico 

 
Es difícil expresar con justicia lo emocionante que ha resultado con-
templar la evolución del estudio de la historia de los mundos ibéricos 
en las últimas cuatro décadas. Los historiadores primero lograron 
emanciparse de una serie de marcos analíticos que encorsetaban la vi-
sión del pasado e hipotecaban la comprensión del ahora. La pesquisa 
sobre el pasado iba a ir mucho más allá, no contentándose los investi-
gadores con rebatir una lectura que proyectaba sobre el pretérito la 
sombra del presente, sino asumiendo el riesgo y viviendo la aventura 
de hacer el esfuerzo de alzar una nueva fábrica. Sus contrafuertes no 
habrían de ser el presentismo, la ideología o unos marcos teóricos hue-
cos y autorreferenciales, sino la más modesta investigación de base, la 
reflexión y el diálogo. Ha sido una operación realizada lejos del viejo 
Babel, o, al menos, se ha logrado esquivar la maldición bíblica, lo que 
no ha sido un logro menor considerando las condiciones de la cons-
trucción. El nuevo edificio historiográfico no ha caído en la tentación 
de afirmar que su obra habría de alcanzar el mismísimo cielo de la ver-
dad histórica: sus alarifes, albañiles y carpinteros han sido muy cons-
cientes de que su torre es una construcción provisional, contextual, im-
perfecta y nada simétrica y de que, en ella, sólo se alcanzará la altura 
de una certeza que siempre es visitada por su hermana, la duda cientí-
fica. Es significativo que lo que acabó con la elevada torre veterotesta-
mentaria haya sido la fuerza central de la renovación para la historia de 



- 12 - 

los mundos ibéricos: la diversidad de voces. La multitud de tradiciones 
historiográficas, de lenguas, de metodologías, de ideas, de personas, de 
procedencias y de opiniones ha propiciado su construcción y le ha dado 
su forma peculiar de parecer una estructura tan contrahecha como efi-
caz. En este Babel tan peculiar la pluralidad no ha sido sinónimo de 
caos, desorden y confrontación, sino de todo lo contrario. Es más, se 
puede afirmar sin sonrojo que sólo esa diversidad podía superar unos 
retos que parecían invencibles hace unas décadas1. 

Salvo algunas excepciones notables, la visión que se podía tener 
de los mundos ibéricos hacia 1970 insistía en contemplarlos como un 
ámbito con muy poco interés, cuyas poblaciones se veían determinadas 
por su anclaje en la periferia de la historia. Su siglo de Oro cultural era 
admirable, cierto, pero no dejaba de ser la expresión de unas socieda-
des atónicas que representaban algo así como la fase superior de un 
feudalismo caduco y agonizante. Las visiones que se construían de 
ellos repetían cacofonías gastadas desde hacía uno o dos siglos. Según 
éstas, las raíces fundacionales del entramado que fundaron los domi-
nios de los reyes de España y de Portugal explicaron su rápida emer-
gencia, pero al mismo tiempo determinaban su agostamiento acele-
rado. Su matriz católica, mediterránea, romana y universalista habría 
de ser incompatible con las formas de modernidad que eclosionarían 
en el siglo XIX. El fracaso general, o al menos el retraso en su forma-
ción, de los estados herederos de las Monarquías Ibéricas a lo largo de 
Novecientos fueron invocadas pronto como pruebas irrefutables de las 
taras que los constituían.  

La historia nacional, la visión autocentrada de la historia anglo-
sajona o francesa, la concepción liberal del mundo, el estructuralismo 

  
1 La defensa de la pluralidad de la lengua como un elemento vertebrador necesario 
de una historiografía que sume todas las energías para comprender la historia de los 
Mundos Ibéricos evitando la colonización de la historiografía anglosajona y la con-
solidación de una jerarquía académica que se hace pasar por científica ha sido uno 
de los caballos de batalla de Óscar Mazín como demostró su organización en febrero 
de 2010 del Coloquio Internacional. Escribir y Leer: Lengua, autoridad y plata-
forma tecnológica en Revistas de Historia (México) y de la redacción de la declara-
ción subsiguiente. 



- 13 - 

económico o demográfico y el folclorismo de una parte, sólo una parte, 
de los hispanistas y americanistas, incidieron en ver a los mundos ibé-
ricos como una alteridad necesaria para sustentar sus propias afirma-
ciones portadoras de la luz y la modernidad. El periodo de dominio de 
los reyes de España y Portugal fue presentado como un tiempo en el 
que la soberanía había sido confiscada a los pueblos (entendidos como 
actores políticos y/o nacionales), como una vía opuesta al progreso, 
como un entramado incapaz de evolucionar y como una experiencia 
desarrollada en el sentido erróneo de la historia. La acumulación de 
estas visiones se declinaba de manera práctica para los historiadores en 
una serie de afirmaciones dogmáticas: incompatibilidad entre el estu-
dio de territorios con especial hincapié en la cesura infinita entre los 
mundos europeos, americanos y asiáticos, falta de protagonismo de las 
poblaciones no ibéricas, naturaleza absoluta de un poder regio omní-
modo y caprichoso, confusión entre la historia de la Corona y de la 
Monarquía, y carácter inmóvil y oscurantista de la sociedad. La histo-
ria de la Monarquía sería la de sus gobernantes y de los relatos cons-
truidos por o contra ellos. Respecto a la otra cara de esta moneda, la 
hagiográfica, también estuvo presente sobre todo después de 1898 e 
insistía un tanto más en el protagonismo múltiple de territorios (más 
que de personas), lo que hay que reconocer que era una vía más fértil, 
pero al dotarse de un sentido ideológico y trascendental supeditaba las 
acciones de las gentes a un gran designio y de esta forma esencializaba 
también el pasado.     

No hace falta recordar aquí las principales etapas por las que una 
historia de los mundos ibéricos se abrió camino, ya se ha hecho en otros 
textos y baste con evocar sus grandes momentos: la influencia de la 
historiografía francesa e inglesa, el debate de la historia del Estado, la 
irrupción de la historia de la práctica, la interconexión de historiogra-
fías y la formulación de interpretaciones globales. Todo ello se conoce 
y está bien documentado. Lo que es muy interesante es que, frente a 
otros momentos historiográficos, estas transformaciones no obedecían 
a la hegemonía de ninguna escuela, a la recepción reverencial de los 
textos de un filósofo, politólogo, antropólogo o sociólogo en boga, ni, 
mucho menos, a los estímulos de prestigio y recursos que se pudieran 
dar por el reconocimiento de parte de las grandes instituciones de 



- 14 - 

investigación y docencia de Estados Unidos, las Naciones Unidas o la 
Unión Europea. Si se trató, si se trata, de un gran proyecto no fue por 
ser definido por un ingeniero en un arcano despacho, sino por sumar el 
esfuerzo, la curiosidad, la ambición de saber, las errancias, las expe-
riencias y las aspiraciones de un par de generaciones de historiadores 
que se atrevían a hacer preguntas que no se habían hecho, de seguir las 
pistas dadas por los archivos, de romper los límites analíticos y territo-
riales y, sobre todo, de hablar entre ellos y hacerlo en todas sus lenguas.  

Fue la experiencia del trabajo en documentos y en bibliotecas lo 
que llevó a los historiadores a formular pesquisas comunes y definir 
problemas cuya respuesta requería de la cooperación con sus pares 
pues desbordaban los límites de la historia nacional o de los temas ca-
nónicos2. 

En esa ocasión la pluralidad no fue una consecuencia de la reno-
vación de la historia, fue su causa. La diversidad de lenguajes y el diá-
logo a través de ellos hizo surgir interrogantes comunes. Esos lengua-
jes podían ser historiográficos, de tradiciones, de ideología o de credo, 
así que nada garantizaba que su coincidencia no escribiera un episodio 
de confrontación y competición, un círculo vicioso de desafección que 
enterrara antes siquiera de apilar los ladrillos en sus propios cimientos 
la posibilidad de edificar una reflexión común y diversa. Si no fue así 
fue por haber tenido la inmensa fortuna de contarse con maestros de 
taller que pudieron coordinar a historiadores que procedían de múlti-
ples países, que entendían el mismo idioma, el de la historia, hablando 
en muchas lenguas, y que tenían la misma pasión por ella. En ese mo-
mento clave emergió un tipo de historiador que no se dejaba impresionar 
por los grandes lugares, que se negaba a jerarquizar a sus colegas 

  
2 Se remite aquí al capítulo correspondiente contenido en el texto realizado por Ós-
car Mazín junto al autor de estas líneas, en la Historia mínima de los mundos ibéri-
cos, Ciudad de México, El Colegio de México, 2021. Para no ocupar más espacio 
en este prólogo remito a mis referencias sobre ese instante historiográfico en “La 
irrupción de una historia de los mundos ibéricos como tiempo de creación histórica”, en 
Antonio Álvarez-Ossorio Alvariño, Cristina Bravo Lozano y Roberto Quirós Ro-
sado (eds.), Bifronte imperio de dos mundos. La monarquía de Carlos II en Europa 
y América, Madrid-Frankfurt, Iberoamericana-Vervuert, 2025, pp. 67-88. 



- 15 - 

dependiendo de su procedencia, que se dejaba sorprender por las ideas 
de sus compañeros de trabajo, que gracias a la sabia humildad no caía en 
la fácil tentación de pretender ser algo más que un hacedor de historia, 
que estaba dispuesto a aprender, a mejorar, a leer a los colegas en sus 
propios idiomas, y que no habría de ahorrar desvelos para conectar el 
esfuerzo de los demás. Fueron estos historiadores los que, con su acción 
y con su ejemplo, más que con retóricas, derrumbaron los muros que 
frenaban la pesquisa histórica y protagonizaron, seguramente sin preten-
derlo, una verdadera, y verdaderamente hermosa, revolución científica. 
Entre los más grandes de ellos está Óscar Adolfo Mazín Gómez, histo-
riador mexicano y autor del libro que tienes en tus manos, estimado lec-
tor. 

Nacido un doce de septiembre, dato nada desdeñable todo hay que 
decir, el profesor Mazín Gómez encarna muchos de los principios más 
nobles de lo que es un historiador, quizá por abarcar su experiencia pro-
fesional muchos más campos. Su recorrido ha sido largo y rico en anéc-
dotas y espacios, y va desde hacer de chófer para Robert Brady, cuya 
maravillosa casa aún se puede ver en Cuernavaca, pasando por ir a bus-
car al aeropuerto y servir cócteles a Joséphine Baker, hasta trabajar de 
periodista y desentrañar los misterios de las ciudades. Pero, para suerte 
de la historia, ésta llamaba con demasiada fuerza a las puertas de la vo-
cación de Mazín. Pronto, armado con muchas más experiencias de las 
que caben en estas páginas, se lanzó con sus armas a desentrañar el pa-
sado, pero sin olvidar todo lo que había ya aprendido en el Valle de 
Chalco, en la Ciudad de México y en Cuernavaca. Lejos de ser cerrado, 
su carácter es proteico y su curiosidad le ha hecho, y le hace, desconfiar 
de los marcos teóricos y de las verdades paradigmáticas que imponen 
una perspectiva, una sola forma de ver la historia y una disciplina analí-
tica. Sus años de formación en la Universidad Iberoamericana y el ma-
gisterio de Jorge López Moctezuma Cumming S.J. (1927-2007) le va-
cunaron contra una historia estructuralista que, elevada a canon por los 
menos ingeniosos de sus hacedores, dominaba el mundo académico me-
xicano. La pasión, nada servil, hacia la historia erudita hizo que los hori-
zontes de aprendizaje del joven Mazín no se restringieran, sin menospre-
ciarlas, al estudio de las haciendas o de la demografía. El mundo de los 
ochenta era grande, era muy grande, y él no tenía ninguna intención de 



- 16 - 

perdérselo para satisfacer las verdades históricas o los “conceptos ele-
mentales” que otros formulaban y no pocos querían imponer. 

Sus pasos le llevaron a estudiar en El Colegio de Michoacán, en 
una Zamora donde fluye optimista un río Duero que no desemboca en el 
Atlántico. En esos años de formación coincidió con otros historiadores 
que habrían de ser amigos y maestros, maestros y amigos, y que le acom-
pañarían en la senda de sus días, y esa es una de las cualidades que hacen 
a nuestro autor tan especial. Quién conoce a Óscar Mazín sabe que es de 
una naturaleza singular que hace a las gentes de su entorno ver en él el 
reflejo de lo mejor de ellos mismos. La modestia, la generosidad, la cu-
riosidad y una nada fingida inocencia aplastan cualquier reserva o dis-
crepancia que se pudiera tener y convierten sin esfuerzo a sus colegas en 
sus amigos, trazando un poderoso lazo de fraternidad. La admiración, 
tan generalizada como justa, de unos, y la abierta devoción de otros hacia 
su trabajo, su sentido común y su amor a la historia es el pilar sobre el 
que se ha asentado su capacidad por transformar la historiografía, por 
liderar sin querer liderar. No me arriesgo a evocar aquí el nombre de sus 
amigos y discípulos por miedo a ganar yo enemigos por olvidar a los 
más… lo que sucedería pese a que ocupara en ello un par de decenas de 
páginas. 

No hay que ver en el devenir de nuestro autor la plasmación de un 
plan maestro, sino el viaje caótico de alguien que responde a sus propias 
inquietudes, aunque las armas con las que embarcó en su Argos eran 
muy sólidas. Algo fundamental a recordar es que en el corazón de la for-
mación de Mazín está la devoción al archivo; y lo está tanto que ordenar 
depósitos documentales catedralicios ha sido una de sus obsesiones con 
la que ha desfilado por Morelia, la ciudad de México y San Cristóbal de 
las Casas. Ir al archivo es hablar con las sombras del pasado, interrogar-
las lo que destruye los a prioris del historiador, así que enormes eran los 
campos que se le abrían. 

A principios de la década de 1990 París era un centro decisivo para 
los historiadores de los mundos ibéricos, mucho más que las universida-
des anglosajonas. En la École des Hautes Études en Sciences Sociales 
coincidían doctorandos y profesores del mundo iberoparlante y dialoga-
ban con los brillantes académicos franceses. Allí hizo Mazín su tesis de 



- 17 - 

doctorado sobre el obispado de Michoacán bajo la dirección de Jean-
Pierre Berthe, quien no dejó de espolearle a acabarla, pues cuando la de-
fendiera “Il sera toujours trop tard”. Buen consejo éste para cualquier 
doctorando. En todo caso, una vez alcanzado el grado de doctor, la his-
toriografía mexicana y la de los mundos ibéricos en general tuvo la 
enorme suerte que Mazín no fuera reclutado, pese a sus intentos de ese 
momento, en la universidad francesa y que tuviera que volver a su patria. 

Las riquezas acumuladas en las alforjas de la vida de Mazín le ha-
bían preparado para, sin pretenderlo, ser un vector de modernización his-
toriográfica. No sólo se había formado en la historiografía mexicana y 
mexicanista francesa, y no sólo era ya reconocido como uno de los más 
importantes historiadores de la Iglesia en el mundo virreinal3, sino que 
su formación le había abierto otros caminos. Desde muy pronto el autor 
de este volumen sintió una profunda fascinación por la obra de John H. 
Elliott y eso le puso en contacto con una historiografía que, desde hacia 
dos o tres décadas, estaba confrontando el estudio de lo político sin com-
plejos y sin asumir que se tratara de una superestructura pintoresca. Al 
no tener los condicionantes de la historia nacional ni del estructuralismo 
plano, Mazín era lo suficientemente libre para poder integrar las diversas 
tradiciones (inglesa, francesa, mexicana…) en las que se había movido 
en una propuesta historiográfica propia. Su inteligencia sobresaliente, su 

  
3 Se pueden recordar algunos de sus trabajos sobre el mundo del primer orden en las 
Indias como son El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán, Zamora, El Co-
legio de Michoacán, 1996; “Cristianización de las Indias: algunas diferencias entre 
la Nueva España y el Perú”, Historias, nº.72, 2009 pp.75‐90; “Clero secular y orden 
social en la Nueva España de los siglos XVI y XVII”, en Margarita Menegus, Fran-
cisco Morales, Óscar Mazín, La secularización de las doctrinas de indios en la 
Nueva España, México, UNAM, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad 
y la Educación, 2009, pp. 139-202; “Una jerarquía hispánica. Los obispos de la 
Nueva España”, en Víctor Gayol, Formas de gobierno en México. Poder político y 
actores sociales a través del tiempo, Zamora, El Colegio de Michoacán, vol. I, 2012, 
pp. 121-142; la edición de La Iglesia y el Centro-Occidente de México. De la sin-
gularidad a la universalidad a través de 'Relaciones'. Estudios de Historia y Socie-
dad, Zamora, El Colegio de Michoacán, 2014; o “Alarde de Monarquía: las diócesis 
del Cuzco y Michoacán en 1650”, en Francisco Javier Cervantes Bello y María del 
Pilar Martínez López-Cano (coords.), La iglesia en la construcción de los espacios 
urbanos, siglos XVI al XVIII, México, Universidad Nacional Autónoma de México‐
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2019, pp. 297-338. 



- 18 - 

dominio de los idiomas, sus experiencias universitarias, su innegable en-
canto, sus contactos y su don de gentes le hizo rápidamente moverse en-
tre espacios académicos plurales, violentando los límites de unas espe-
cialidades caducas ya para ese momento y que seguían sosteniendo, en 
ocasiones por razones extracadémicas, la separación entre los campos de 
estudio que visitaban el pasado a ambos del Océano. 

Mazín tenía las ideas, estaba encontrando a sus interlocutores y 
pronto tendría el espacio de actuación. Su mente ordenada hizo que tanto 
en El Colegio de Michoacán como después en El Colegio de México a 
la hora de satisfacer funciones académicas le tocara, más que coordinar 
o dirigir Centros, encargarse de las revistas. En ese ámbito, nuestro his-
toriador mexicano, acostumbrado a hacer talacha, se sentía más a gusto, 
aunque el trabajo resultara abrumador y a veces ingrato. Primero en Re-
laciones y después en Historia Mexicana (que dirigió tanto tiempo que 
las lenguas venenosas empezaron a definir como Historia Maziniana) 
imprimió un sello muy personal que hacía dialogar a una historiografía 
cuyas bases ya se definían en el objeto del pasado y no en los arcanos 
políticos y administrativos del presente. El primer paso, que habría de ser 
decisivo, fue el famoso volumen número 73 de 1998 de la primera re-
vista, un monográfico sobre el conjunto de las élites de los dominios del 
rey de España. Sin necesidad de explicitar un proyecto analítico global, 
Mazín acababa de sembrar las bases de una renovación historiográfica 
clave y lo hacía a la vez que otros historiadores (Vincent, Bennassar, 
Gruzinski, Elliott…) estaban preparando libros que recorrían el mismo 
camino.  

Mientras continuaba con sus estudios de archivo a ras de suelo, ha-
cía tiempo que Mazín también aceptó el reto de mirar desde arriba. Sus 
libros sobre el conjunto de los dominios americanos del rey de España 
fueron algo mucho más que un ejercicio de síntesis, fueron una proeza 
al hacer inteligible tantas historiografías y puntos de vista interpretando 
en conjunto ese mundo. Óscar Adolfo destruía de un plumazo así varias 
cosas: no sólo la separación de especialidades o las jerarquías analíticas 
asumidas, sino también la inútil cesura entre el historiador de archivo, 
que sigue yendo al archivo y lo disfruta, y quienes hacen las grandes 



- 19 - 

interpretaciones… y todo ello desde México, sin buscar la complacencia 
o tolerancia de los grandes centros historiográficos4.  

Por sus cualidades científicas y humanas era lógico que Mazín es-
tuviera en la fundación misma de Red Columnaria en 2004 junto a Gae-
tano Sabatini, Ana Díaz Serrano y Pedro Cardim. En torno a él se juntó 
un grupo de historiadores formidables en lo que fue el primer nodo esta-
blecido en México: Alicia Azuela, Nelly Sigaut, Víctor Gayol, y los tan 
pronto como cruelmente ausentes Bernardo García Martínez, Juan Pedro 
Viqueira Alban y Juan Carlos Ruiz Guadalajara. A ellos se sumarían con 
los años las incorporaciones de Gibrán Bautista y Lugo, Lidia Gómez, 
Juana Salas, mi madrina Erika Pani… y toda una nueva generación de 
investigadores mexicanos, colombianos y chilenos insultantemente jó-
venes y brillantes.  

La centralidad de este nodo quedó de manifiesto con la participa-
ción de los integrantes del grupo en las actividades de la Red. Desde Mé-
xico se empezaron a tomar más y más iniciativas y pronto algunos ele-
mentos centrales de Columnaria procedían de sus propuestas y patrimo-
nio: baste pensar en el cuadro de la Inmaculada Concepción conservado 

  
4 Es muy de destacar la voluntad de nuestro autor por hacer o editar libros de inter-
pretación global y no de simple reiteración de datos, una práctica que debería ser 
visitada por más académicos pues fuerza a una apertura de mentes y exige un mayor 
nivel de dominio de la información. Algunos de estos trabajos son reconocidos como 
decisivos, y tal es el caso de, junto a Carmen Val Julián, En torno a la Conquista, 
une anthologie, París, École Normale Supérieure de Fontenay-Saint Cloud y Ellip-
ses, 1995; Iberoamérica. Del Descubrimiento a la Independencia, México, El Co-
legio de México, 2007; junto con Hausberger Bernd, “Nueva España, los años de 
autonomía”, en Bernardo García Martínez, (dir.), Nueva Historia General de Mé-
xico, México, El Colegio de México, 2010, pp. 263-28; la edición de Las represen-
taciones del poder en las sociedades hispánicas, México, El Colegio de México, 
2012; junto al autor de este prólogo, Las Indias Occidentales. Procesos de incorpo-
ración territorial a las Monarquías Ibéricas, México, El Colegio de México, 2012 
o junto a Gibrán Bautista y Lugo (eds.), El espejo de las Indias Occidentales, Mé-
xico, El Colegio de México, UNAM (Instituto de Investigaciones Históricas), Red 
Columnaria, 2023. También se pueden recordar sus trabajos sobre patrimonio, como 
son las ediciones junto a Ana Díaz Serrano y el autor de este prólogo, de Alardes de 
armas y festividades: valoración e identificación de elementos de patrimonio artís-
tico, Murcia, Editum, 2008 y, de Permanencias y Huellas. Comprender un mundo 
global en la identificación del patrimonio, Murcia, Editum, 2012. 



- 20 - 

en la iglesia de San Francisco Acatepec en San Pedro Cholula, cuya res-
tauración y salvaguarda fue sostenida por el grupo liderado por la doctora 
Lidia Gómez. El liderazgo en la renovación de la historiografía del nodo 
de Mazín quedó claro en la organización de tres Jornadas Internaciona-
les de Historia de los Mundos Ibéricos5… y eso sólo es el principio, más 
aún cuando de ese nodo está surgiendo una lluvia de Perseidas en forma 
de nuevos grupos y nodos. 

No deja de ser elocuente que el liderazgo efectivo lo ejerza quien 
no lo pretende, ni que el reconocimiento vaya a quien no lo busca por no 
necesitarlo. En el último cuarto de siglo el profesor Mazín ha dirigido 
tesis, ha estado en jurados y ha participado en un sinfín de coloquios, 
conferencias y congresos, pero, sobre todo y por eso ha sido tan eficaz 
en todo, ha seguido teniendo como objetivo hacer historia, confrontar 
aquellos fenómenos que quería comprender, orientando su pesquisa a re-
solver aquello que le inquietaba a él. Dicho de otra forma, la historia ha 
seguido siendo una aventura personal que ha buscado resolver mediante 
el recurso al archivo. Las buenas ideas florecen de la pasión, por mucho 
que ésta no resulte à la mode o no tenga el aplauso inicial de la masa, y 
esa pasión sólo puede fluir de la libertad, pues es la ruta para esquivar la 
cacofonía de los lugares comunes y de las hegemonías intelectuales que 
en realidad son cárceles. 

Óscar ha ampliado su inquietud de forma constante, manteniendo 
una profunda relación de profundo amor con la Ciudad de México, eso 
que los turistas poco avisados llaman el Centro Histórico. Pocos placeres 
habrá en este mundo mejores para un historiador que recorrer sus calles 
con el maestro Mazín, aprender de él sus rincones y colores, visitar sus 
iglesias, barrios y alamedas. A ella, a sus historias y a sus piedras, ha 
dedicado trabajos tan eruditos como entrañables, sin por ello dejar de 

  
5 Se trata de las Jornadas de 2007: “Las Indias Occidentales: procesos de integración 
territorial (siglos XVI-XIX)”, Ciudad de México; 2019: “El espejo de las Indias Oc-
cidentales. Iberoamérica en la historia global”, Ciudad de México, y 2022: “Las 
Monarquías Ibéricas: una mirada desde la historia ambiental”. 



- 21 - 

preguntarse, y de hacer que los demás lo hagan, qué significaba esta ciu-
dad para el mundo, y qué el mundo para la ciudad6.     

En sus peripecias nuestro autor se encontró algún día con don Gar-
cía de Avellaneda y Haro, un personaje peculiar, parece ser. Gobernador 
y presidente del Consejo de Indias, virrey de Nápoles y presidente del 
Consejo de Castilla, quien se ha convertido en su compañero de viaje. 
Sin prisa, sin pausa y sin angustia, Óscar viene trabajando sobre este 
Conde de Castrillo desde hace ya más de una década y media y todos 
esperan con justicia el trabajo definitivo que vendrá. Su investigación 
hace avanzar, sin pretenderlo pero sin evitarlo, algunas de las líneas de 
reflexión que son medulares en la nueva forma de pensar cómo funcionó 
el mundo moderno y las personas que lo habitaron. Esta investigación ya 
ha presentado algunos avances, pero la máquina que traerá seguro que 
ilumina, una vez más el pasado y hace sencillas y evidentes muchas de 
lo que a los demás se nos antojan sombras inaprehensibles.  

Para poder tomarse en serio su trabajo, el historiador debería de 
prevenirse de tomarse demasiado en serio a sí mismo, sobre todo para 
evitar convertirse en un personaje de parodia. Óscar Mazín es uno de los 
académicos que mejor ilustra ese principio. Su historia es una historia 
incompleta, su dominio del archivo le permite imaginar lo que saber no 
puede. La conciencia de la perfectibilidad de sus certezas le hace evitar 
el uso de afirmaciones categóricas o de dar un valor mecánico a la histó-
rica. Su historia está lejos de ser una poción que libera automáticamente 
a quien la consume y lo hace mediante el empleo de reglas estrictas. Su 
historia va mucho más allá, es mucho más modesta e infinitamente más 
ambiciosa, pues es en su realización misma, en el recurso a la duda y a 
la especulación, donde la persona se puede emancipar de las verdades 
impuestas y heredadas por una historia nacional esencial o de la asunción 
dogmática de los colectivos como actor histórico, y, al pensar por sí 

  
6 Un amor expresado en una serie de trabajos como junto a Francisco Pérez de Sa-
lazar, El edificio sede de la Academia Mexicana de la Historia, una fachada del 
siglo XVIII. Historia y propuesta de restauración, México, Academia Mexicana de 
la Historia, 2019; junto a Andrés Lira González (eds.), La Ciudad de México en sus 
Barrios. San Juan Moyotla y la Academia Mexicana de la Historia, México, Aca-
demia Mexicana de la Historia, Correspondiente a la Real de Madrid, 2023. 



- 22 - 

mismo, ser libre…, y éste no es pequeño premio, por cierto, para quien 
recurre a ese bálsamo de Fierabrás que es el conocimiento científico. La 
fortaleza científica de nuestro admirado colega proviene de su compro-
miso irrenunciable con la búsqueda del conocimiento, pero también de 
la conciencia de que este lleva a la incerteza y de que aquella siempre 
alimentará a la curiosidad. No es casual que esta solidez nazca de su con-
vicción profunda y de su esperanza pétrea, compartida absolutamente 
por quien escribe estas torpes páginas, que la Verdad sí es alcanzable, 
pero no en este mundo, así que en él toca ser libres y para poder serlo, no 
se puede dejar esa búsqueda.  

 
De Nueva España al Perú pasando por Madrid, Nápoles, El Perú y 
Nueva España 

 
La lectura de este volumen es una invitación a recorrer múltiples 

etapas y en ellas comprender la historia de la Monarquía Hispánica de 
forma tan novedosa como originada en los saberes atesorados en las 
últimas generaciones. La primera lección que se puede aprender en 
este libro es hacer historia sin caer en la solemnidad, la pesadez, el 
dogmatismo, la suficiencia, la ideología o la ñoñería, algunas de las 
más poderosas sirenas que pueden desviar el rumbo del historiador. 
Mazín confronta problemas mayores de la historia de los mundos ibé-
ricos usando artefactos analíticos que ya han visitado las páginas de 
otros historiadores, pero nuestro autor, cuyo dominio historiográfico es 
tan abrumador como conocido, no hace alarde de erudición inútil7, ni 
reclama para sí haber descubierto el sílex. El estudio de los conflictos 
de jurisdicción, de la movilidad de modelos y personas, de la inserción 
de la Iglesia en la administración Monárquica, del peso de las tradicio-
nes del Imperio Romano Cristiano y de la Edad Media en la 

  
7 El dominio de la historiografía por el doctor Mazín queda sobradamente clara en 
aportes decisivos como son Una ventana al Mundo Hispánico. Ensayo bibliográ-
fico, México, El Colegio de México, 2006 y 2013; o “Historia en construcción: la 
historiografía de tema ibérico en México”, en Ariel Guiance (dir.), La influencia de 
la historiografía española en la producción americana, Madrid, Instituto Universi-
tario Simancas-Marcial Pons, 2011, pp. 77-114. 



- 23 - 

conformación de la Monarquía Hispánica en Indias, de la pluralidad de 
lecturas de la cultura política, del protagonismo de las élites locales, de 
las formas de patronazgo de la corte, de la diversidad de centros cons-
titutivos del poder monárquico y de la articulación del poder local 
como fundamento de la autoridad regia… y tantos otros debates que 
han marcado los logros del conocimiento sobre los Mundos Ibéricos 
no sólo sustentan estas páginas, sino que avanzan en ellas al encontrar 
en sus líneas respuestas y propuestas originales que sobrepasan la sim-
ple reiteración.  

El historiador parte del trabajo acumulado en la disciplina, pero 
no puede quedarse en él, debe ir más allá. Es muy difícil que un aca-
démico hubiera podido aproximarse a la historia de los dos virreinatos 
americanos de manera tan brillante si no hubiera contado con la for-
mación y la curiosidad de nuestro autor. Su diálogo con las especiali-
dades declinadas en el párrafo anterior va mucho más allá de la lectura-
saqueo de ideas o datos tan presente desde que se ha perdido el gusto 
por entender los libros en conjunto. La comprensión de las propuestas 
con las que dialoga Mazín desborda la vulgar práctica de censar su 
existencia. En rumbos distintos a ese, nuestro autor entiende el sentido 
de estos ejes de innovación tanto en el devenir intelectual de quienes 
las comentaron como en el aporte que trajeron al conocimiento en ge-
neral. Desde esa lectura fina, y casi diría que entrañable, de los textos 
que han abandonado la repetición de la historia de América o del Im-
perio hispánico, se puede incorporar a la propia reflexión aquellos ele-
mentos con los que se concuerda, criticar con los que se disiente y usar-
los como ladrillos para hacer el propio edificio8. 

Sin las patéticas estridencias pueriles de alguien que quiera ser 
visto como un enfant terrible o de quien se atribuye un cargo honorable 
en el Santo Oficio de los historiadores, en el libro que prologamos se 

  
8 Con Juan Francisco Pardo Molero se ha editado un volumen sobre las principales 
metodologías que han renovado la historia de los mundos ibéricos. Precisamente en 
ese libro se incluye un estudio señero de Óscar Mazín que está en la genealogía del 
presente libro: “Culto y territorio en la integración de la monarquía indiana, dos 
estudios de caso", Los mundos ibéricos como horizonte metodológico. Homenaje a 
Isabel Aguirre Landa, Valencia, Tirant lo Blanc, 2021, pp. 131-164. 



- 24 - 

encuentran afirmaciones sólidas de adhesión a posturas historiográfi-
cas y rechazos. Mazín define de forma positiva su empresa sobre unos 
cimientos que él mismo cava y lo hace aceptando los elementos que 
juzga útiles y descartando esos otros con los que no concuerda. Esa 
elección historiográfica, consciente y generosa, le permite dominar 
desde el primer momento el sendero historiográfico que ha empren-
dido y que va a ser en la selección documental donde encuentre sus 
argumentos. El autor es consciente de lo que quiere saber y cómo lo 
quiere saber, y, ante lo infinito de la documentación consultable, opta 
por movilizar una información que considera que le puede aclarar sus 
pesquisas. Todo ello es provisional y voluntarioso, pero es provisional 
y voluntarioso por elección positiva. Mazín emprende el viaje a lo des-
conocido, hacia la comprensión de ese pasado intangible, sabiendo de 
sus carencias y de las carencias de la interpretación que producirá y es, 
precisamente por eso, que puede crear algo nuevo, iluminar la noche 
de la ignorancia y descorrer las cortinas que cegaban las ventanas de 
análisis de los mundos ibéricos. 

El libro que tiene el lector en sus manos trata de cómo se articuló 
el poder en la Monarquía Hispánica y para saberlo estudia su práctica 
en los virreinatos americanos, Nueva España y Perú, en la segunda mi-
tad del siglo XVI y principios del siglo XVII. Varios elementos rom-
pen de entrada las interpretaciones tradicionales: se evita el análisis de 
uno de ellos de forma exclusiva, se evita confundirlos como un todo 
unitario, se evita reiterar el tan tedioso como estéril eco de reducir la 
conquista a un derbi hispano-indígena, se evita acumular juicios mora-
les y, ya puestos, se evita reducir el pasado a la acción de grupos socia-
les máquina. Emancipado de falsos debates ideológicos e historiográ-
ficos, Mazín puede centrarse en su objeto y buscar la respuesta a un 
problema que él mismo define desde su experiencia como historiador, 
pero para encontrar esa respuesta habrá de movilizar todos los recursos 
que tiene disponibles. Lejos de volver a hollar eras trilladas nuestro 
autor emprende un viaje, se embarca en una aventura comprendiendo 
que sólo navegar es vivir y rompiendo así las jerarquías de la frase de 
Pompeyo el Grande 



- 25 - 

Formulado un poderoso objeto de análisis, Mazín debe buscar los 
pilares sobre los que sostendrá su respuesta. Nuestro autor parte de tres 
hipótesis fundadoras: el diferente peso de la acción efectiva de los vi-
rreyes de Perú y de Nueva España, la legitimidad de leer como un ob-
jeto común los dos virreinatos americanos y lo oportuno que es hacerlo 
desde la historia del patronato regio y la incorporación del clero como 
actor decisivo del gobierno. Puede que al lector le sorprenda, pero estas 
afirmaciones hubieran sido vistas como exóticas hace no tantos años; 
afortunadamente, la historia como disciplina ha evolucionado no sólo 
para hacerlas posibles, sino para encontrar el historiador que las con-
fronte.  

En lo que toca a la metodología aquí también se da un paso ade-
lante. No voy a detenerme en recordar que toda historia es por defini-
ción comparada, pero no hay que leer este texto en el sentido vulgar y 
gastado del término. Este libro no contrapone un modelo frente a otro, 
ni hace un catastro de similitudes y diferencias o una comparación de 
un gobierno contra el otro. Tales esfuerzos se antojan inútiles al conte-
ner en su misma cimentación la esencialidad de los especímenes ana-
lizados. A Mazín Gómez le interesa cómo se define en la práctica una 
autoridad imperial y cómo semejante empresa se ve muy influida por 
las realidades sobre las que se construye. Perú y Nueva España son 
casos de una misma realidad, la Monarquía Hispánica, no realidades 
contrapuestas insertas en ella: verificar en ambas su extensión, su evo-
lución y las representaciones, los agentes que la condicionan9 y su 

  
9 Sobre los actores que hicieron el mundo ibérico y su protagonismo y circulación 
nuestro autor ha abierto caminos y es, como en otros ámbitos, autoridad reconocida. 
Me basta recordar para sostener esa afirmación su magistral Gestores de la Real 
justicia. Procuradores y agentes de las catedrales hispanas nuevas en la corte de 
Madrid, México, El Colegio de México, 2007 y 2017; pero también “Architect of 
the New World: Juan de Solórzano Pereyra and the Status of the Americas”, en 
Pedro Cardim, Tamar Herzog, Gaetano Sabatini et. al. (eds.), Polycentric Monar-
chies. How did Early Modern Spain and Portugal Achieve and Maintain a Global 
Hegemony? Sussex, Cham‐Sussex, Sussex University Press, 2012, pp. 27‐42; “«En-
tre Dos Majestades». Orden social y reformas en la Nueva España borbónica. Pedro 
Anselmo Sánchez de Tagle, obispo de la provincia y diócesis de Michoacán (1758-
1772)”, en Martha Eugenia García Ugarte, (coord.), Ilustración Católica. Ministerio 
 



- 26 - 

misma materialidad, permite al historiador hacer visible los trazos, en 
claroscuro o sutiles, que la dibujaron con mayor o menor frecuencia 
dependiendo de la realidad local. Esta metodología incorpora múltiples 
virtudes, valida muchas intuiciones ya formuladas y destierra la tenta-
ción de trazar una interpretación común que diluya en un relato estruc-
tural ajeno al objeto la realidad local y a sus protagonistas. En otras 
palabras, historia un pasado histórico y permite comprender en su con-
junto, por hacerlo desde su singularidad, lo que supuso el poder impe-
rial español. 

Un punto de partida ilumina el problema que confronta este libro: 
la fragilidad tradicional de la posición de los virreyes en México frente 
a Lima, sobre todo ante el peso político del alto clero en el virreinato 
septentrional. Toca explicar esta diferencia a sabiendas que había tan-
tas cosas compartidas y que ambos virreyes servían al mismo señor. 
No se olvida en el libro que sobre ambos territorios se desplegó una 
común cultura política y administrativa, tan común que circulaba a tra-
vés de la correspondencia con un mismo rey y un mismo Consejo de 
las Indias, y que incluso fue esgrimida por las mismas personas en am-
bos espacios cuando se trasladaban de una corona a otra para ocupar 
virreinatos, obispados o puestos de defensa y justicia. Los elementos 
comunes, pero no iguales, incluyen también la experiencia de la con-
quista, la cooperación con las élites indígenas, los debates sobre la hu-
manidad de los indios y las tensiones que trajo el deseo de la Corona 
de afirmar su superioridad en dos campos coadyuvantes que debían 
expresarla: la exclusividad del patronato regio, frente a Roma y al pro-
pio clero, y la aplicación efectiva de la voluntad soberana exigida en el 
cumplimiento efectivo de las Leyes de protección a sus súbditos indios 
y de contención del surgimiento de señoríos hereditarios. 

Similares pero diferentes eran estos reinos, pues el autor vislum-
bra dos poderosos matices en el origen de los virreinatos siameses. El 
primero es la geografía que se impuso mucho más compacta en una 
Nueva España contrapuesta al archipiélago de valles que fue Perú. La 

  
episcopal y episcopado en México (1758-1829), México, UNAM, Instituto de In-
vestigaciones Sociales, 2018, pp. 417-452. 



- 27 - 

segunda es la propia evolución histórica previa al asentamiento de la 
autoridad del César Carlos. El gobierno Inca, lejos de cualquier Arca-
dia idílica o de un ilusorio socialismo andino, ya había desarrollado 
potentes mecanismos de centralización del territorio y reforzado una 
verticalidad administrativa que ubicaba en su élite gobernante cuz-
queña una formidable autoridad; mientras, la Triple Alianza nunca 
llegó a controlar el conjunto de los espacios agrarios del Centro de lo 
que habría de ser Nueva España y el dominio que ejerció sobre los que 
sí reconocían su superioridad fue siempre indirecto.  

A esos antecedentes se añadían otras experiencias que iban a pe-
sar mucho, que eran más recientes y habían nacido del proceso de in-
tegración violenta en la Monarquía. Cierto, las Nuevas Castilla y Es-
paña habían sido el resultado de unas conquistas en las que los agentes 
de Carlos V lograron establecer sólidos lazos de alianza con un parte 
de la élite india, pero hubo otros conflictos. Cortés luchó una rápida y 
exitosa guerra civil contra la fuerza enviada por el entramado adminis-
trativo del Caribe logrando así convertirse en el único interlocutor con 
la Corona, pero lo que sucedió en Perú fue mucho más complejo. Casi 
desde el mismo momento en que quedó clara la imposibilidad de re-
sistencia exitosa por parte de la élite inca, las diversas facciones espa-
ñolas entraron en guerra dando lugar a un conflicto interminable al que 
añadió mucha pólvora la aplicación de las Leyes Nuevas. La victoria 
final de la administración real significó un segundo tiempo en el que 
se volvió a dar por el rey la confirmación de los estatutos sociales ad-
quiridos, un beneplácito que pasaba, frente a la sospecha de traición, 
por el reconocimiento de una superioridad regia incontestable, identi-
ficable en sus vehículos administrativos y centralizada en la figura del 
virrey.  

Este tipo de conflicto, en su extensión y duración, no estuvo pre-
sente en Nueva España pese a los perennes choques jurisdiccionales, 
el malestar de los beneméritos o la conspiración de Martín Cortés. El 
virrey de México era, sí, el representante del rey, pero muchas otras 
entidades, desde ciudades a comerciantes, oidores de las audiencias, 
órdenes religiosas, nobles indios, obispos o encomenderes podían re-
clamar, y así lo hicieron hasta la saciedad, la autonomía de una 



- 28 - 

posición político-administrativa que había sido bendecida por el rey-
emperador antes del mismo establecimiento del sistema virreinal. Esta 
intimidad con el soberano permitía una oposición a las decisiones con-
tingentes del alter ego del soberano mucho menos dramática y alejada 
en general de sombras de deslealtad. Salvo para los torpes que partici-
paron en el motín del marqués del Valle de Oaxaca, los demás podían 
presentar su resistencia como obediencia, sin el temor de ser tachados 
de felones o sindicados.  

Las coronas gemelas de Perú y Nueva España sin duda compar-
tían placenta, pero también habrían de mostrar un carácter distinto. Ex-
plicar por qué, cuándo, cómo y quién lo expresó es un desafió historio-
gráfico mayor. No cometeré el exceso de intentar adelantar en estas 
breves páginas los logros documentales, analíticos o críticos de nuestro 
autor. Simplificarlos sería degradarlos y robar al lector el privilegio de 
acompañar al doctor Mazín en un viaje de conocimiento que es, al 
mismo tiempo, un ejercicio magistral de cómo hacer historia, de cómo 
definir un problema, de cómo identificar las vías de su resolución y de 
cómo generar una explicación cuya utilidad sobrepasa con creces el 
ámbito particular de estudio. Todo ello además circulando en una re-
dacción muy elegante, enormemente erudita, amable y asequible que 
nos recuerda que no sólo estamos ante un historiador de primera, sino 
ante un escritor tan fino que permite resolver los grandes asuntos sin 
recurrir a los artificios, a las astracanadas o a los aspavientos tan fre-
cuentes en quienes tienen poco que decir.  

Permítaseme, eso sí, glosar el título de este libro, pues en él se 
enconde la promesa de las potencialidades interpretativas que después, 
generoso, el autor cumple en buena hora. Las palabras centrales sobre 
la Monarquía y las formas del poder real, “reconducida” y “modula-
ciones”, son una declaración de intenciones historiográfica fuerte y va-
liente. “Reconducida” hace alusión a la mutabilidad de la articulación 
de la autoridad real, fracturando así la imagen tradicional de un poder 
monolítico, estéril o inmóvil…, si es reconducible el poder imperial es 
capaz de evolucionar, lo que plantea una serie de interrogantes que se-
rán enfrentados en el texto; cómo, quién, hasta dónde y por qué se ge-
nera esa evolución y tal adaptación a la realidad, pudiendo avanzar aquí 



- 29 - 

que, puesto el foco en los reinos americanos, estas preguntas no han de 
tener una solución puramente ibérica o cortesana. Dicho en otros tér-
minos, asumir este punto de vista implica reconocer un alto nivel de 
protagonismo de las gentes y reinos de las Indias y no sólo en su propio 
devenir, sino en la definición misma de lo que fue el entramado impe-
rial. Así, los virreinatos no son una vía muerta o el eco de una lejana 
voz madrileña, ni tampoco un ente exótico que sólo se dignifica por las 
imágenes que registran de él los ojos de un viajero berlinés llamado 
Alexander. Las coronas de Indias fueron la expresión de un mundo en 
continuo cambio, capaz de adaptarse hasta agotar el modelo que cons-
truían, y, por lo tanto, su análisis permite entender el cosmos del que 
forman parte, su historia es propia, pero también es sintomática de una 
realidad plural, en su propio devenir se redefine, una y otra vez, el con-
junto del que, por insistir en la metáfora paulina, fueron parte tan digna 
como cualquier otra. 

Sumar la evolución con “modulaciones” ahonda en lo anterior, 
lo policroma y refuerza la apuesta científica de la propuesta de un pen-
samiento histórico basado en el estudio de las experiencias. Los mun-
dos ibéricos y las monarquías que los integraron al ser la suma de 
múltiples protagonistas dieron lugar a diversas realidades que se 
amoldaban a la realidad y la reconstruían con resultados diferentes. 
No se trató del resultado de un intento programático o de una plani-
ficación exógena, sino que fue consecuencia de lo que era posible, de 
proyectos e intereses enfrentados y de la interacción de múltiples ac-
tores y situaciones. En la declinación de cómo se debía gobernar cada 
territorio, unos modos y unas formas resultaron más correctas sobre 
un espacio y otras en otro; esas “formas” no eran modelos políticos 
distintos, sino interpretaciones que se realizaban dentro de los límites 
de los marcos jurídicos, administrativos y culturales compartidos. 
Esto implicó la generación de una sabiduría de gobierno que ponía 
en valor la acción de los hombres “pláticos”, de aquellos que conta-
ban con experiencia sobre ese dominio concreto. Los contextos, los 
actores, las memorias… todo ello contribuía a definir las prácticas 
aceptables y los límites de lo posible. Se trataba de matices, pero és-
tos eran decisivos para gestionar un gobierno con suficiente apoyo 
socio-institucional como para ser eficaz.  



- 30 - 

El lector de este volumen tendrá la suerte de comprobar cómo 
Óscar Adolfo Mazín Gómez hace posible esta historia de los matices 
que, en realidad, es la vía acertada de comprender, y no definir, cómo 
funciona un imperio. Los avances metodológicos de este libro son tan 
contundentes como la discreción, o casi diría la modestia, con que se 
presentan10. Los retos que genera para el estudio ulterior de una Mo-
narquía a partir de sus territorios invitan a los investigadores, jóvenes 
y talludos, a verificar estas propuestas sobre otros espacios, otras reali-
dades. Es una historia sobre personas concretas, que por más muertas 
que estén, aquí se les da vida como protagonistas de su tiempo.  

No es ningún misterio que, gracias a su generosidad y gentileza 
más que a mis méritos, tenga el honor de contarme entre los amigos de 
Óscar Mazín. Llevamos colaborando muchos años y hemos realizado 
no pocas empresas comunes, a alguna de las cuales, por cierto, se ha 
sumado por puro aprecio a mi persona. Ambos en las solapas de nues-
tras chaquetas llevamos el escudo de Red Columnaria que diseñó nues-
tro querido Mario Canales, ambos compartimos muchas visiones de 
este mundo, de la historia y del otro, pero cada uno vive su propia aven-
tura como historiador. Es emocionante compartir con el lector el senti-
miento que se adquiere trabajando con Mazín de poder aprender fácil-
mente arcanos que parecían insondables y también apreciar con él el 
cariño y afecto hacia la historia que rezuman estas páginas.  

Prologar este libro es un privilegio que agradezco a Alberto Mar-
cos Martín por tres razones, la primera por permitirme agradecerle a él 
y su equipo la gestión de la Cátedra “Felipe II” durante estos años, la 
segunda para poder dialogar una vez más con mi hermano mexicano, 
y la tercera por, al hacerlo, aprender tanto y ver cómo muchas de las 
intuiciones y caminos que nuestra generación había imaginado él ya 
las ha confirmado y ya los ha recorrido, pero, más aún, por haber 
abierto nuevos senderos y haber tenido la generosidad de compartirlos. 

  
10 Algunos de ellos parecen ya presentes en “Hacia una historia comparada del Perú 
y la Nueva España: presupuestos desde la Iglesia y el orden social”, en Alicia Mayer 
y José de la Puente Brunke (eds.), Iglesia y sociedad en la Nueva España y el Perú, 
Pamplona, Centro de Estudios Mexicanos‐UNAM‐España/ Instituto Riva‐Agüero/ 
Pontificia Universidad Católica del Perú/ Monasterio de Irache, 2011, pp. 249‐262. 



- 31 - 

Es lo que hacen los maestros y, más importante aún, es lo que define 
a las personas buenas. 

 
 

JOSÉ JAVIER RUIZ IBÁÑEZ 
Universidad de Murcia - Red Columnaria  

Yecla, 30 de mayo del 2025, día de San Fernando 
 





 

 
 
 

Prefacio 
 
 

La gratitud suele expresarse al final. Aquí lo hago al principio por una 
razón de peso. Sin la designación que el profesor Alberto Marcos Martín 
me hiciera como titular de la edición LIV de la Cátedra Felipe II, yo no 
habría escrito este libro. He tenido la oportunidad de hacer acopio de 
aprendizaje y de corroborar que, por ser acumulativo, el saber histórico 
permite alcanzar síntesis de temas sobre los que se ha trabajado durante 
décadas. Expreso, pues, mi gratitud y reconocimiento a todos los colegas 
y amigos que me han acompañado en esta afortunada instancia y oca-
sión11. 

Las páginas que siguen se desprenden de las dos conferencias que 
impartí en Valladolid en noviembre de 202312. Su desarrollo ha dado 
lugar a este ensayo. En él hago propuestas acerca del proceso de recon-
ducción del dominio real bajo Felipe II para consolidar la monarquía. Es 
un tema mayúsculo, de ahí que me atenga a un enfoque o perspectiva. 
He escogido el de la Iglesia y el orden social por ser predominante en mi 
experiencia profesional. ¿Cómo contribuye ese binomio a la compren-
sión de aquel proceso tanto en el Perú como en Nueva España? ¿Qué nos 
enseña? 

Sabemos que la cristianización fue el principal sustento de legiti-
midad del dominio real. Presenta implicaciones más allá del marco 

  
11 La investigación subyacente a este relato ha sido realizada en el marco del proyecto “His-
panofilia V. Las formas de interacción con el mundo: cautiverio, violencia y representación”. 
Referencia PID2021-122319NB-C21 financiado por Ministerio de Ciencia, Innovación y 
Universidades/AEI/10.13039/501100011033 y por FEDER, UE. También expreso mi gra-
titud a Carolina Abadía, Martha Atzín Bahena y Gibran Bautista y Lugo por su atenta lectura. 
12 Han dado lugar a mi artículo “Dominio real y patronato eclesiástico en las Indias Occiden-
tales (siglos XVI-XVII)”, Autoctonía, vol. 8, Núm. 2, (2024), pp. 959-1004. 



- 34 - 

formal jurídico del patronato eclesiástico del monarca. No suele suscitar 
un interés correspondiente a su importancia entre los estudiosos13. A 
causa de su trabazón con el orden social, el cristianismo constituyó un 
fenómeno complejo y versátil de integración cultural. Consecuente-
mente suscitaba usos y costumbres. Es decir, un sustento que hacía dis-
currir procedimientos y estrategias que las autoridades consideraron con-
venientes para reconducir el dominio del rey en cada latitud. Dicho de 
otra manera, en el ámbito eclesiástico la reconducción discernió modu-
laciones o variaciones de poder y autoridad que eran geográficamente 
diferenciadas. Su implementación exitosa hizo que los actores y órganos 
de gobierno las consagraran ulteriormente en la corte. 

Dos de ellas han retenido mi atención en la medida en que redi-
mensionaron el derecho del patronato eclesiástico del monarca. Cristali-
zaron entre las décadas de 1570 y 1590 en el Perú y la Nueva España. 
En seguida, experimentaron un proceso de normalización o regulariza-
ción en las dos primeras décadas del siglo XVII. Como resultado, la au-
toridad del virrey fue reconfigurada en los Andes hasta hacerla preemi-
nente para contener las tendencias a la disgregación. En el sentido de que 
la conducción del mandatario y de otras autoridades delegadas haría con-
verger jurídicamente actores antagónicos como los cleros regular y se-
cular. En la Nueva España, en cambio, compacta y centralizada, fue ne-
cesario hacer frente a crisis recurrentes de integración del reino. Suscitar 
consensos e instaurar equilibrios implicó validar la mediatización que el 
arzobispo de México imponía al virrey. Ahí se impuso la concertación 
por separado con los actores, en lugar de su convergencia. 

Se comprenderá que discurrir, implementar y dar continuidad a 
esas modulaciones de dominio fue una empresa compleja. Supuso un 
basamento doctrinal en que confluían ambos derechos, moral, teología, 
historia y retórica. También concurrían condiciones geográficas, socia-
les, económicas y religiosas que dieron al proceso su carácter diferen-
ciado. Intervinieron, finalmente, circunstancias para normalizar y hacer 
persistir las modulaciones. En consecuencia, he organizado este relato 
en tres partes: en la primera, llamada “Fundamentos”, expongo nociones 

  
13 Gálvez Martín, 2023. 



- 35 - 

de un sustento cultural común a la monarquía de España, así como ele-
mentos de él específicos del conjunto de las Indias del Nuevo Mundo. 
La segunda parte, “Reconducción”, se refiere a la fragua de las dos mo-
dulaciones del dominio real en el plano eclesiástico. En lo concerniente 
al Perú me hago cargo de las acciones del virrey Francisco de Toledo en 
ese ámbito. Luego examino la situación en la Nueva España con la pre-
sencia sobresaliente del arzobispo Pedro Moya de Contreras y del noble 
más influyente del reino, don Luis de Velasco y Castilla. En “Perviven-
cias”, tercera y última parte, me ocupo de la normalización de dichas 
modulaciones a causa de su buena fortuna. A regularizarlas y depurarlas 
contribuyó tanto la interacción de autoridades y corporaciones con la 
corte del rey, como la circulación de los virreyes en concomitancia con 
sus traslados de México a Lima.  

Identificar y caracterizar el proceso hasta verificar su normaliza-
ción ha implicado dotarme de instrumentos de análisis. Para hacer aco-
pio de los testimonios más idóneos me pregunté por la política eclesiás-
tica y religiosa de los virreyes del Perú, así como por el “episcopalismo” 
que mediatizaba a los mandatarios en la Nueva España. También traje a 
la memoria las similitudes y diferencias del proceso de cristianización en 
las Indias septentrionales y meridionales, o sea, las virtualidades del en-
foque comparativo al que me he aproximado en algunos de mis trabajos.  

En lo tocante a método, mi relato se atiene a tres propuestas corres-
pondientes a cada una de las secciones. La primera sostiene que en la 
conformación local de la monarquía mediaba un sustento de saber anti-
guo. Lo que me previene para dejar de hacer de las edades históricas 
compartimentos estancos. Varios autores de los siglos XVI y XVII pon-
deraron la adscripción del conjunto de reinos y provincias de las Indias 
del Nuevo Mundo a esa matriz cultural que hoy nos parece tan remota 
(siglos VI a XV). Tengo la impresión de que ella pareció más relevante 
mientras mayor era la distancia a la corte del rey. Mi segunda propuesta 
establece que las modulaciones o variaciones del dominio real en el ám-
bito eclesiástico eluden el análisis formalista basado en las “institucio-
nes”. Este me resulta anacrónico y rígido al hacerme cargo del tenor local 
y diferenciado de la reconducción. Y es que intervenían condiciones geo-
estratégicas, situaciones de índole jurídica, religiosa y étnica que, al re-
percutir en el orden social, piden complejizar cualquier marco formal, 



- 36 - 

como por ejemplo, el patronato real. Está, en tercer lugar, la propuesta 
que hace de la circulación un sedimento de índole cualitativa de la mo-
vilidad que está mediada por la agencia y la representación. De ahí que 
haya contribuido a normalizar ambas modulaciones como pautas proba-
das y duraderas. 

Integrar un relato que aspira a la síntesis implica corroborar su ve-
rosimilitud por medio de la cronología y de una periodización que la jus-
tifica. En su momento lo expresó bien don Fernando Carrillo, presidente 
del Consejo de Indias (1617-1622) y miembro del Consejo de Estado 

Lo que en un tiempo no fue necesario, lícito o conveniente, en otro 
lo es por la exigencia o necesidad que obliga a poner nuevos reme-
dios a nuevas necesidades14. 

 
Advierto dos etapas, una de elaboración o forja, la otra de norma-

lización de las modulaciones de dominio. En esa secuencia, ¿Qué acon-
tecimientos tanto de los reinos como de la corte ciñen la inteligencia de 
lo que aquí propongo? En un límite temporal remoto, correspondiente al 
origen de las modulaciones, para el Perú es especialmente relevante la 
visita “espiritual y secular” realizada en persona por el virrey Francisco 
de Toledo (1570-1575) y su influencia en la elaboración de la Real Or-
denanza del Patronazgo de 1574. Para la Nueva España lo es la visita a 
ese reino del Lic. Jerónimo de Valderrama (1563-1565) y sus repercu-
siones en la Junta Magna de 1568; pero, sobre todo, que el Lic. Juan de 
Ovando, presidente del Consejo de Indias (1571-1575), percibiera que la 
mediatización de los virreyes por los arzobispos de México podía susci-
tar consensos y concertar equilibrios. Como aconteció en los años de 
1580. 

En la última década del reinado de Felipe II y primeros años del de 
su hijo, se dio la normalización (1589-1604). En ella intervino la presen-
cia en Madrid del arzobispo de México como asesor de rey para las In-
dias (1587-1592), las adaptaciones del legado de don Francisco de To-
ledo que regularizaron la preeminencia del virrey del Perú (1583-1596) 
y la secuencia en el gobierno de ambas Indias Occidentales de tres 

  
14 Ruiz Ibáñez, 2022, vol. I, 46. 



- 37 - 

virreyes trasladados de México a Lima: don Luis de Velasco, don Gaspar 
de Zúñiga y Acevedo, quinto conde de Monterrey y don Juan de Men-
doza y Luna, tercer marqués de Montesclaros (1589-1607). Para ambas 
sedes, el límite temporal inferior corresponde a la gestión de Velasco 
como presidente del Consejo de Indias (1611-1617). Fue entonces 
cuando los procesos de ambas latitudes confluyeron y consolidaron las 
modulaciones del dominio.  

Ahora bien, esos límites cronológicos coinciden con lo que José 
Javier Ruiz Ibáñez ha llamado el “nudo temporal” de la hegemonía de 
España y su monarquía. Se entiende como un dominio efectivo relativa-
mente bien delimitado y a escala planetaria. Efectivamente, a partir de 
las décadas de 1570 y 1580 tuvo lugar una reorientación clara y percep-
tible. “Se abría un tiempo nuevo, un tiempo de excepción con reglas pro-
pias”. Ese tiempo de la hegemonía iba a resultar de la acumulación y 
simultaneidad de episodios de excepcionalidad en cada latitud, como los 
que aquí estudiamos. Y nada en esa época reforzaba tanto la imagen uni-
versalista de la monarquía como la adhesión militante a la fe del Rey 
Católico15. 

Sin embargo, las modulaciones de dominio perduraron más allá de 
ese nudo temporal. En “miradas al porvenir”, epílogo de balance y pros-
pectiva, explico que ellas adoptaron rasgos estructurales para la conser-
vación de la monarquía, designio que sustituyó al de hegemonía confe-
sional. Ahí advierto que el episcopalismo de la Nueva España dio lugar 
al nombramiento hasta de once prelados virreyes interinos (1584-1809) 
como recurso estabilizador del reino. También corroboro que la presen-
cia en el Perú de tres prelados virreyes (1678-1724) no trastocó la pre-
eminencia del virrey como figura de autoridad, sino que se adaptó a ella. 

Tres grandes cuerpos o grupos documentales editados en el siglo 
XX se han revelado idóneos para mi procedimiento. Hasta ahora, sola-
mente los había consultado para indagar en momentos o coyunturas es-
pecíficas, pero no de manera seriada. Está, en primer lugar, el conjunto 
de instrucciones, memoriales y advertimientos de los virreyes del Perú y 
Nueva España recogidos entre 1976 y 1980 por Lewis Hanke y 

  
15 Ruiz Ibáñez, 2022,  



- 38 - 

publicados en sendos volúmenes de la Biblioteca de Autores Españoles, 
siete para el Perú y cinco para Nueva España. Vienen en seguida los 14 
volúmenes de cartas y papeles del siglo XVI procedentes del Archivo 
General de Indias editados por Roberto Levillier bajo el título Gober-
nantes del Perú (1924-1926), sin olvidar la monumental historia de la 
Iglesia del Perú del padre Rubén Vargas Ugarte S.I. (1953-1959). El ter-
cer cuerpo documental es el de los primeros trece volúmenes de la serie 
conocida como Epistolario de Nueva España, obra que reúne los testi-
monios que Francisco del Paso y Troncoso recopilara en Sevilla. Fueron 
publicados de manera póstuma en México por la Antigua Librería Ro-
bredo de José Porrúa e Hijos en 16 volúmenes (1939-1942).  

Aun cuando es a menudo necesario verificar la transcripción y sig-
naturas de archivo de los documentos de las dos últimas colecciones, su 
sondeo sistemático, en sentido diacrónico, ha sido imprescindible para 
mi cometido. Es una experiencia fascinante porque invita a corroborar 
temas, a discurrir ritmos, a identificar nudos o parteaguas y a escoger las 
citas más apropiadas para ilustrar una explicación, a manera de “gemas 
de entendimiento”. También me ha permitido compasar el fluir de los 
procesos.  

He asimismo interactuado con aquella literatura histórica que re-
fuerza mis propuestas: “medievalistas” como Adeline Rucquoi, “moder-
nistas” especializados en la historia de las monarquías de España y Por-
tugal, expertos de la historia de la Iglesia y la sociedad, así como obras 
recientes de estudiosos de las Indias meridionales en el contexto de la 
monarquía española de los siglos XVI y XVII. El lector podrá identifi-
carlas porque las menciono de manera expresa a lo largo del texto prin-
cipal o bien porque me refiero a ellas en las notas al pie, más allá de su 
sola consignación. 

 
Ciudad de México,  

en el Domingo de Pascua, 20 de abril de 2025. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Parte primera 

Fundamentos 
 





 

 
 
 
 
La primera parte de este relato tiene por objeto poner en relieve algunos 
fundamentos jurídicos, religiosos y sociales. Corresponden al basamento 
de gran calado que sustentaba el dominio del rey de España, es decir, se 
hallan insertos en una matriz cultural antigua que fue común a los mun-
dos ibéricos. Discurren, por lo tanto, en un tiempo largo. Nos permitirán 
entender varias cosas: por qué la monarquía se configuraba en el plano 
local, de qué manera grupos y actores se reivindicaban y negociaban con 
la Corona, hasta el grado de que el dominio real podía ser reconducido. 
Finalmente, los fundamentos nos permitirán verificar que desde una 
perspectiva eclesiástica esa reconducción adoptó modulaciones o varia-
ciones con arreglo al orden social y político prevaleciente en cada latitud. 

Para entrar en materia, conviene evocar una frase de Jerónimo Cas-
tillo de Bobadilla (1597) referente a los vínculos jurídicos y sociales sub-
yacentes a esa monarquía de ciudades: “Juntándose casas a casas y fa-
milias de hombres particulares a otras [es] la manera como vienen, por 
sucesión de tiempo, a poblarse y edificarse y componerse aldeas, villas, 
ciudades, provincias, reinos e imperios”16. Efectivamente, la interacción 
de los vecinos en las diversas aglomeraciones, incluidas las congregacio-
nes y pueblos de indios, daba lugar a actos de derecho referentes a fami-
lia, parentela, patronazgo o clientela conforme al paradigma antiguo de 
la república cristiana entendida como Civitas Dei, es decir, de un entra-
mado social, legal y sagrado. De suerte que los espacios se configuraban 
como territorios. Tenido durante muchos siglos como “ley”, el cristia-
nismo católico produjo fuentes de derecho “municipal” que conferían a 
cada sitio individualidad, dignidad y jerarquía y se fundían en el ius com-
mune. Al sancionarlas, el dominio del rey las legitimaba. De ahí que se 
expresara lealtad a ambas “majestades”, la divina y la del monarca como 

  
16 Castillo de Bobadilla, 1978, vol. I, p.2. 



- 42 - 

“señor natural”. Dicho de otra manera, para ser legítimo, el dominio real 
tenía que ser local y estar dotado de su propio sustento sagrado y jurídico. 

En los reinos y señoríos las aspiraciones autonómicas se robuste-
cían mediante una especie de zócalo con que se explicaba su “agregación 
a la monarquía”. Para ganar legitimidad, era necesario que esos afanes 
fueran armonizados con el dominio real. Lo ilustra una exhortación de 
Fernando el Católico a la necesaria empatía del rey con cada uno de sus 
reinos, lo que en un principio aludiría a la fragmentación política de la 
Península. Antonio Pérez, el secretario de Felipe II, recordó esa exhorta-
ción en 1590: siempre que en la balanza de satisfacción, el rey y el reino 
estuviesen iguales, ambos podían durar. A defecto de lo cual las altera-
ciones acarreaban consecuencias aciagas17.  

Reitero, el dominio real era negociado y armonizado por su propia 
monarquía en la medida en que reconocía y sancionaba sus rasgos defi-
nidores y, por lo mismo, diferenciadores de los reinos y provincias. 
Ahora bien, esa armonía estaba fincada en un repertorio de principios 
jurídicos vehiculados por convenciones retóricas procedentes de tradi-
ciones muy diversas de retórica, lengua, historia, moral, filosofía, geo-
grafía, artes y otras. En otras palabras, la serie de fundamentos a que me 
he referido, anclados en una matriz cultural común antigua, de origen 
mediterráneo, daba cuerpo y ropaje al sustento de cada dominio. Tres de 
ellos han retenido mi atención: las nociones de imperio, tierra y saber. 
Poseen cualidades heurísticas que articulan y dan consistencia a los pro-
cesos que estudiaremos.  

Lo hacen en tres sentidos: la noción de imperio nos manifiesta la 
legitimidad del dominio real. Y, para efecto de lo que aquí interesa, tam-
bién nos exhibe la complejidad y versatilidad del derecho de patronato 
del Rey Católico sobre la Iglesia en las Indias. En segundo lugar, la no-
ción de tierra pone en relieve las formas de arraigo según los componen-
tes geoestratégicos de cada fragmento de monarquía. La tierra da, por lo 
tanto, sustento a las modulaciones locales del dominio real. Finalmente, 
la noción de saber se refiere a los contenidos que más convenían al sus-
tento del dominio real en cada latitud en términos de ejemplos (exempla), 

  
17 Gil Pujol, 1989; Pérez, 2009: 106, 94; citado por Gil Pujol, 2016, 153. 



- 43 - 

episodios y paradigmas. El saber también llegó a caracterizar los rasgos 
más conspicuos de cada conjunto de dominios, como el de las Indias 
Occidentales en el concierto de la monarquía. Daba asimismo consisten-
cia a los medios y acciones de interacción con la corte del rey. Es preciso 
detenernos en cada una de estas nociones así sea de manera somera.  
 





 

 
 
 

I.- Tres nociones 
 
Imperio 
 
Fue el imperium el poder supremo de vida y muerte concedido a los ma-
gistrados de Roma cuando salían al frente de los ejércitos. Era también 
la forma superior de la potestad o facultad para ejercer varios derechos. 
Dependía no sólo del ius o derecho humano, sino del fas o de lo lícito 
según la divinidad. En el siglo primero, de cara a la lucha de facciones, 
Octavio César Augusto concentró poderes políticos, religiosos, militares 
y económicos en un solo princeps. Esa autoridad suprema era, pues, ejer-
cida sobre los hombres, los ciudadanos y, por extensión, sobre el territo-
rio donde estos residían. El imperium exigía que se reconociera la supre-
macía de Roma, que se le pagaran impuestos y que se acatara el culto 
oficial tanto a la Urbe como al emperador divinizado o pontifex maxi-
mus. Sin embargo, Roma no exigía que la religión o culto imperial fuera 
el único, tampoco que hubiera uniformización lingüística y fiscal en las 
provincias y territorios donde ejercía el imperio18. 

El carácter religioso del título imperial se halló redimensionado 
cuando el cristianismo fue declarado religión oficial bajo Teodosio I en 
el año 396. El emperador debía defender la fe, garantizar su ortodoxia, 
proteger las iglesias y al clero, promulgar leyes y cánones, así como 
nombrar a los obispos. El concepto de basileus consta a la vez de una 
potestad espiritual y de otra temporal o secular y fue heredado a la His-
pania cristiana. Bajo Teodosio II (408-450) se elaboró el código de leyes 
que lleva su nombre. Su libro 16, titulado De fide catolica, encabezaría 
el Corpus Iuris Civilis de Justiniano promulgado en 533, la recopilación 
de leyes más influyente en Occidente19. El Corpus se halla impregnado 

  
18 Rucquoi 2012b. 
19 Dagron, 1996); Le Code Théodosien, 2002; Rucquoi 2012 a. 



- 46 - 

de consideraciones de un régimen de cristiandad en que el emperador es 
a la vez rex y sacerdos. No hay que olvidar que las fuentes primeras del 
derecho canónico o eclesiástico como el Digesto o Pandectas son, o bien 
de origen justinianeo o reúnen las colecciones de cánones del primer mi-
lenio del cristianismo, como hace el Decreto de Graciano (1125-1140) 
a partir del cual apareció por vez primera la mención de un Corpus Iuris 
Canonici 20. 

En la península Ibérica los reyes visigodos establecieron un reino 
cristiano a imagen del imperio bizantino. Su memoria y fundamentos 
sobrevivieron durante siglos antes, durante y después de las invasiones 
musulmanas a causa de la continuidad de los contactos entre la Península 
y el Mediterráneo oriental. Obispos célebres de la España visigótica 
como Leandro e Isidoro de Sevilla se formaron en Constantinopla en 
contacto con aquellas fuentes de legislación21. Recuérdese, además, que 
todos los concilios ecuménicos que fijaron los dogmas de la fe cristiana, 
incluido el primado del apóstol Pedro, tuvieron lugar en la parte oriental 
del imperio romano y de la Iglesia. 

Sobre la noción de imperium siempre disertaron los juristas a causa 
de su extensión jurisdiccional y polisemia. En las Siete Partidas (1260-
1280), legislación hispánica medieval por excelencia, el título de rey se 
halla asimilado al de emperador22. Efectivamente, al reivindicar no reci-
bir el poder supremo sino de Dios, Alfonso VI, rey de Castilla y León, 
se intituló imperator totius Hispaniae, emperador de toda España, a par-
tir del año 1077. Sobre todo porque, tras la conquista de Toledo en 1085, 
la herencia de los reyes visigodos fue cada vez más reivindicada. Su nieto 
Alfonso VII, conocido como “El Emperador”, seguía usando del título y 
además exigía juramento de vasallaje a los demás reyes de la Penín-
sula23. “Vicarios de Dios son los reyes cada uno de su reyno”, afirma 
Alfonso X en la Segunda Partida y añade “bien así como el emperador 
en su imperio”. La Partida segunda también declara que el rey “non es 
tenido de obedecer a ninguno fueras ande el papa en las cosas 

  
20 Wiel, 1991, 100. 
21 Rucquoi, 2012 a. 
22 Gil Pujol 2023. 
23 Rucquoi, 1992. 



- 47 - 

espirituales” y que en “el señorío no quiere compañero ni lo ha menes-
ter”24. La prerrogativa suprema del imperium consistía, pues, en que el 
rey no reconocía poder temporal superior al suyo25. 

Ahora bien, los medievalistas, en especial Adeline Rucquoi, han 
reparado en un aspecto del imperium que es aquí determinante. A saber, 
que no presuponía unidad alguna jurídica, política, lingüística, religiosa 
o fiscal sobre el territorio en el cual se ejercía. En otras palabras, a él 
subyacía la posibilidad de que el dominio real fuera ejercido de manera 
diferenciada en cada reino. Con precedentes en la Isopoliteia o igualdad 
de derechos entre las ciudades de la Grecia clásica, a causa de la indivi-
dualidad de cada una, se forjó la tradición mediterránea consistente en 
permitir al “otro” conservar su ley y sus jueces, sus lugares de culto y sus 
costumbres, tan solo imponiéndosele un impuesto suplementario de “re-
conocimiento” del dominio que garantizaba su protección26.  

El imperium exigía, eso sí, que todos aquellos que le estaban so-
metidos reconocieran su autoridad. De ahí que Alfonso X haya podido 
figurar como “el rey de las tres religiones”, ya que el territorio sobre el 
que ejercía ese poder supremo no precisaba de unificación o uniformiza-
ción. La autoridad de los reyes hispanos era, pues, de índole imperial, 
existía más allá de aquel o de aquellos que lo ejercían, era eterno e indi-
visible. Cuando moría la persona real el poder no desaparecía, por más 
que su sucesor tardara en asumirlo27. La famosa frase acuñada más tarde, 
en el siglo XV, “obedézcase, pero no se cumpla”, atestigua de la supre-
macía de ese poder y de su reconocimiento por todos sobre su efectividad 
local. Autenticadas por el sello real que hacía presente al monarca, las 
reales cédulas, provisiones y ejecutorias debían en todos los casos ser 
acogidas con veneración, es decir, “obedecidas”, como si el rey mismo 
estuviera presente independientemente de su cumplimiento o puesta en 
efecto.  

Un ejemplo más ilustra el carácter atemporal o abstracto del poder 
imperial. Nos lo proporcionan las monedas acuñadas por los reyes 

  
24 Partidas, 1555, 2ª, I, 1. 
25 Gil Pujol 2023. 
26 Buttin, 2000, 39. 
27 Rucquoi, 1992, 66. 



- 48 - 

Fernando III (1217-1252) y Alfonso X (1252-1284) que no despliegan 
la representación física del monarca, sino tan sólo los símbolos del reino: 
la corona, el cetro, el trono, la espada de justicia28. De manera análoga, 
siglos más tarde, en los reinos del Nuevo Mundo, los elementos de la 
titulatura real de España e Indias fueron preeminentes y desde luego los 
de la corona de Castilla: leones, castillos y la granada, por estar a ella 
incorporados esos dominios29. La efigie de la persona real en turno es 
prácticamente inexistente en las monedas de oro acuñadas en las Indias 
antes de 1732 y hubo que esperar hasta 1772 para verla aparecer en las 
de plata, cuando a la concepción “imperial” se había sobrepuesto una 
visión “patrimonial”, la que los reyes de Francia elaboraron, basada en 
una progresiva centralización y uniformización30. Por lo demás y, como 
veremos, la tónica imperial fue quizá más relevante mientras mayor era 
la distancia respecto a la corte del rey y más pesaba la obligación de este 
último de velar por la cristianización de sus vasallos neófitos del Nuevo 
Mundo31.  
 
Tierra 
 
Ahora bien, el espacio sobre el cual el rey ejerce el poder no es el “reino”, 
sino la “tierra”, segundo de los fundamentos o nociones aquí considera-
das. De acuerdo con su matriz cultural antigua, la voz “tierra” tiene di-
versas acepciones e incluso connotaciones profundas. Así tenemos que, 
según la Estoria de España, escrita bajo Alfonso X el Sabio (1252-
1284), Julio César explicó a “un so estrellero muy bueno” que había so-
ñado que embarazaba a su madre. El astrólogo le reveló que esta última 
era la tierra y que si la tomaba toda en su poder se hacía señor de todo32.  

Entonces la palabra “reino” evocaba el poder del monarca sobre 
esa tierra madre. La obediencia y lealtad se deben a que él es “señor na-
tural” de esa tierra en particular, como si hubiera nacido en ella. Por otra 

  
28 Rucquoi, 1992. 
29 Mazín, 2007b, 128-130. 
30 Rucquoi, 2012 b. 
31 Mazín, 2023. 
32 Primera Crónica General de España, 1977, p. 9, pasaje citado por Rucquoi, 2012 b, p. 57. 



- 49 - 

parte, el término “natural” es un concepto filosófico heredado de la “na-
tura”, noción polisémica que define en primer lugar la Creación, al 
mundo creado por Dios. El derecho natural es, por lo tanto, superior al 
derecho de gentes (ius gentium) común a toda la humanidad y al derecho 
civil (ius civilis) o propio de cada reino33. 

De acuerdo con la noción antigua de tierra, el poder que ejerce el 
rey sobre los naturales de ella se inscribe entonces en el orden divino, es 
derecho de Dios. Por eso ese “señor natural” ejerce su “señorío” sobre 
los naturales de la tierra convirtiéndola, así, en reino. La tierra está entre 
el rey que ejerce el imperium como vicario de Dios, principal responsa-
ble de la salvación de su pueblo, y los habitantes de ese territorio. El 
vínculo primordial de los hombres era su lugar de origen, su patria. Aun 
cuando entre el siglo XIII y el XV la palabra y concepto “súbdito” entró 
en el vocabulario, la naturaleza que une a las personas a ese lugar de 
origen siguió siendo preeminente. La lealtad de cada reino se debía ante 
todo a la tierra donde habían nacido los súbditos, a aquella que habían 
poblado y, sólo después, a la Corona. Por eso, cuando a finales del siglo 
XVIII esta última antepuso de manera despótica, sistemática y perma-
nente sus propios intereses a los de los “naturales de la tierra”, la monar-
quía se rompió, saltó en pedazos34. 

Sin solución de continuidad, la noción de la tierra estuvo presente 
desde la conquista y poblamiento de las Indias del Nuevo Mundo. Fray 
Juan de Zumárraga, el primer obispo de México, asociaba “dar asiento” 
a la tierra con el arraigo de los españoles a ella mediante su laboriosidad. 
Decía que así aprenderían a amarla, honrarla y defenderla como a su ma-
dre35. De ese arraigo, que algunos conquistadores entendieron como 
“fuerza” o apego, dependía la conservación de la tierra, su perpetuidad y 
seguridad36. Por lo tanto, las autoridades delegadas por el monarca como 

  
33 Rucquoi, 2012 b, 63 y ss. 
34 Mazín, 2018 b, 417-452. 
35 Fray Juan de Zumárraga al emperador, México, 4 de octubre de 1543, en Biblioteca Na-
cional de España (BNE), Ms. /20285/3, 14-15. Citado por Vallen, 2015. 
36 Carta de Jerónimo López al presidente del Consejo de Indias, México, 25 de febrero de 
1545, en Epistolario de Nueva España, IV, 236. 



- 50 - 

señor natural de esa tierra enfrentaban el reto de acrecentar su señorío, 
en primer lugar, mediante la propagación del Evangelio.  

Si el poder del rey se ejercía sobre esa tierra madre, quien traicio-
naba su lealtad y confianza podía enfrentar el des-tierro. Así lo dispuso 
el Fuero Viejo de Castilla en su primera redacción de 1248, sistemati-
zado más tarde (1356): “Que, si el rey echa algund rico ome, que sea suo 
vasallo, [lo echa] de la tierra (...) Mas, si algund rico ome o otro fijodalgo 
se va de la tierra, non le echando el rey...”, se desnaturalizaba o exiliaba. 
La palabra “reino”, entonces, evoca el poder del soberano sobre la tierra 
y no el espacio en sí37. La noción de tierra también se halló asociada a la 
vecindad y a los vínculos sociales y jurídicos que los vecinos eran capa-
ces de establecer en su respectiva aglomeración. Hasta el grado de que 
la movilidad podía llevarlos a des-arraigarse de tal o cual villa o ciudad, 
es decir, a des-avecindarse38. 

En virtud del nexo con la tierra, la percepción y representación del 
rey asimilaba elementos locales distintos a la representación “oficial” en 
su corte. La “fuerza” del arraigo era tal, que aun los reyes de tiempos de 
la gentilidad fueron evocados al filo del tiempo y se les representó en-
troncados con los personajes paradigmáticos de la realeza hispánica. Se-
gún veremos, la asimilación también se daba en relación con el pasado 
antiguo y medieval, donde radican los fundamentos de la realeza hispá-
nica. 
 
Saber 
 
En la cuenca mediterránea, intensamente romanizada, se echaron las ba-
ses de una alianza entre el poder y el saber. Para dar cuenta de los domi-
nios del César, el imperio romano se apoyaba de manera original sobre 
una sólida trama de poderes locales organizados en torno a la ciudad, 
unidad básica en el ámbito local y por provincias en uno más general. 
Siglos más tarde, los funcionarios de la Corona de España tuvieron bien 

  
37 Rucquoi 2012 b. 
38 Bahena, 2024, 134. 



- 51 - 

presente el paradigma de Roma. Así lo puso de manifiesto en 1645 Juan 
Díez de la Calle, oficial segundo del Consejo de Indias  

He ido apuntando con particular atención los puntos que compren-
den las materias más importantes de él [el Consejo] en lo divino, 
lo humano, lo político y militar para que cumplidamente se in-
forme de ellos a V.M. y sus ministros con una breve noticia segura 
y clara, como la tuvo el Romano de cada provincia para compren-
der, gobernar, prevenir y conservar con suavidad y acierto y breve-
dad las muchas, remotas y dilatadas que imperaban entre sí tan di-
ferentes en condición, leyes, costumbres, ritos y adoraciones de 
dioses39. 

 
Al menos desde los siglos XII y XIII, en la península Ibérica los 

sabios, seglares y eclesiásticos, habían dotado a sus reyes con un atributo 
divino que era signo y señal de su papel como “lugartenientes de Dios 
en la tierra”40. Escogieron la sabiduría, tercera noción que aquí interesa. 
Ella hacía de la justicia el principal atributo y obligación del monarca y 
de los obispos sus consejeros para impartirla y preservarla. La sabiduría 
también inspiró los libros destinados a la educación de los príncipes, que 
se escribieron sin cesar en España con el nombre de “espejos”. A quien 
la poseía le permitía “ordenar los pueblos”, es decir, ser a la vez rey y 
juez. 

Al seguir el modelo bíblico del rey Salomón, Alfonso X el Sabio 
asentó que “los reyes son en los sesos más agudos que los otros omnes”, 
lo cual suponía que ellos debían comunicar esa sabiduría para sacar a los 
pueblos de la ignorancia, considerada como pecado. Efectivamente, la 
asimilación entre la función del rey y la función del juez fue reforzada 
desde antiguo por el paradigma de Salomón. Y este último fue asimilado 
de manera natural al concepto de basileus, emperador que domina a la 
vez lo espiritual y lo temporal. Según vimos, fue transmitido a los reinos 
ibéricos como lo codificara Justiniano en el derecho romano a principios 
del siglo VI en Constantinopla. La convicción de que todo saber viene 

  
39 Memorial y noticias sacras y reales…, 1932. 
40 Rucquoi, 1992. 



- 52 - 

de Dios y acerca a Dios confirió a la función real un carácter sacerdotal 
que compartió con el clero41.  

Siglos después, Felipe II seguía emulando al rey Salomón, como 
lo corrobora la biblioteca del monasterio real de San Lorenzo El Escorial. 
Ahora bien, ese saber no era especulativo, sino pragmático. De ahí que 
ese rey insistiera en estar informado por relación “según las cosas se fue-
ren descubriendo y variando, creciendo y disminuyendo” y también por 
noticia, para que “se vayan añadiendo y enmendando las descripcio-
nes”42. El monarca del Escorial lo expresó claramente en relación con 
sus dominios del Nuevo Mundo 

Porque entendiendo la obligación que tenemos de procurar que 
esos reynos y provincias de las nuestras Indias sean bien regidos y 
gobernados en lo espiritual y temporal, y habiendo esto de ser por 
relación y noticia por estar tan distantes de estos reynos, deseamos 
que se tenga muy particular para que mejor pueda acertarse y prin-
cipalmente [en] lo que toca a la predicación evangélica y adminis-
tración de los santos sacramentos, como cosa más importante y a 
que más procuraremos que se acuda43.  

 
Por otra parte, la sabiduría como atributo reviste un carácter unita-

rio en que prevalecen vínculos estrechos entre el derecho, las lenguas y 
la religión, instancias que siguieron una misma evolución. De suerte que 
el conocimiento de la lengua del “otro” debía servir sobre todo a fines 
religiosos y de justicia. A inicios de la década de 1580 Felipe II ordenó 
a don Martín Enríquez, su virrey del Perú, que le proporcionara “infor-
mación acerca de las costumbres que tenían los Incas antes de la con-
quista española en la manera de administrar justicia civil y criminal”. La 
requería para “que los pleitos de dichos indios se determinen guardando 
sus usos y costumbres, no siendo claramente injustos”. El corregidor y 

  
41 Rucquoi, 1992. 
42 De Solano, 1988, XCVI; Mazín, 2018a, 9. 
43 Real cédula dada por Felipe II en Portalegre, Portugal, el 5 de marzo de 1581. Fue enviada 
a 28 diócesis de las Indias. En ella el monarca encarga a los obispos y sus cabildos hacer 
preparar un informe detallado del estado de su diócesis Relaciones Geográficas del Perú, 1887, III, 
25, cursivas mías. 



- 53 - 

justicia mayor de la ciudad del Cuzco hizo recabar esa información ante 
testigos. Se valió de un cuestionario minucioso que indagaba acerca de 
funcionarios, prácticas y sentencias de los delitos. Evidentemente, en ella 
abundan analogías respecto a las costumbres y procedimientos de Casti-
lla. Subyace, por lo tanto, un esfuerzo muy considerable de interpreta-
ción y traducción44. 

Otro tanto aconteció con el aprendizaje de las lenguas dado que la 
cristianización de los indios, análoga a su hispanización, no suponía el 
aprendizaje del español. De ahí que la evangelización no fuera posible 
sin aquella empresa de traducción. El núcleo de esta fue la adopción de 
la escritura latina, verdadera revolución técnica e intelectual. Gracias al 
abecedario de esa lengua clásica se aprendió a escribir las lenguas autóc-
tonas, que hasta entonces no tenían sino una escritura ideográfica45. De 
esta suerte, el franciscano fray Bernardino de Sahagún procedió a elabo-
rar cuestionarios para que sus estudiantes indios, una vez latinizados, re-
cabaran de los informantes ancianos de la cuenca de México una autén-
tica enciclopedia de usos, costumbres, ritos, fiestas y “de todas las cosas” 
de los mexicas en orden a su cristianización. Pero no solamente para esta 
última. En la década de 1570 el arzobispo de México ponderó al rey esa 
obra como “la historia moral que vuestra Majestad manda que se haga” 
y a su autor como “la mejor lengua mexicana de toda la Nueva España 
[…] la más elegante y propia que hay en estas partes y es lo más esencial 
para la verdadera historia de los naturales”46. 

La escritura de las lenguas indígenas de América en caracteres la-
tinos permitió la redacción de muy numerosos instrumentos de evange-
lización como catecismos, vocabularios y gramáticas, textos literarios a 
la vez que jurídicos, lo que hacía del saber un recurso indisociable de la 
vida en “policía”, o sea, de la integración conforme a derecho de los pue-
blos autóctonos como células jurídicas primordiales de la república. Por 
eso cundieron escuelas que facilitaron la adopción de las nuevas técnicas. 

  
44 Información hecha en el Cuzco por orden del rey y encargo del virrey don Martín Enríquez, 
Cuzco, marzo-abril de 1582, en Levillier Gobernantes…, IX, 268-288. 
45 Mazín, 2007b, cap. VII. 
46 Carta del arzobispo Moya de Contreras al rey, México, 11 de febrero de 1576, en Epistolario 
de Nueva España, XII, 687. 



- 54 - 

Las rupturas generacionales y las lagunas de transmisión de lo antiguo, 
provocadas en parte por las epidemias, hicieron que los jóvenes se halla-
ran más dispuestos a la innovación. Pese a todo, ese esfuerzo de ninguna 
manera constituyó un nuevo comienzo47. 

Se heredaba una tradición peninsular. Ante muy numerosas obras 
de polémica anticristiana redactadas tanto en Oriente como en al-Ánda-
lus, los cristianos del siglo XII que en la península Ibérica dominaban el 
árabe, no vacilaron en redactar tratados en esa lengua o en latín para re-
futar al islam y a su Profeta. El “otro” estaba en el “error” y había que 
conocer este último para combatirlo, pues “la ignorancia es madre de 
todos los errores”, como afirmara Isidoro de Sevilla en ocasión del IV 
Concilio de Toledo (año 633) modificando la afirmación de Cicerón: 
“La estupidez es la madre de los errores”. El canónigo Domingo de 
Osma (1170-1221), que había estudiado en la universidad de Palencia en 
los años 1185-1200, se serviría de esa tradición hispánica para enfrentar 
a los “herejes” de la región de Toulouse en 1206 y fundar una orden de 
dominicos o “Predicadores”, cuya regla testimonia de la vocación por el 
saber. Desde 1236 los dominicos habían erigido escuelas de lenguas –de 
hebreo, árabe, griego- para que los latinos pudieran, efectivamente, lle-
var a efecto sus misiones de cristianización. Bajo el impulso de Rai-
mundo de Peñafort (1177-1275), penitenciario del papa Gregorio IX y 
consejero del rey de Aragón, el capítulo general de la orden de Predica-
dores recomendó el estudio de las lenguas de los infieles en sus provin-
cias48.   

Siglos después, se seguía destacando el carácter pragmático del sa-
ber. En su Philosophya moral de príncipes (1602), el jesuita Juan de To-
rres agregó como subtítulo: “Trátanse en ella materias muy útiles para 
predicadores”49. Las enseñanzas sobre reyes debían ser prácticas, sobre 
todo entendibles y reconocidas aun por legos. Si las distancias ahora in-
teroceánicas daban lugar a un ejercicio bien diferenciado del poder su-
premo de acuerdo con las especificidades y necesidades de cada reino, 
entendido como tierra, la clave del dominio radicaba en el saber: 

  
47 Mazín, 2007, cap. VII. 
48 Rucquoi 2024, segunda parte, 3. 
49 Torres, 1602, título. 



- 55 - 

“Cuando parece que el gobierno de las Indias es más independiente, 
cuando es más apartado de la corte de donde van las órdenes, tanto debe 
ser mayor la atención y el cuidado para obrar”, recomendó en 1667 el 
presidente del Consejo de Indias al conde de Lemos, nuevo virrey del 
Perú. Reinar era una actividad que implicaba un sistema de reciprocida-
des capaz de garantizar la participación creciente de los poderes locales 
en la conservación de la monarquía, hasta el grado de constituir la prin-
cipal estrategia para su supervivencia. Reitero, la representación misma 
del monarca llegó a adoptar esos rasgos locales ya fuera de índole histó-
rica, genealógica o religiosa50. 
 

  
50 Mazín, 2015b. 





 

 
 
 

II.- “Indias” del Nuevo Mundo 
 
Las nociones convergen 
 
Veamos ahora cómo interactúan las nociones de imperio, tierra y saber 
en el seno de una misma explicación. Centremos la atención en el con-
junto de reinos, provincias y señoríos del hemisferio occidental. En su 
Discurso político al rey Felipe III al comienzo de su reinado (1598), el 
jurista Baltasar Álamos de Barrientos echó de ver que, a causa de la dis-
tancia a la que se hallaban, los estados de las Indias “parecen estar des-
membrados de los otros”, por lo que constituían un conjunto en la Mo-
narquía de España51. 

No hay testimonio más pertinente a mi propósito que un memorial 
publicado en 1629 por otro célebre jurista, Juan de Solórzano Pereyra, 
ex oidor de la Audiencia de Lima por entonces recién designado fiscal 
del Consejo de Indias. Al defender la mayor dignidad y prerrogativas de 
este último tribunal frente al Consejo de Flandes, diserta sobre el estatuto 
y trascendencia de aquel conjunto de dominios52. Lo hace remitiendo a 
un pasado remoto del que examina las nociones que acabamos de evo-
car. Estas confieren legitimidad y solidez a su expresión y a su cometido. 
Efectivamente, entre sus fuentes destaca sobre todo el derecho romano 
bizantino, zócalo o basamento de un sistema de autoridades. Se trata de 
las numerosas leyes del celebérrimo Corpus Iuris Civilis dispuesto por 
Justiniano entre 529-533, la más importante recopilación del derecho ro-
mano, según vimos. Solórzano exhibe un conocimiento portentoso e in-
cluso memorístico de ese cuerpo de legislación. Había sido catedrático 
precisamente de Código y de Leyes en Salamanca durante la primera 

  
51 Citado por Gil Pujol, 2016, 47. 
52 Mazín, 2023. Me refiero a Solórzano, 1629. 



- 58 - 

década del siglo XVII. En una primera modalidad de su procedimiento 
discierne los principios de derecho del tema que trata. 

En seguida, en un segundo modo de referencia, que corrobora y 
amplía el primero, echa mano del pensamiento o doctrina expuesta por 
juristas anteriores a Justiniano, como Casiodoro (485-580), Lactancio 
(240-320) o Tertuliano (155-220); o bien muy posteriores, en especial 
los grandes glosadores del Corpus de la universidad de Bolonia de los 
que sobresalen Baldo de Ubaldi (ca. 1320-1400) y Bartolo de Sassofe-
rrato (1313-1357). También se refiere a una serie fascinante de tratadis-
tas de la realeza hispánica, auténtico subgénero de los siglos XVI-XVII 
integrado por hombres de leyes como el francés Jacques Cujas “Jacobo 
Cujacio” (1522-1590), Bartolomé Casaneo, el alemán Cristóforo Be-
soldo (1577-1638) y a él mismo en su Indiarum Iure (1629); o bien a 
italianos como Giacomo Menochio (1575-1655), Camillo Borrello (n/a-
1631), Tomasso Bozio, C.O. (1548-1610) y al flamenco Jacobo 
Maynoldo (ca 1612). 

La tercera modalidad de su procedimiento es aquella mediante la 
cual Solórzano refuerza, exorna o embellece sus afirmaciones y las doc-
trinas que las sustentan. Para este efecto cita fuentes legislativas, litera-
rias, históricas, geográficas y emblemáticas: la Sagrada Escritura; auto-
res de la Antigüedad clásica, sobre todo retóricos y moralistas como Ci-
cerón, Séneca o Alciato; los historiadores Heródoto, Salustio, Tito Livio, 
Plutarco, Tácito y los poetas Ovidio y Virgilio; la gran Summa theolo-
gica de Tomás de Aquino; fuentes de legislación como las Siete Parti-
das, las Leyes de Toro, concilios generales de la Iglesia y derecho ponti-
ficio; escritores más cercanos o contemporáneos de Solórzano como el 
antes mencionado Camillo Borrello ( ¿-1631), Jean Bodin (1530-1596), 
Abraham Ortelio (1527-1598), Juan Botero (1544-1617), Ambrosio 
Morales (1531-1591) o el jesuita Pedro de Ribadeneira (1527-1611), en-
tre muchos otros.  

Descuellan, finalmente, jurisconsultos y cronistas como Solórzano 
mismo, que no sólo habían disertado acerca del conjunto de reinos y pro-
vincias del Nuevo Mundo, sino que ya tenían una experiencia de go-
bierno, administración o justicia en ellos. Por otra parte, aun cuando las 
Indias Occidentales son el principal objeto de su interés, el autor nunca 



- 59 - 

pierde de vista la tratadística correspondiente a otras latitudes de la mo-
narquía como Aragón, Valencia, Nápoles, Portugal, ya que comparten 
una misma cultura.  

Así, pues, Solórzano expone sus argumentos en diálogo con los 
antiguos. Por lo mismo, se asume como receptor de un saber que se pro-
paga. Como otros escritores contemporáneos suyos, no finca solución 
alguna de continuidad entre ambas orillas del Atlántico. Es decir, ve en 
los dominios hispanos nuevos de ultramar una extensión de los peninsu-
lares. Infiere entonces, la necesidad de resignificar un cúmulo de saberes, 
por más remoto en el tiempo, para explicar nada menos que la contextura 
jurídica e histórica del Nuevo Mundo. Esa mirada poderosa al pasado no 
era exclusiva del Nuevo Mundo, tuvo desarrollos análogos en la Penín-
sula y demás posesiones europeas. Sin embargo, en las Indias parece ha-
ber sido más tenaz y arcaizante. ¿Por qué? Por tratarse de un conjunto 
aislado, alejado y porque, a medida que esos espacios asimilaron ese cau-
dal se territorializaron, es decir, conformaron órdenes sociales provistos 
de jurisdicciones.  
 
La Indias como imperio 
 
Fundado en las Institutiones divinarum et saecularium litterarum, ca. 
555 (Educación en las letras divinas y humanas), la obra más conocida 
de Casiodoro (485-ca.580), así como en sus epístolas, Solórzano hace de 
la corte romano-bizantina un paradigma de la de Madrid. Es la corte del 
rey un sitio en todo el orbe admirado porque se presenta a sí mismo como 
garante en el mundo. Mediante la ficción Urbi et Orbi, el autor desen-
traña de la epístola segunda de Casiodoro la máxima virtud de la corte: 
ser conocida en toda latitud de la monarquía por hallarse atribuida a los 
vasallos en el propio sitio donde estos viven, es decir, en su propia tierra, 
ya que el rey es señor natural de ella.  

Enseguida, el fiscal Solórzano incursiona en el tema de la preemi-
nencia de los reinos. Mientras mayores eran precisaban de un lugar más 
digno, como lo había deducido Baldo de Ubaldi de una glosa del Corpus. 
El monarca más poderoso, con mayores y mejores reinos y vasallos se 
prefería a los demás, dice corroborando “la célebre doctrina” de Baldo. 



- 60 - 

De lo cual deduce que el Consejo de Indias tenía a su cargo no el go-
bierno de un condado como Flandes o de un solo reino, sino de un im-
perio que abrazaba numerosos reinos y provincias. Se basa en las leyes 
del Corpus Iuris Civilis según las cuales el imperium se refiere al poder 
supremo del príncipe antes evocado, o sea del imperator que imparte la 
justicia, que decreta constitutiones, a la iurisdictio – “decir el derecho” – 
o sea, a la potestad del juez. Como vimos, el emperador también definía 
la fe católica y hacía de ella la “ley” que brindaba protección a todos los 
hombres de la polis cristiana y aun a los gentiles, así como, desde luego, 
a los bienes de la Iglesia convirtiéndolos en “sagrados”, es decir, sancio-
nándolos mediante el derecho público53 .  

Ahora bien, el autor asienta que fue el papado o pontificado ro-
mano el primero en usar el término imperium según la noción expuesta. 
Lo hizo al sancionar en 1493 la soberanía o dominio del rey de España 
sobre las Indias. Como conjunto recién descubierto y por descubrir, su 
cristianización dependería del amparo del monarca. Para sustentar este 
aserto Solórzano cita al célebre polígrafo Antonio de León Pinelo en su 
Gobierno espiritual y eclesiástico de las Indias, que contiene más de 
trescientas decisiones pontificias particulares para ese conglomerado54. 
En seguida corrobora el carácter imperial de las Indias citando una plé-
yade de autores en la que figuran cosmógrafos, cronistas, juristas y teó-
logos. Algunos escribieron después de haber ejercido como funcionarios 
del rey en alguno de los reinos del Nuevo Mundo. En efecto, sus obras 
se refieren al conjunto de esos dominios como un imperio55.  

  
53 Del Corpus Iuris Civilis cita la ley et ideo 8. D. de officio Proconsulis y la ley Praeses provinciae, 4. D. 
de officio Praesidis, según las cuales: Praeses Provinciae maius imperium in ea Provincia habet omnibus post 
Principem “el que gobierna la provincia tiene en ella mayor imperio que todos después del 
príncipe”. 
54 León Pinelo, 1629, p. 116. 
55 Menciona a: Abraham Ortelio, Theatrum Orbis terrarum, 1579; Antonio de Herrera y Torde-
sillas, Historia General de las Indias, 1601 y 1615; Juan Botero, Relaciones universales del mundo…, 
1595, 1596; Tomás Porcacho de Castellón, De las islas más famosas del mundo, 1572; Juan Anto-
nio Magino quien “comentó a Ptolomeo con nuevas tablas, que es su mejor expositor” 1595, 
-dice León Pinelo en su Epítome de la Biblioteca…, p. 158-; Diego de Valdés; Camilo Borrelo, 
De praestantia Regis Catholicis [De la prestancia de los Reyes Católicos], 1601; Gregorio López 
Madera, Excelencias de la Monarchia y Reyno de España, 1597; José de Acosta, De la naturaleza del 

 



- 61 - 

El criterio principal de ese “imperio indiano” era el número, varie-
dad e inmensidad de los reinos y provincias que no presuponían unifor-
midad alguna, sino que se sustentaban en su diversidad política, lingüís-
tica, fiscal y aun religiosa. Es decir, las tierras objeto del imperium no 
requerían, según vimos, ser uniformizadas. Se exigía, en cambio, que re-
conocieran la autoridad del imperator. De esta situación deriva la apa-
rente contradicción entre un poder real “absoluto” en su definición y un 
mosaico de fueros, privilegios, libertades, lenguas, sistemas fiscales y de 
representación, así como grandes y pequeños “estados” nobiliarios56.  

La expresión reinos y señoríos usada en la legislación se refería 
tanto al conjunto como a cada una de sus entidades: las sedes respectivas 
de un virrey en Nueva España y el Perú, el Nuevo Reino de Granada, el 
reino de Quito, las capitanías de los reinos de Chile, de Guatemala, de 
Cuba, de Yucatán y aun las del Brasil lusitano incorporado a la monar-
quía de España entre 1580 y 1640/1668. El mismo Solórzano aportó al 
respecto la siguiente observación perspicaz: dijo que si los reyes quisie-
ran añadirlos a su titulatura “todos [esos] reynos y provincias no cabrían 
en muchas ojas y así se han contentado en contraerlos al Plus Ultra de 
Carlos V o al Hispaniarum et Indiarum Rex” de Felipe II57. 

En su obra De Indiarum Iure, el autor también sostiene que preci-
samente mediante la incorporación por accesión de las Indias Occiden-
tales, el “Imperio o Monarquía” de España era el mayor y más dilatado 
que en el mundo se había conocido. Como era de esperar, compara esas 
proporciones con las del imperio romano58. En esto su fuente principal 
son las obras de Tomasso Bozio C.O. (1548-1610) referentes a la Iglesia 
y a la guerra  

Tanta posesión de tierras tiene, cuanto jamás algún rey desde el 
principio del mundo se dice, ha poseído, así como abraza y 

  
orbe nuevo, 1589 e Historia natural y moral de las Indias, 1590, 1591, 1610; fray Alonso Fernández, 
Historia eclesiástica de nuestros tiempos, 1611; fray Juan de Torquemada, Monarquía indiana…, 1615; 
Rodrigo Zamorano, Cronología y repertorio de la razón de los tiempos, 1594 y el flamenco Jacobo 
Maynoldo, Tratado de titulis Philipi Regis [sobre los títulos del rey Felipe], 1573.  
56 Rucquoi, 1992, 65-66.  
57 Solórzano Pereyra, 1996, Libro I, cap. 8, núm. 16 y libro V, cap. 15, núm. 6. 
58 libro I, capítulo 10, número 42; Solórzano, Memorial…, 1629, glosa 36. 



- 62 - 

contiene toda tierra y al mismo océano en su imperio, desde donde 
sale el sol hasta el ocaso. El imperio romano ha sido, de todos los 
que han existido, el más vasto, [pero] ahora ciertamente, es el his-
pánico el mayor; hasta el punto de que la extensión de sus comar-
cas es de veinte, o incluso de muchas partes como cualquiera puede 
verificar. Este supera a todos en extensión de territorios, como 
nunca nada lo fue desde el principio del mundo y es increíble su 
ensanchamiento desde el año 1492, en que Cristóbal Colón descu-
brió las Indias59. 

 
Por eso el fiscal del Consejo de Indias afirma que “se puede hoy dar por 
todo el orbe una vuelta en contorno, sin salir nunca de los términos del 
feliz y augusto imperio de vuestra Majestad” ([…] Y prosigue: “Esta ad-
vertencia de que después de haberse descubierto las Indias se puede dar 
una vuelta a todo el mundo, caminando, o navegando siempre por tierras 
y mares de vuestra Majestad, fue de Juan Botero en sus Relaciones uni-
versales, parte 2, libro 2.”60. Por esta razón, el autor manifiesta su incon-
formidad con el nombre de “Indias” y se inclina por llamarlas “Nuevo 
Mundo”. Para él, nada era más revelador de tal grandeza que la conver-
sión de dicho orbe al cristianismo, pues en ellas se alababa a Dios a todas 
horas y en cada latitud ([…] “porque realmente ningún nombre les cua-
dra mejor, pues contienen otro hemisferio mayor que el que antes se co-
nocía, y de naciones en traje, ritos y costumbres tan diferentes, en que se 
hallaron otros temples, otras estrellas, otros mares, otros árboles, plantas, 
y legumbres y otros animales, como muy bien lo advierte Abraham Or-
telio en el Theatro Magno, tablas 1 y 5”61. 
 

  
59 El autor remite a las siguientes obras de Tomasso Bozio, C.O. 1548-1610: de significatione 
Ecclesiae Dei, 1591, [Del significado de la Iglesia de Dios], libro 8, capítulo 1, página 292 y 
capítulo 7 desde la página 325; De ruinis Gentium, 1593 [de las ruinas de los pueblos], libro 8, capí-
tulo 5; De robore Belli, 1596, [del furor de la guerra] capítulo 4, página 272 y de signis Ecclesiae Dei 
1595 [de los signos de la Iglesia de Dios], libro 21, capítulo 7, página 116 y capítulo 23, página 
139. Todo, en Solórzano, Memorial…, 1629, glosa 36. 
60 Solórzano, 1629, glosa 39. 
61 Solórzano, Memorial…, 1629, glosa 37. 



 

 
 
 

III.- Rey Católico e imperio de las Indias 
 
En la Roma de 1215 el jurista Vicente de España, uno de los dos únicos 
glosadores de los cánones del IV concilio de Letrán, reivindicó a voz en 
cuello la superioridad de España sobre el Imperio Romano Germánico y 
sobre Francia. Afirmó que “la Santa España” no había solamente obte-
nido el imperium por su propia virtud y nombrado a sus obispos, sino 
que además había sido engrandecida y extendida gracias a la valentía y 
probidad de sus habitantes. Se hacía eco de la reciente victoria de los 
ejércitos cristianos contra los musulmanes en las Navas de Tolosa 
(1212)62.  

Tres siglos más tarde, con la misma determinación y a propósito 
del nombramiento de los obispos de las Indias, el virrey del Perú Fer-
nando de Torres y Portugal, conde del Villar, ponderaba a Felipe II la 
importancia de acertar en la elección de los prelados para así asegurar su 
“imperio y potestad soberana” 

Suplico a vuestra Majestad con todo el encarecimiento posible, que 
la merced que vuestra Majestad hace a las iglesias de España de 
proveerlas de prelados tan aprobados la haga a estas tan necesita-
das, pues se requiere no menos que mucho más caudal de virtud y 
letras en los obispos y cualquier cuidado que vuestra Majestad se 
sirva de emplear en estas elecciones lo merece el fruto de las almas, 
que de su acrecentamiento se seguirá y se asegura el imperio y po-
testad soberana que Dios nuestro Señor ha dado a vuestra Majes-
tad en este Nuevo Mundo63. 

 

  
62 Rucquoi 2024, segunda parte, 3. 
63 Carta del conde del Villar al rey, Puerto del Callao, 25 de mayo de 1586 en Levillier, Gober-
nantes…, X, 87, cursivas mías. 



- 64 - 

La argumentación de Solórzano, la reivindicación del jurista de España 
acerca de la superioridad de su señor en el concilio de Letrán y esa cita 
del virrey conde del Villar evocan la noción del imperium. Ahora bien, 
Solórzano sostiene en seguida que el “Rey Católico”, título otorgado por 
el papado en 1496, ejercía su dominio merced a la gracia de Dios, es 
decir que en el plano temporal no reconocía poder superior al suyo. En 
consecuencia, es pertinente preguntarse si la concesión que el papa hizo 
de las Indias para su cristianización a petición de Fernando II de Aragón 
y de Isabel I de Castilla, fue la que suscitó aquel otorgamiento. Si es así, 
hay que deducir que ese título alude a la catolicidad que el imperio de las 
Indias estaba llamado a consolidar en el designio de universalidad de la 
monarquía. Lo que también permite proponer que el papado sancionaba 
el ejercicio del imperium por el rey de Castilla tanto mediante el patro-
nato de las Indias, como otorgándole el título de “Rey Católico”. 
 
Patronato eclesiástico 
 
No obstante, las bulas de 1493 y subsecuentes, hasta 1508, conocidas 
poco después como el “justo título” para el dominio de ese Rey Católico 
sobre el Nuevo Mundo, se prestaron a debate64. Algunos autores lo te-
nían por muy sólido. Otros, presumiblemente a causa de la vigencia del 
imperium, negaron la potestad temporal del papa. Hubo quienes se de-
cantaron por una vía intermedia según la cual, aunque el pontífice no 
ejercía directamente esa facultad, lo hacía ciertamente de manera indi-
recta cuando lo que disponía acerca de reyes y reinos “temporales” se 
encaminaba al fin espiritual de su gobierno y jurisdicción, sobre todo tra-
tándose de reinos y tierras de “infieles”65.  

Al inicio del libro cuarto de su Política Indiana, dedicado a expli-
car ese patronato del rey, Solórzano afirma que  

El seguro, cierto estribo y cimiento de los imperios consiste en en-
tablar y propagar, conservar y aumentar la fe, religión y culto de 

  
64 Recogió los términos, argumentos y autores de ese debate Silvio Zavala, 1971, caps. I, II y 
III, 16-43. 
65 Solórzano, 1996, I, X, 10-13. 



- 65 - 

nuestro verdadero Dios y Señor, según que con graves y elegantes 
palabras lo dejaron advertido los Emperadores Teodosio, Valenti-
niano y Justiniano […] Y también porque hacen memoria de que 
con ese cargo y condición se les concedieron las Indias por la Santa 
Sede Apostólica66.  

 
Es decir, que, anteponiendo la tradición imperial bizantina, los Reyes 
Católicos habían instruido a su embajador en Roma para que el papa 
Alejandro VI les diera privilegio especial y para que éste fuera “plení-
simo”, de suerte que, como en Granada, eligieran y presentaran obispos 
y que los pontífices “recibiesen a los así nombrados y presentados”, es 
decir, que confirmaran su elección67. 

Solórzano consigna varias provisiones reales despachadas para di-
versas provincias de las Indias poco después de su descubrimiento y con-
quista. En ellas el rey declara su incorporación a Castilla y la imposibili-
dad de desincorporarlas. ¿Por qué? porque la donación pontificia por pa-
tronato a los reyes había, ipso facto, convertido a las Indias en bien pa-
trimonial de la Corona sujeto a la jurisdicción real. Y el patrimonio real 
no podía ser ajeno al reino mismo68. Por eso mismo el jurisconsulto ita-
liano Camillo Borrello, activo en la segunda mitad del siglo XVI, afirmó 
que el patronato de las Indias estaba “entre las joyas que más resplande-
cen en la diadema de la Monarquía de España”. Suponía que los reyes 
de la Península habían fundado iglesias y recuperado España “de manos 
de los infieles”. Hazañas que llevaron a otro jurista, Martín Magero, a 
proponer que “por solo esta adquisición y conversión de tierras de infie-
les y sin necesitar de privilegio se adquiere entero derecho de patronazgo 
eclesiástico en ellas”69. 

  
66 Solórzano, 1996, IV, I, 2 y 3. 
67 Leturia, 1927. 
68 El autor menciona cuatro de dichas provisiones: 1ª: Don Carlos I y Doña Juana su madre, 
para la Isla Española, Barcelona, 14 de septiembre de 1519; 2ª: Por los mismos soberanos, 
general para todas las islas descubiertas y por descubrir, Valladolid, 9 de julio de 1520; 3ª: Don 
Carlos I para la Nueva España, Pamplona, 22 de octubre de 1523; 4ª: Don Carlos I para la 
provincia de Tlaxcala, Madrid, 13 de marzo de 1535. En Solórzano, Memorial…, 1629, glosa 
62. 
69 Solórzano, 1996, IV, II, 12. 



- 66 - 

Como se ve, la tradición antigua del poder en la Península subsis-
tía, hasta el grado de que fue también corroborada por el clero de las 
catedrales de Indias al defender las costumbres de sus iglesias. Sostenían 
que estas no se medían ni reputaban por la fecha de fundación de las 
iglesias, tan próxima a la instauración del patronato por los papas. Lo 
expresaban de la siguiente manera  

Hice una información en derecho que, aunque breve, se estimó 
por erudita, por la cual probé que las costumbres que las igle-
sias de las Indias tienen recibidas de las de España no se han 
de reputar ni medir por el tiempo que ha que se fundaron y 
observan en las Indias, sino por la antigüedad y prescripción 
legítima e inmemorial que llevaron de España70.  

 
De ahí que el conjunto del derecho y privilegios concedidos por el pa-
pado a la Corona para la cristianización del Nuevo Mundo no deba con-
siderarse como un principio jurídico fundante, es decir, como un “nuevo 
comienzo”. El carácter imperial de ese conjunto de dominios confirmaba 
a su rey como vicario no solo de lo temporal sino de lo espiritual. La 
concesión apostólica para las Indias corrobora una coalescencia de la tra-
dición de origen bizantino con el patronato del pontificado romano.  

El reforzamiento del poder temporal del papa se había experimen-
tado desde finales del siglo XI. De ahí que, para contrarrestarlo, los reyes 
de Castilla hubieran exaltado cada vez más el culto a Santiago apóstol y 
la peregrinación de toda Europa hacia la sede apostólica compostelana. 
De suerte que, pese a las presiones del papa Gregorio VII (1073-1085) 
al rey Alfonso VI de Castilla y León y a la imposición del rito romano 
sobre el visigótico o mozárabe, en España el nombramiento de los obis-
pos había seguido recayendo sobre los reyes. En 1164 el papa Alejandro 
III reconoció que, efectivamente, se requería del consentimiento del mo-
narca para hacer una elección episcopal, es decir, de su derecho de in-
vestidura71.  

  
70 Carta del procurador, canónigo Jerónimo de Cárcamo al Deán y Cabildo de México, Ma-
drid, 30 de mayo de 1611, Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano de México, (AC-
CMM), Correspondencia, vol. 20, cursivas mías. 
71 Rucquoi, 2024, 112. 



- 67 - 

Los obispos de Roma persistieron en hacer reconocer su suprema-
cía en todo Occidente. Llamar a la Cruzada fue uno de sus procedimien-
tos. La afirmación de que solo el papa detentaba todo el poder sobre el 
“patrimonio de san Pedro” y de que los príncipes no ejercían sino uno 
temporal, que además él les delegaba, es uno de los temas sobre el que 
más debatieron teólogos y juristas72. En el siglo XIV se pretendió robus-
tecer la preeminencia del poder espiritual y la plenitudo potestatis del 
papa sobre los poderes temporales, así como limitar el poder real en Es-
paña. Sin embargo, prevalecían la tradición y práctica de los reyes de 
Castilla de promulgar y aprobar los concilios dándoles valor de ley; de 
reivindicar el derecho regio para nombrar los obispos y el clero; de cui-
dar, proteger y reformar a este último; en fin, de hacer recaer el peso de 
su justicia sobre los “herejes”.  

Ahora bien, el primado, autoridad y jurisdicción del obispo de 
Roma en materia de dogma fueron siempre reconocidos en la península 
Ibérica. Como depositaria de la fe, la Santa Sede confirmaba canónica-
mente mediante el fiat (“hágase”) el nombramiento de los obispos hecho 
por el rey. De ahí que no pudieran entrar en posesión de su iglesia sin 
antes hacer “profesión de la fe y especial juramento de prestar o guardar 
fidelidad al Romano Pontífice”. A causa de la distancia, en las bulas de 
los nuevos prelados se les hacía gracia “de que le puedan hacer en manos 
de los obispos a quien va cometido, porque si hubieran de ir a Roma 
personalmente para este efecto les fuera de mucha costa y trabajo”. Se 
cometía recibir ese juramento “a los obispos que están en las Indias […] 
a petición de los suplicantes por mirar más a su comodidad”. No obs-
tante, los prelados del Nuevo Mundo debían en seguida jurar “que no 
irán contra el patronato real […] y que antes de hacer este juramento no 
se les consienta entrar en la posesión y administración de sus obispa-
dos”73. 

La Santa Sede satisfacía todas aquellas necesidades estrictamente 
relacionadas con el derecho canónico sobre las que la Corona no tenía 
entera jurisdicción. De ahí que los ministros y embajadores del Rey Ca-
tólico impetraran en Roma la resolución de dudas de índole teológica y 

  
72 Rucquoi, 2024, 116. 
73 Solórzano, 1996, IV, IV, 1, 16, 17 y 32. 



- 68 - 

disciplinaria ante las congregaciones de cardenales. Los tribunales de la 
Santa Sede resolvían asimismo numerosos casos de justicia. Mediante 
su jurisdicción, el pontífice concedía gracias, dispensas, indulgencias y 
privilegios tanto en materia espiritual como disciplinar, por ejemplo, la 
aprobación de los concilios provinciales de las iglesias hispánicas. En 
fin, la Santa Sede también hacía concesiones en materia fiscal como el 
subsidio y la bula de Cruzada74. 

Por otra parte, no hay que olvidar que el pontífice proclamaba la 
santidad de algunos súbditos del rey de España. En el siglo XVI, teólo-
gos como el jesuita Francisco Suárez sostuvieron que el papa, como pri-
mer móvil o motor de la fe, no pudiendo ejecutar por sí mismo la evan-
gelización en tierras de infieles, la cometía a los príncipes dándoles a 
cambio “el supremo señorío de la gentes y provincias que redujere a la 
Iglesia”. Solórzano lo deja bien asentado y no vacila en reiterar 

Que los Señores Reyes de España sean Príncipes Soberanos y no 
reconozcan al Imperio Romano ni a otro en lo temporal y así pue-
dan poner, como ponen en sus títulos, que reinan por la Gracia de 
Dios, dando a entender que no dependen de otra humana criatura, 
es cosa tratada y asentada por innumerables autores que yo junto 
en mi libro 2 de Indiarum Jure, cap. 2, número 6”75. 

 
A causa, pues, del antiquísimo sustento jurídico del rey de Castilla, se 
dio una relación simbiótica entre la Corona y el papado. Ambos poderes 
eran conscientes de su mutua dependencia. La embajada del Rey Cató-
lico en Roma estaba investida de la responsabilidad de suplicar y obtener 
los documentos correspondientes a todas las necesidades antes mencio-
nadas de la Curia Pontificia, en estrecha colaboración con el Consejo 
Real de las Indias, especie de “curia” del monarca. Tanto la Corona 
como la Santa Sede mantenían sus respectivas posiciones sin llegar a 
formalizar sus divergencias, hasta el grado de que las presiones de Roma 
en la corte del rey sirvieron de acicate para que su política ganara en 

  
74 Tudini, 2024, 225; Albani, 2012, 86. 
75 Solórzano, Memorial…, 1629, glosa 74. 



- 69 - 

legitimidad, sacralidad y consistencia en la poco después llamada “Mo-
narquía Católica”76. 

Por lo tanto, el patronato eclesiástico del Rey Católico en el Nuevo 
Mundo cobró una fuerza formidable, proporcional a las distancias inter-
oceánicas. Toda vez que el derecho real y el canónico habían siempre 
compartido ámbitos jurídicos, en las Indias se impuso la necesidad de 
llegar a acuerdos que ratificaban esa coalescencia. Las diferencias de 
unas y otras autoridades acarreaban la necesidad de introducir modifica-
ciones, encontrar acomodos y hasta excepciones según las costumbres, 
coyunturas y negociaciones77.  

En nombre del soberano, sus agentes también trataban en la Santa 
Sede de la asignación de todos los beneficios eclesiásticos de los territo-
rios sujetos al patronato del rey, cuidando de no lesionar sus prerrogati-
vas. Por eso una agencia general para Roma, vinculada al Consejo de 
Estado del monarca, estaba dotada de agencias particulares representa-
das en los diversos Consejos territoriales de la monarquía. La correspon-
diente a las Indias era una instancia auxiliar del embajador en la Santa 
Sede que consta al menos desde 1539. Es cierto que a partir de la Orde-
nanza del Patronazgo de 1574 sus competencias se restringieron78.  

En esa legislación, subsiguiente a la célebre Junta Magna de 1568, 
el Rey Católico reiteró de manera rotunda que “El derecho de patronato 
Eclesiástico nos pertenece en todo el Estado de las Indias, así por haberse 
descubierto y adquirido aquel Nuevo Orbe y edificado y dotado en él las 
iglesias y monasterios a nuestra costa”. De ahí que advirtiera a sus virre-
yes: “Os encargo tengáis muy particular cuenta con la conservación del 
derecho de mi patronato real, guardándole vos y haciendo que los prela-
dos, así eclesiásticos como de las órdenes no le quebranten, sino que an-
tes lo guarden”79. Las tensiones entre la normatividad canónica y las dis-
posiciones regias se hicieron más frecuentes bajo Felipe II, ya que en 
respuesta la Iglesia romana puso también por efecto estrategias y moda-
lidades de intervención. 

  
76 Tudini, 2024, 228; Ruiz Ibáñez y Mazín, 2021, 234. 
77 Traslosheros, 2014. 
78 Tudini, 2024, 192-194. 
79 Solórzano, 1996, IV, II, 4 y 6. 



- 70 - 

Por otro lado, el principio del pase o aprobación regia a toda docu-
mentación pontificia con destino a las Indias era muy reiterado, lo que 
alude a su transgresión. En la tratadística jurídica de España el “pase re-
gio” se fundamentaba en la necesidad de mantener el buen gobierno de 
la monarquía. Sin embargo, estuvo, efectivamente, lejos de ser entera-
mente observado, como el propio monarca lo puso de manifiesto 

Nos somos informados que a esa tierra se han llevado y 
llevan de ordinario algunos breves y bulas de Su Santidad y de 
sus nuncios […] sobre cosas así de gracias como de justicia y 
que sin ir certificado en ellos haberse visto en nuestro Consejo 
de las Indias, como está por Nos proveído y ordenado, se usa 
de los dichos breves y bulas80. 

 
Los obispos lo infligían. Sus contactos con las Congregaciones romanas 
eran frecuentes, en especial con la del Concilio, y no siempre pusieron al 
tanto de ese proceder al embajador del rey o a su agente para las Indias. 
Eso sí, da la impresión de que esperaban los momentos más propicios 
para transgredir. Además de justificarse con el argumento de estar obli-
gados a implementar en sus iglesias los decretos del Concilio de Trento, 
echaron mano de procuradores o de religiosos para hacerse oír en la 
Urbe81. 
 
Precedencia y antigüedad  
 
En su memorial, Solórzano propone poderse fundar en derecho que, en 
virtud de haber sido incorporadas por accesión, las Indias Occidentales 
tenían las mismas preeminencias y antigüedad que Castilla, pues se tra-
taba de una misma corona. Desprende este aserto de la doctrina expuesta 
en el derecho romano y sus glosadores, según la cual  

La cosa que se adhiere a otra adquiere la misma naturaleza que 
tiene aquella a la que se adhiere. Y añade: los reinos y provincias 

  
80 Real Cédula de Felipe II a la Audiencia de México, 14 de mayo de 1583, en Cedulario de 
Encinas, (1990) vol. II, 44, citada por Tudini, 2024, 197. 
81 Tudini, 2024, 257. 



- 71 - 

que accesoriamente se unen o incorporan con otros, se tienen y juz-
gan por una misma cosa y se gobiernan por las mismas leyes y 
gozan de los mismos privilegios que el reino a quien se agregan82.  

 
Aclara que esto no sucedía con los reinos de Aragón, Milán, Nápoles, 
Sicilia, Portugal, Flandes y otros que se unieron y agregaron, explica, 
“quedándose con el ser que tenían”, para prueba de lo cual se refiere a 
tratadistas en derecho, uno por cada uno de esos dominios: “Cuando 
unos Reinos o Estados se juntan con otros, no por vía de accesión, sino 
aeque principaliter [principalmente iguales], como aquí se dice, júz-
ganse por distintos y cada uno conserva sus leyes, fueros y privilegios, 
como lo advierten los doctores citados”83.  

Por esta razón los dominios del Nuevo Mundo encabezaban la ti-
tulatura real que, según el autor, abreviaba “los dos polos en que consiste 
y se mueve la dilatada monarquía de vuestra Majestad: Hispaniarum et 
Indiarum Rex” [Rey de las Españas y de las Indias]84. De acuerdo con la 
lógica de sus razonamientos la prosapia de los visigodos, y por ellos de 
la herencia hispanorromana de cuño bizantino, no podía ser ajena o in-
cumbir menos a los dominios del Nuevo Mundo. Rememorar esos orí-
genes, tanto en la propia Castilla como en las Indias, era una tendencia 
reiterada a menudo que reforzaba el dominio real conforme a la perso-
nalidad y legitimidad del conjunto de los reinos y de cada uno en parti-
cular.  

La fuerza de transmisión de esos orígenes en el tiempo es noción 
que Solórzano toma de Casiodoro: “El origen suele propagarse de ma-
nera definitiva, no sabe hacerse a un lado. Y esta condición es propia de 
todos los manantiales en función del buen sentido, mismo que desde su 

  
82 Aquí, Solórzano parafrasea al jurisconsulto italiano Tiberio Deciani (1509-1582), quien co-
menta el Corpus Iuris Civilis, ley 1 C. de Pacto. También se refiere a los doctores de Bolonia 
Baldo de Ubaldi y Bartolo de Sassoferrato. Cita finalmente su propio tratado de Indiarum 
Iure…, libro 3, capítulo 1, número 47, todo en su Memorial…, 1629, glosa 65. 
83 Solórzano cita sobre todo las decisiones de los principales cuerpos colegiados de los si-
guientes reinos: Aragón, Nápoles, Valencia, Portugal y el ducado de Milán. Solórzano, Memo-
rial…, 1629, glosa 67. 
84 Solórzano, Memorial…, 1629, capítulo XV, glosa 83. 



- 72 - 

principio está autorizado”85. Efectivamente, suscribe a la imagen de un 
caudal de saber que fluye con fuerza aguas abajo desde un mismo origen 
y no se bifurca a causa de su “buen sentido”. Se refería a la jurisprudencia 
que, al filo de los siglos, presidía la República cristiana como espejo del 
mundo. En este espejo se examinaba lo incierto o nebuloso para que la 
justicia lo aclarara. 

Y es que el saber antiguo hacía de la justicia el principal atributo 
de la realeza. Solórzano lo sabe y nos dice que la justicia distributiva, 
como señora de las precedencias en los ámbitos divino y natural apun-
taba, en última instancia, al honor que entrañan los versículos: “Que no 
sea así entre ustedes, el que quiera ser el primero, que sea el servidor de 
todos”. De ahí también que en su Memorial… tenga especial relevancia 
la nobleza antigua de mérito y servicio como categoría moral y social 
que regía la movilidad. Por eso el autor procede imbuido de la lógica 
republicana del honor que premiaba y promovía las virtudes tanto de los 
ciudadanos como de los cuerpos o corporaciones.  

En aquel momento, casi todos los reinos del mundo se sustentaban, 
explica, con la opulencia de las Indias Occidentales. Y le recuerda a Fe-
lipe IV cuáles eran, para el caso, las prendas de esa dignidad: el servicio 
a la majestad y el aumento de su hacienda; los recursos líquidos con que 
en la monarquía se emprendía una guerra total, es decir, planetaria, para 
hacer posible su preservación. Si las naciones envidiaban y encarecían la 
monarquía de España era precisamente a causa de esas posesiones. De 
ahí que sus monarcas quedaran estupefactos ante el “poderoso y dilatado 
imperio de España con la accesión de las Indias”. Para ilustrarlo remite 
una vez más al tratadista italiano Camillo Borrello, quien refirió que “la 
reina Isabel I de Inglaterra confesó públicamente en un parlamento que 
tuvo en su reino que el señor rey D. Felipe II era por este respeto el mayor 
y más rico y poderoso príncipe de los que tenía el mundo”86.  

El fiscal Solórzano, ex oidor en Lima, disponía en 1628 de eviden-
cias recientes de la opulencia y designios de autoafirmación de los gru-
pos de poder en el Perú. También estaba al tanto de la exitosa articulación 

  
85 Casiodoro, Institutiones, libro 2, forma 15. 
86 Camillo Borrello lo consigna en su de praestantia Regis Catholici [de la prestancia del Rey Ca-
tólico] capítulo 45, número 8. Solórzano, Memorial… glosa 48. 



- 73 - 

comercial prevaleciente en las Indias Occidentales, con principio en las 
costas de Nueva España, hacia las posesiones y mercados de Asia o In-
dias Orientales. Se hallaba convencido de que la Corona necesitaba res-
paldar y reconocer las aspiraciones de esos grupos, es decir, sancionar de 
manera contundente la entidad sustantiva que los reinos hispanos nuevos 
ya constituían. De ahí que, al volver del Perú a la Península, haya en 
seguida dado a conocer su Indiarum Iure y que defendiera con enjundia 
el derecho de precedencia del Consejo de Indias, tribunal al que el rey lo 
promovió meses antes con el cargo de fiscal. 
 
Subsidiaridad indiana 
 
Pese a todos esos argumentos, debe corroborarse que a causa de su leja-
nía de la corte real y de su estatuto jurídico accesorio había derivado un 
sentido o modo parcelario de entender las Indias Occidentales como con-
junto de posesiones en la Monarquía de España. De ahí la vehemencia 
de los argumentos del fiscal Solórzano. Se trata de una posición subor-
dinada y secundaria que la Corona asumía de manera consciente y reite-
rada. Así lo expresan la argumentación del autor y la negativa del rey al 
Consejo de Indias sobre preceder al de Flandes en las procesiones y ce-
remonias de la corte. Por eso Solórzano consideró necesario reivindicar 
una serie de cuestiones.  

Da la impresión de que lo hacía porque eran ignoradas, se pasaban 
por alto o bien porque se las refutaba. Primero, encareció que se trataba 
de un imperio y no de tal o cual reino o condado. Si la mención original 
de ese estatuto y dignidad aparece en la constitución del patronato ecle-
siástico del Rey Católico en las Indias, es porque los papas lo reconocían 
en plena era de los descubrimientos. Efectivamente, a todo largo de su 
memorial Solórzano atribuye ese carácter imperial a la “fuerza de trans-
misión” romano-bizantina. Por eso exalta enseguida la grandeza de la 
empresa de cristianización. Pero también subraya el provecho de los fru-
tos y riquezas que de ellas se sacaba y el hecho de que en aquel momento 
“sustentaban a los reinos del mundo”.  

Luego pondera la antigüedad de la incorporación de las Indias a la 
Monarquía (1493), principio que no se podía transgredir si no era por 



- 74 - 

causa de “utilidad máxima y evidentísima”. Aduce, finalmente que, en 
virtud de esa incorporación, las Indias tenían las mismas preeminencias 
y antigüedad que Castilla. Tengo la impresión de que la rotundez de estas 
argumentaciones era proporcional a la hipersensibilidad con que los gru-
pos rectores en el Nuevo Mundo se reivindicaban ante el rey y sus órga-
nos de gobierno. Sus reinos eran accesorios y subsidiarios, consecuente-
mente, precisaban exaltar sus rasgos diferenciadores. 
 



 

 
 
 

IV.- La percepción local del rey 
 
Incorporados a Castilla por conquista, esos reinos llegaron a minimizar 
esa condición accesoria y a lo largo del siglo XVII optarían por ser pre-
sentados como agregados por pacto o herencia, sobre todo si ésta era de 
naturaleza sobrenatural. De ahí que surgieran expresiones religiosas de 
agregación diferenciada o aeque principaliter, tenida por preeminente87.  

Por eso, algunos cultos de origen serían significados en un plano 
general, es decir, a escala de uno o más reinos. Por ejemplo, se exaltaría 
la santidad de vasallos “naturales” como fray Felipe de Jesús de México, 
franciscano mártir en el Japón (1597) o de la terciaria dominica Rosa de 
Lima, beatificada y canonizada por el papa a petición del rey de España 
respectivamente en 1668 y 167188. Finalmente, los reyes de tiempos de 
la gentilidad también fueron evocados para representarlos entroncados a 
los personajes paradigmáticos de la realeza hispánica.  

Sin solución de continuidad, una retórica genealógica fue desple-
gada de cara a los tiempos prehispánicos, tanto en Mesoamérica como 
en los Andes. Así tenemos que la iconografía del arco de triunfo con que 
la ciudad de México dio la bienvenida al virrey marqués de la Laguna en 
1680, echó mano del pasado prehispánico y representó las estatuas de los 
tlatoque mexicas. No obstante, prevalecía una misma raigambre cultural. 
Otro tanto había hecho en 1570 la ciudad de Pamplona para dar la bien-
venida a España a la reina Ana de Austria con arcos de triunfo desplega-
dos por el reino. En ellos se mostró la figura del rey Sancho el Mayor 
(1004-1035) y de otros tres reyes navarros para proclamar la igualdad 
entre Navarra, Castilla y Aragón89.   

  
87 Gil Pujol, 2012, pp. 69-108. 
88 Arias Cuba, 2019. 
89 Gil Pujol, 2012, p. 84. También remito a Mazín, 2015b, pp. 101-111. 



- 76 - 

La percepción del rey, pues, asimilaba elementos locales. Empe-
zando por los indios, que buscaban todos los medios para hablar directa-
mente con el monarca90. Los del Perú se quejaron en 1750 de que “no lo 
pueden ver ni hablar ni tratar con él, que se lo tienen escondido, oculto 
entre ellos y sólo por fe saben que tienen rey”, afirmó ante Fernando VI 
el procurador fray Calixto de San José Túpac Inca91. Como apunté, los 
grupos dirigentes autóctonos en Nueva España y en los Andes se esfor-
zaron por inscribir al monarca en la continuidad de sus señores naturales 
prehispánicos. Un escudo de armas de la ciudad de Texcoco, presumi-
blemente de principios del siglo XVIII, aunque pretende remontar al tí-
tulo de ciudad otorgado en 1551, reproduce los atributos del rey Ne-
zahualcóyotl en tiempos de la gentilidad92. 

En las Indias, sin embargo, la asimilación también se daba en rela-
ción con el pasado medieval ibérico, donde radican los fundamentos de 
la realeza hispánica. A principios del siglo XVII y en términos de epo-
peya, el cronista de Texcoco Fernando de Alba Ixtlilxóchitl entremezcla 
un romance del rey de la gentilidad antes mencionado, Nezahualcóyotl, 
con otro referente a la muerte de Sancho II de Castilla (1065-1072) bajo 
los muros de Zamora93. De manera análoga, el cronista del Perú Guamán 
Poma de Ayala muestra a los cuatro reyes del Tahuantinsuyo rodeando 
al Inca. Entre todos cargan las columnas de Hércules, la divisa Plus Ultra 
y las armas del rey de España94. De manera correlativa, en un patio del 
alcázar de Madrid se habían incluido imágenes de Moctezuma y de 
Atahualpa a un lado y otro de la efigie del rey en turno. 

Dos retratos anónimos del altar de los Reyes de la catedral de Ciu-
dad Real de Chiapa (hoy San Cristóbal de Las Casas) merecen desta-
carse. Ejecutados hacia 1758, en uno se designa al rey como “san Fer-
nando III” (1217/1230-1252), aunque en realidad el monarca retratado 
es Fernando VI, por entonces reinante, que viste casaca y lleva peluca a 

  
90 Hay vasta bibliografía sobre este tema. Respecto a los escudos de armas que los indios 
solicitaban remito a Castañeda de la Paz y Roskamp, 2013. 
91 Lienhard, 1992. 
92 Martínez Baracs, 1999, 164-172. 
93 Ixtlilxóchitl, 1985; II, 270-273. 
94 Poma de Ayala, 1980, 976. 



- 77 - 

la francesa. Se quiso subrayar la continuidad de la casa de Borbón res-
pecto a la realeza medieval castellana y su principal modelo de santidad. 
Por cierto, algunos predicadores de México de la primera mitad del siglo 
XVIII llegaron a sostener, robusteciendo sus aspiraciones, que una sola 
razón explicaba por qué la canonización de Fernando III de Castilla ha-
bía tenido que esperar hasta 1671: concluían que era a causa de la cris-
tianización de las Indias, para que la santidad de ese monarca resplande-
ciera aún más95. De modo simétrico, en el segundo retrato de la catedral 
de Chiapa se representa a san Luis IX rey de Francia (1214-1270), aun-
que el monarca retratado es también Fernando VI, solo que esta vez os-
tenta atributos de la casa real de Francia, como la orden del Espíritu 
Santo, por lo que también se reivindicaba la santidad de la realeza fran-
cesa en el conjunto del retablo. No solo el retablo de Reyes de Ciudad 
Real de Chiapa ostenta los modelos medievales de santidad de los reyes 
de Castilla y de Francia. También lo hace el majestuoso retablo de los 
Reyes de la catedral metropolitana de México, cuya fábrica transcurrió 
entre 1718 y su dedicación en septiembre de 1737, en el cumpleaños del 
príncipe de Asturias, el futuro Fernando VI96. 

Subrayar la continuidad era importante porque, a partir de la se-
gunda mitad del siglo XVII, la Monarquía Católica experimentó dificul-
tades para afirmarse en el concierto internacional como el poder hege-
mónico que ya no era. Paradójicamente, lo estamos viendo, esas debili-
dades incrementaron en todas latitudes la identificación de los grupos 
dirigentes con su soberano a medida que se incrementaba su margen de 
actuación en la organización y gestión del gobierno y de los recursos. La 
“conservación” de la monarquía pasó así a ser el tema cardinal del do-
minio del rey en todas partes. De parte de la Corona, el proceso se signi-
ficó por la retribución a los “naturales de la tierra” mediante el otorga-
miento acrecentado de mercedes tales como hidalguías, hábitos de las 
órdenes militares, títulos nobiliarios y, desde luego, la gestión de la fis-
calidad, no sólo para peninsulares europeos y americanos, también para 
los indios. Entre la segunda mitad del siglo XVII y la primera del XVIII 

  
95 Urrejola, 2017, 143-149. 
96 Ruiz Gomar, 1986, 17-43. 



- 78 - 

ellos obtuvieron las más importantes concesiones de reconocimiento so-
cial97. 

Todos esos desarrollos estuvieron caracterizados por un impor-
tante componente místico expresado por dos grandes cultos: el del San-
tísimo Sacramento, del que se exaltaron los vínculos con la casa de Aus-
tria, y el de la Inmaculada Concepción de la Virgen, que la Corona asu-
mió como propio desde 1617. Promovido en todos los horizontes, este 
último culto adoptó, además, expresiones locales. A esa sacralización 
contribuyeron crónicas, sermones, memoriales y tratados jurídicos, mú-
sica y artes plásticas. De entonces data la ejecución de obras pictóricas 
en lienzos sueltos y en biombos que evocan la épica de la conquista rea-
lizada más de dos siglos atrás98. 

Y es que, como expliqué, en la reivindicación de sus reinos los gru-
pos rectores intentaron demostrar que, en su momento fundante, los do-
minios primigenios de las Indias habían sido agregados de manera vo-
luntaria a la monarquía mediante una especie de “cesión de la soberanía” 
de parte de Moctezuma y Atahualpa a Carlos V. Este alegato encuentra 
su más cumplida expresión plástica en el biombo conocido como del 
“encuentro entre Cortés y Moctezuma”, atribuido al pintor Juan Correa 
(1645-1716). Además, en el reverso, el artista plasmó una alegoría de los 
cuatro continentes, es decir, el ámbito planetario de la monarquía. En uno 
de los dobleces de ese biombo, correspondiente a las hojas de América 
y Europa, se ve un retrato de cuerpo entero del rey Carlos II99.  

No es menos elocuente una serie de escritos que, a partir de 1648, 
culminaron en 1675 en el testimonio de Luis Becerra Tanco. Su libro 
Felicidad de México…, consagrado a Santa María de Guadalupe, pro-
clamaba que mediante el temprano milagro del Tepeyac (1531), Nueva 
España había sido incorporada a la monarquía de España por agregación, 
ya que, desde su origen, ese reino había contado con un legado propio 
bajado nada menos que de lo Alto100. Fueron los predicadores quienes 

  
97 Hausberger y Mazín, 2010. Remito asimismo a un título reciente: Álvarez Ossorio, Bravo 
y Quirós, (eds.), 2025. 
98 Vargaslugo, 2005a. 
99 Vargaslugo, 2005b, 101-105. 
100 Becerra Tanco, 1675. 



- 79 - 

dejaron asentado el momento de mayor arraigo local de la figura del rey. 
Por eso atribuyeron a Fernando VI no solo la elevación del santuario de 
Nuestra Señora de Guadalupe a iglesia colegiata, sino el tan buscado re-
conocimiento de su culto por la Santa Sede en 1754101. 

 

  
101 Urrejola, 2017, 353-380. 





 

 
 
 

V.- Orden social y ámbito eclesiástico 
 
El ámbito de influencia de la Roma antigua (romanitas) dio lugar a pro-
vincias, a comarcas, así como a las diócesis, todas, entidades territoriales 
que incubaron en la misma tradición102. Una vez más, parece evidente 
que la historia de los dominios americanos de España puede tornarse 
plana, anacrónica o bien desvirtuarse si no asumimos su matriz cultural 
antigua. 

Sacralizada por el cristianismo, la diócesis, demarcación imperial 
erigida bajo Diocleciano (284-305), testimonia de esa continuidad y 
complejidad. La afirmación de que todo saber viene de Dios y acerca a 
Dios confirió a la función real un carácter clerical. El rey compartía con 
el clero ese saber. Siglos después, hacia 1450, la cancillería real de Cas-
tilla acuñó la fórmula “de mi cierta sciencia e sabiduría e de mi poderío 
absoluto”103. De ahí que bajo ese supuesto, los Reyes Católicos hayan 
llevado a efecto una reforma del clero y de las órdenes religiosas.  

Por otra parte, plasmar en papel una descripción, oral en un princi-
pio, fue, durante siglos, la única posibilidad de visualizar realidades inac-
cesibles. De ahí que las relaciones para la descripción de diversos luga-
res, comúnmente llamadas “geográficas”, sean auténticas ventanas 
abiertas. Cuando los Consejos del rey pedían informes de los territorios, 
solían hacer de la diócesis la entidad de referencia, tanto en Castilla como 
en los dominios del Nuevo Mundo. Por eso, ella no es exclusiva de las 
fuentes eclesiásticas. Y no lo es porque en las Indias las diócesis llenaron 
el vacío que suscitaba la estrechez del territorio comprendido por las al-
caldías mayores y corregimientos, y la jurisdicción sumamente vasta de 
las Reales Audiencias. La diócesis u obispado se perfiló entonces como 
unidad intermedia. Para corroborar este aserto remito a la serie de mapas 

  
102 Robert, 1999, p. 82-83. 
103 Rucquoi, 1992, 72. 



- 82 - 

incluida al final de este libro. Muestran, de manera aproximada, las de-
marcaciones de las diócesis y de las Audiencias.  

 Ya desde los contornos de 1570 se menciona la diócesis en las 
descripciones de cronistas, funcionarios y viajeros. La conveniencia de 
la escala diocesana en las Indias, que promediaba cientos de miles de 
kilómetros, es aún más comprensible si pensamos que en los reinos de 
España el territorio de los obispados fue considerablemente menor, sobre 
todo tras el aumento del número de sedes episcopales en el último tercio 
del siglo XVI. En 1590 había en la Península hasta unas 60 diócesis con 
un promedio de diez mil kilómetros cada una104. 

A partir de su respectiva ciudad sede y, por extensión, de las aglo-
meraciones con iglesias parroquiales, cada diócesis contribuyó a suscitar 
procesos de territorialidad. Hay que reiterarlo, “espacio” y “territorio” no 
eran términos sinónimos, como suele empleárseles, sino que se refieren 
a nociones diferentes mediadas por el derecho. Un espacio se convertía 
en territorio sólo si se le dotaba de jurisdicciones. Estas correspondían a 
diversas entidades corporativas, tanto eclesiásticas como seculares: las 
provincias de las órdenes religiosas, las doctrinas, parroquias o curatos 
que ambos cleros administraban, los corregimientos, alcaldías y desde 
luego los cabildos y regimientos. A todas esas entidades subyacían 
vínculos de vecinos y estantes que moldearon congregaciones, pueblos, 
villas y ciudades bajo el gobierno de cabildos, alcaldías mayores y 
Reales Audiencias en tanto que instancias de apelación105. 

Fincada en su matriz urbana antigua, en el derecho, pero también 
en el culto, esa territorialidad era plasmada de acuerdo con una secuencia 
taxonómica regida por la movilidad. Articulaba los vínculos sociales en 
sitios, ranchos, pueblos, congregaciones, villas y ciudades conforme es-
tas negociaban la sanción de su estatuto y privilegios. Evolucionaban 
conforme a una dinámica en que la justicia, según su referente sobrena-
tural, los ajustaba a cada paso mediante la recepción de apelaciones y la 
impartición de enmiendas y desagravios106. 

  
104 Mansilla, 1980. 
105 Mazín, 2020. 
106 Mazín, 2017, 18. 



- 83 - 

Consecuentemente, la perspectiva eclesiástica es socialmente en-
volvente en la medida de que todos los individuos, grupos y corporacio-
nes se hallaban inmersos en un régimen de cristiandad. También era po-
líticamente comprehensiva, en el sentido de que la legitimidad del domi-
nio real dependía de que se “descargara la conciencia” del rey-pastor y 
de que se diera “asiento a los reinos”, es decir, que se les dotara de es-
tructuras más o menos permanentes en medio de las transformaciones 
sociales subyacentes a las diferencias entre los cleros regular y secular. 
Desde los privilegios autárquicos el primero y desde su situación emer-
gente el segundo, ambos dirimieron sus diferencias durante siglos. Por 
todo ello, el enfoque eclesiástico permite escrutar los principales ajustes 
al dominio real según el sustento diferenciador de los reinos, así como 
dilucidar el ámbito de monarquía que se estaba verificando en cada lu-
gar. 





 

 
 
 

VI.- La controversia de las Indias 
 
Las conquistas y el encuentro con los indios neófitos suscitaron cuestio-
nes sumamente relevantes. A partir de la década de 1560 sus efectos hi-
cieron preciso reconducir el dominio del rey: ¿Es legítima la conquista? 
¿De qué derecho se vale la Corona para ejercer su dominio en el Nuevo 
Mundo? ¿Cuáles son sus fines y sus límites? ¿Cuál es la naturaleza de 
los indios? ¿Cómo hay que cristianizarlos y por quién?107  

Algunas respuestas asomarán a lo largo de este libro. Sin embargo, 
en lo concerniente a esta primera parte me interesa destacar que también 
tuvieron por sustento la matriz cultural antigua evocada. Una de las ma-
nifestaciones de esta última fue siempre el gusto por la polémica, es de-
cir, por el debate y las controversias. En el sentido de que en el ámbito 
mediterráneo el pensamiento estuvo siempre arraigado en la realidad y 
no en la especulación, en un deseo profundo de actuar en y sobre el 
mundo y de implantar en este una moral cuya expresión y garantía era el 
derecho escrito108.  

Las respuestas también tuvieron presente un pasado peninsular 
más reciente, una gesta ganada para “defensa y acrecentamiento de la fe” 
sin solución de continuidad respecto a las Indias del Nuevo Mundo. Fray 
Bartolomé de Las Casas la recordó al explicar que el papa había hecho 
donación de esa porción del planeta a los reyes de Castilla y León 

Han heredado de sus progenitores el celo de la defensa y acrecen-
tamiento de la fe, recobrando esos reinos de España arrancándolos 
por la fuerza de las armas durante largos siglos de las manos de 
tiranos y enemigos de la fe católica vertiendo mucha de su sangre 
real. Y esas mismas personas, gracias a incomparables trabajos, 

  
107 Mazin y Val Julián, 1995, 7-15. 
108 Rucquoi, 1998, 262. 



- 86 - 

costas y peligros han recuperado el reino de Granada entregándolo 
finalmente a la Iglesia universal de Jesucristo109. 
 

Aun cuando durante siglos la guerra había sido una empresa común a 
cristianos, musulmanes y judíos, hasta entonces no había sido objeto de 
una discusión abierta en el plano moral ¿Cuándo es justa? Se hicieron 
propuestas y cundieron argumentos sobre su ilicitud. Suscitaron una po-
lémica amplia y ardiente de la cual fray Bartolomé, obispo de la diócesis 
de Chiapa, es quizá el exponente más conocido y prolijo.  

Efectivamente, una controversia de gran calado sobre el dominio 
real de las Indias transcurrió a lo largo del siglo XVI. Tuvo por escena-
rios el aula regia o Consejos del monarca, sus foros judiciales o Audien-
cias y las aulas universitarias en ambas orillas del Atlántico. Inició en 
una junta de 1504 convocada por Fernando el Católico y culminó en las 
leyes de Felipe II sobre pacificación, nuevos descubrimientos y pobla-
ción de 1573, así como en la Ordenanza del Patronazgo Real del año 
siguiente. La controversia no ha sido considerada en su conjunto porque 
se privilegian sus episodios centrales, los más pertinaces y célebres. Por 
lo tanto, se la suele tratar de manera aislada o en la perspectiva de la Le-
yenda Negra. De ninguna manera se la ve como expresión de un proceso 
de saber unitario inserto en la matriz cultural antigua a que me he refe-
rido. Aquí solo aspiro a presentar un somero y apretado resumen.  
 
Los indios 
 
Para todo retrato de las poblaciones autóctonas surgieron comparacio-
nes, juicios de valor que iban desde la inocencia idílica destacada por 
algunos, como Las Casas, hasta la bestialidad de que los acusaban otros, 
como Juan Ginés de Sepúlveda. Esos extremos y la gama intermedia que 
los separa aluden a imágenes del saber antiguo de que se echaba mano. 
En el primer extremo el referente es una edad dorada, mítica, lo que 
Vasco de Quiroga, oidor de México y poco después primer obispo de 

  
109 Las Casas, 1553, f. 282v. 



- 87 - 

Michoacán, asociaba con el reino de Saturno110. El segundo término re-
mite a los bárbaros, incapaces de llevar una vida organizada en comuni-
dad. Ese procedimiento encuentra su referente en descripciones de los 
ideales griegos de la vida “en policía”, como aquella de Heródoto que 
contrastaba con los escitas irreductibles en el siglo V antes de Cristo111. 

El debate sobre la naturaleza de los indios fue alimentado por in-
formaciones que fluían desde y hacia la Península en la forma de rela-
ciones y crónicas, al igual que de traducciones en varias lenguas. La pri-
mera reacción de la Corona fue de oposición al principio de la esclavitud 
de los naturales, pese a que la política al respecto se mantuvo fluctuante 
durante algunas décadas, al ritmo de la interacción con los actores y 
agentes de las conquistas y el poblamiento. La esclavitud de los indios 
fue puesta a debate desde 1504 con ayuda de informes y, una vez más, 
de un aparato conceptual heredado de siglos de relaciones entre la cris-
tiandad y diversos pueblos “infieles”. Por lo tanto, las referencias a Aris-
tóteles, a san Agustín o incluso a santo Tomás de Aquino estuvieron a la 
orden del día112. 
 
Guerra, encomiendas y gobierno 
 
En el siglo XIII Aquino, el doctor angélico, había enunciado tres condi-
ciones para que la guerra fuera lícita: tenía que haber una causa justa, una 
autoridad legítima que la declarara y una intención recta para hacerla, sin 
rigor desmesurado, ya que la finalidad de la guerra no era la venganza 
sino el bien de la república113.  

Por otra parte, desde un principio los conquistadores implantaron 
la encomienda como retribución de la Corona a los jefes de las huestes 
por sus servicios al “ganar la tierra”, en la forma de un determinado nú-
mero de indios de servicio. En la práctica la encomienda suponía el de-
recho a reclamar trabajo y tributo o contribuciones, con la obligación 

  
110 Mazin y Val Julián, 1995, 7-15. 
111 Hartog, 1991, cap. IV. 
112 Mazin y Val Julián, 1995. 
113 Mazin y Val Julián, 1995. 



- 88 - 

para el encomendero de costear la doctrina y cristianización de los natu-
rales. Sin embargo, a fin de asentar su dominio la Corona ordenó en 1542 
que, aun cuando las encomiendas eran entidades en principio vitalicias, 
su sucesión por herencia quedaría limitada. Esto suscitó la cólera de los 
conquistadores que, al ver disiparse la posibilidad de presidir una elite 
señorial en las Indias, emprendieron revueltas y guerras intestinas, sobre 
todo en el Perú. Desde Nueva España acudieron a la corte del rey perso-
neros que, aun cuando no lograron la suspensión y menos la perpetuidad 
de las encomiendas, sí obtuvieron que se enviara un visitador para que 
mediante adiciones templara el rigor de la legislación, en el sentido de 
permitir el usufructo de aquellas hasta por dos vidas114.  

Los abusos de la encomienda, su impugnación y tentativas de su-
presión fueron el meollo de la controversia y de la legislación. Y los es-
critos de fray Bartolomé de Las Casas, una especie de hilo conductor de 
ella: desde su carta al Consejo de Indias de 1531, hasta los textos que 
publicó en Sevilla en 1552, sin faltar la incisiva Brevísima relación de la 
destrucción de las Indias, pasando por su monumental Historia de las 
Indias que quedaría inédita durante su vida115. De acuerdo con el carác-
ter pragmático del saber antiguo, ese “defensor de los indios” conjugó 
siempre pensamiento, acción y circulación. No se limitó a condenar a los 
conquistadores y encomenderos, sino que llegó a exigirles la restitución 
de los bienes despojados a los naturales. Apeló a la conciencia de cada 
cual, en particular a la de los miembros del Consejo de Indias amenazán-
dolos con los fuegos eternos del infierno si faltaban al cometido principal 
del dominio del Nuevo Mundo, la cristianización. Una vez obispo y, para 
contrarrestar la moderación a la sucesión de las encomiendas, fustigó a 
encomenderos y vecinos condicionando que fuesen escuchados en con-
fesión y absueltos como penitentes si no cumplían con una docena de 
“reglas” o condiciones116.  

Y es que, por estar presente en los principales frentes, Las Casas 
había participado en la elaboración de las Leyes Nuevas. Una vez refor-
madas y adicionadas estas por don Felipe, el príncipe regente, fray 

  
114 Mazin y Ruiz Ibáñez, 2021, 67. 
115 Mazin y Val Julián, 1995; Lira y Martínez Baracs, (coords.), 2022. 
116 Lira González, 2019; Bahena, 2024, 92-93. 



- 89 - 

Bartolomé volvió a la corte a hacer oír sus reclamos y protestas, hasta el 
punto de renunciar a su diócesis en 1549 y de proseguir su actividad en 
diversas juntas, como la célebre de Valladolid de 1550-1551. En la estela 
de Tomás de Aquino, Las Casas pensaba que la fe se finca en la libre 
adhesión y no en el constreñimiento. Consecuentemente, la única vía po-
sible para la conquista en orden a la cristianización era la penetración 
pacífica mediante una enseñanza paulatina. Cuando mucho se podía exi-
gir a los indios el pago de un tributo moderado para costear su gobierno 
y doctrina. Sin embargo, entre las órdenes mendicantes y el clero secular 
prevalecieron disensiones sobre los métodos para evangelizar que tras-
lucían distintas modalidades de poblamiento y de vínculos entre las “re-
públicas” de indios y de españoles117. 

Dado que la incorporación a la monarquía no se verificó sin expre-
siones de índole local sobre el establecimiento de aglomeraciones, la dis-
ponibilidad y sujeción de las encomiendas que las sustentaban y las po-
sibilidades de representación política respecto a gobernaciones, Audien-
cias reales y aun la corte del rey, los agentes eclesiásticos se configuraron 
de manera diferenciada. Pese a que en Nueva España las órdenes religio-
sas mendicantes fueron preeminentes en la “República de los Indios” y 
contaron con el favor de los virreyes, no hay que perder de vista la pre-
sencia de figuras señeras del episcopado y su clero, como el propio Las 
Casas, Vasco de Quiroga o fray Juan de Zumárraga en villas y ciudades. 
La presencia y acciones de los primeros obispos fueron ganando en com-
plejidad a medida que las actividades económicas aumentaban y se di-
versificaban.  

El más lejano y dilatado Perú se halló envuelto en guerras intesti-
nas entre conquistadores y contra la legislación real que limitaba las en-
comiendas. Una Instrucción para la doctrina de los naturales (1545) 
dada por el primer obispo de Lima fray Jerónimo de Loaysa, se hacía 
eco de la controversia sobre el “justo título” del dominio real para evan-
gelizar las Indias por medio de una doctrina unificada118. Sin embargo, 
prevalecía la disgregación y a esta debió hacer frente la reconducción del 
dominio real. Se impuso, por lo tanto, la necesidad de una gestión más 

  
117 Mazín y Val Julián, 1995, 3-17; Bahena, 2024, 95. 
118 Tudini, 2024, 72-73. 



- 90 - 

estricta y unificada de parte de los virreyes. Estos se esforzarían por hacer 
converger bajo su autoridad a los obispos con su clero secular, así como 
al de las órdenes religiosas. 
 
Dominio y otredad cultural 
 
En la Península la controversia tuvo entre sus principales exponentes al 
dominico fray Francisco de Vitoria, quien en la Universidad de Sala-
manca definió siete títulos legítimos para el dominio del rey de España. 
He aquí un célebre exponente de la filosofía natural, saber subyacente 
desde antiguo a ambos derechos y a la teología. Según Vitoria, ni la ig-
norancia de la fe por los indios, ni las bulas de los papas justificaban la 
conquista, ya que el sumo pontífice no era soberano temporal del mundo. 
Su poder temporal era más bien indirecto y eso cuando los intereses de 
la fe se veían amenazados. En este punto, Vitoria sostuvo una posición 
más crítica o por lo menos anterior a la radicalización de Las Casas. Se-
gún vimos, en un principio, este último había favorecido las bulas de 
concesión de las Indias porque creía que Carlos V iba a entregar sus do-
minios en administración a los frailes. Vitoria, en cambio, enseñaba que 
los indios pertenecen a la república del mundo, es decir, a la comunidad 
de los hombres y que, por ley natural, que es de Dios, son sujetos de 
derechos119. 

Para Vitoria la única causa de guerra justa era la hostilidad decla-
rada contra los cristianos y los obstáculos que se pusieran a la predica-
ción. Entre los justos títulos estaban asimismo la libertad de tránsito, de 
comercio y la intervención armada en favor de los aliados y de gente 
inocente. Los pecados contra natura tampoco justificaban la guerra, ya 
que el castigo del pecado no podía ser sino divino. No se trataba de cas-
tigar el pecado, sino la violación de los preceptos de la ley natural. Sólo 
así la guerra podía ser justa.  

Un octavo título es el relativo a la barbarie de los indios y su asi-
milación a los esclavos por naturaleza, definidos desde antiguo por Aris-
tóteles. Esta tesis, sostenida por Juan Ginés de Sepúlveda, atribuye una 

  
119 Mazín y Val Julián, 1995, 3-17. 



- 91 - 

inferioridad insuperable a determinados seres destinados por naturaleza, 
según el estagirita, a la servidumbre. Esta última permitía, en consecuen-
cia, legitimar tanto la guerra como la tutela. En España, de hecho, los 
esclavos siempre habían sido numerosos. Su captura fue uno de los fines 
y una de las consecuencias de la guerra y de las razias efectuadas en te-
rritorio enemigo. No obstante, Vitoria se pronuncia por la humanidad 
esencial de los indios, como lo había hecho la bula Sublimis Deus de 
Paulo III en 1537. 

Por lo tanto, los rasgos negativos de los indios no debían ser asimi-
lados a su naturaleza, sino considerarse como diferencias culturales sus-
ceptibles de evolución, de modificación. Esta “otredad” hacía del Nuevo 
Mundo un niño, pero no un esclavo. Su atribuida inmadurez precisaba 
entonces de una enseñanza apropiada. ¿Cuál? En este punto hubo una 
diversidad de pareceres y de métodos en que intervino la configuración 
local de los nuevos reinos y señoríos.  

Con todo, la conciencia de la otredad cultural estimuló la vocación 
por el saber y por las antiguallas, por dar con los orígenes que justificaran 
las acciones. Se dio por lo tanto lugar a grandes descripciones de la his-
toria, las costumbres, la religión y las lenguas de los pueblos indios, ma-
teriales indispensables para cristianizar a los nuevos súbditos del rey de 
España. Y es que, en todas latitudes de la monarquía, “catolizar” implicó 
redimensionar los territorios en términos jurídicos, religiosos y lingüísti-
cos conforme a una cultura antigua común a los mundos ibéricos. 
 
Derecho y legislación 
 
El vaivén de informaciones repercutió en los ámbitos jurídico y religioso. 
De suerte que se fueron regulando las expediciones, las modalidades de 
descubrimiento, de toma de posesión, de tratamiento de los indios y las 
maneras de convertirlos al cristianismo120. El derecho indiano, basado 
en el castellano, se constituyó sobre la marcha de la interacción trasatlán-
tica, en el seno de juntas como la de Burgos (1512) o una de Valladolid 

  
120 Sobre la costumbre indígena y su subordinación al derecho indiano y castellano remito a 
Menegus, 1992. 



- 92 - 

de la que emanaron las célebres Leyes Nuevas (1542-1543). Prevalecía 
un nexo indudable entre las cuestiones debatidas en esas instancias, las 
denuncias de eclesiásticos y la petición de mercedes por parte de con-
quistadores, encomenderos, sus descendientes, así como de los vecinos 
pobladores. Por ejemplo, el sermón pronunciado en la isla La Española 
por fray Antonio de Montesinos, O.P. en diciembre de 1511, dio lugar a 
la Junta de Burgos (1512) de la que a su vez emergió una serie de dispo-
siciones que reglamentaron el empleo de la mano de obra india. 

Las Leyes Nuevas que Las Casas contribuyera a obtener del em-
perador limitaban el alcance y duración de las encomiendas, previeron 
su extinción y adscripción “en cabeza de la Real Corona” a la muerte de 
sus titulares. Sin embargo, ya vimos que afectaron radicalmente los in-
tereses de los españoles, no solamente de los encomenderos, sino aun de 
corporaciones como las órdenes religiosas, hasta el grado de que la apli-
cación de dichas leyes estuvo sujeta a diversas situaciones y condiciona-
mientos también de acuerdo con los ámbitos locales, como las guerras 
civiles que estallaron en el Perú en las que sucumbió el primer virrey. 
Para poder preservar sus dominios, la Corona revocó en 1545 los artícu-
los concernientes a la duración de las encomiendas.  

En los Andes la resistencia de muchos indios principales bajo la 
égida de diversos sucesores incas fomentó la movilización de jefes, se-
ñores naturales o curacas y de caciques. Estos intercambiaban comuni-
cación entre ellos y extendieron poderes para la Corte al propio Las Ca-
sas y al dominico Domingo de Santo Tomás para contrarrestar a los en-
comenderos, no menos activos en la defensa de sus intereses ante el rey. 
Como veremos en la segunda parte de este relato, la represión sería im-
placable en la década de 1570.  En Nueva España las cosas parecen ha-
berse limitado a los provinciales de las más poderosas órdenes mendi-
cantes para que hicieran oír la voz de los indios ante el Consejo de Indias 
por medio del dominico fray Pedro de la Peña (Ca. 1500-1583)121. 

 
  

  
121 Assadourian, 2017. 



- 93 - 

Esclavitud y servicios personales 
 
También queda dicho que en relación con la esclavitud de los in-

dios las restricciones se sucedieron con altibajos. En ciertos momentos 
se producía un retorno que la toleraba, como en una provisión real de 
1534 que motivó a Vasco de Quiroga a escribir su Información en dere-
cho. Las Leyes Nuevas la prohibieron en principio y concedieron la li-
bertad a los esclavos de aquellos amos que no podían probar su posesión 
con títulos legales. Hubo, sin embargo, ambigüedades, ya que los indios 
de encomienda no podían legalmente ser empleados en las minas y los 
esclavos negros resultaban demasiado costosos. De todas maneras, hubo 
tres fuentes posibles de aprovisionamiento de esclavos indios: por guerra 
justa, por rescate o trueque de aquellos considerados esclavos entre y por 
los propios indios y el tributo, del cual una parte “mínima” podía incluir 
esclavos. A partir de la segunda mitad del XVI, y a ello contribuyó Las 
Casas en su Tratado de los indios que se han hecho esclavos (1552), la 
esclavitud se limitó a las tribus rebeldes de las márgenes del imperio. 

Subsistió, sin embargo, el problema de los “servicios personales” 
que presenta algunas diferencias respecto al trabajo forzado. Los prime-
ros eran defendidos desde la perspectiva de la renta de la encomienda, 
de la que una parte consistía en dinero, otra en especie y una más en 
trabajo. En cambio, hubo servicios personales en las minas, las ciudades 
o las haciendas y en estas instancias adoptaron rasgos de trabajo forzado 
o coactivo, sin vínculo de encomienda. Fue hasta la década de 1590 
cuando el Consejo de Indias inició una especie de deliberación y análisis 
para intentar suprimir el trabajo forzado coactivo122. 

Este último debate parece haber tenido más tempranas y conflicti-
vas repercusiones en la Nueva España. Guarda, además, relación con el 
Tercer Concilio Mexicano de 1585 y con el cronista franciscano fray Je-
rónimo de Mendieta, quien le encargó a fray Diego de Ricarte, y luego 
al dominico fray Juan Ramírez (1529-1609), gestionar en España la abo-
lición del servicio personal. Fue bajo Felipe III cuando se dio la real cé-
dula del 24 de noviembre de 1601 que en principio abolió el 

  
122 Assadourian, 2017, 15-29. 



- 94 - 

repartimiento forzoso disponiendo que los indios no fueran compelidos 
a trabajar, sino que salieran a las plazas a contratar su trabajo libremente. 
En coincidencia con la instalación del Juzgado de Indios en Nueva Es-
paña (1591) se nombraron encargados de vigilar la justicia en los tratos 
y el cumplimiento de lo acordado123.  
 
Trascendencia 
 
La controversia de las Indias presentó en la monarquía de España un 
desafió mayúsculo, análogo a los que asumían el dominio real en otras 
latitudes de ella como Flandes y la propia Castilla. Ningún otro poder 
europeo enfrentaba un problema de gobierno y administración de tal en-
vergadura en los siglos XVI y XVII. Y es que en España y Portugal se 
contaba con categorías e instrumentos de saber depurados a lo largo de 
siglos de experiencia de guerra colectiva. Los saldos de la controversia y 
el proceso de reconducción del dominio real bajo Felipe II dieron lugar 
a modulaciones de gobierno que contribuyen a explicar el alto grado de 
estabilidad y orden público alcanzado por la monarquía en el Nuevo 
Mundo. En un ámbito de conflicto, guerra y otredad, las categorías y ex-
periencias de la cultura antigua mediterránea forjaron nuevas herramien-
tas, ámbitos de acción y de conciencia. 

Los indios fueron incorporados a esa monarquía como una nueva 
categoría jurídica que se sumaba a las existentes. Es decir, fueron consi-
derados con la ayuda de nociones establecidas como la vida en policía, 
la guerra justa o la infidelidad. El calor de la polémica contribuyó a redi-
mensionar las matrices culturales y a forjar las primeras normas del de-
recho internacional. De manera análoga, la discusión sobre la naturaleza 
de los indios permitió confirmar el principio cristiano de la unidad del 
género humano proclamado por la bula Sublimis Deus  

…determinamos y declaramos que los dichos indios y todas las 
demás gentes que de aquí en adelante vinieren a noticia de los cris-
tianos, aunque estén fuera de la fe de Cristo, no estén privados ni 

  
123 Borah, 1985. 



- 95 - 

deben serlo de su libertad ni del dominio de sus bienes y que no 
deben ser reducidos a servidumbre124.

  
124 Bula Sublimis Deus de Paulo III, 1537, cita tomada de Mazín y Val Julián, 1995, p. 14. 





 

 
 
 

VII.- Los “Fundamentos” como instrumentos de 
explicación 

 
Al final de esta primera parte, y a manera de preludio de las siguientes, 
es preciso reiterar que los fundamentos de este relato corresponden a un 
zócalo o matriz cultural antigua común a los dominios que integraron la 
monarquía de España. También debe ponerse de manifiesto que ellos 
funcionan aquí como instrumentos o categorías de explicación. Por dos 
razones: responden a las interrogantes que orientan mi indagación y ar-
ticulan o dan consistencia a los procesos que dieron lugar a las modula-
ciones de reconducción del dominio real. 

Así tenemos que un entramado legal y sagrado de la republica 
christiana configuraba la monarquía en el plano local. Él permitía que 
grupos y actores se reivindicaran y negociaran con la Corona muchas 
cosas, entre ellas sus propias figuras de autoridad. En virtud del impe-
rium, el dominio real no fue exclusivamente directo y menos aún en el 
ámbito de la cristianización, donde las nociones de tierra o arraigo y de 
saber desplegaban una complejidad y versatilidad muy considerables: 
vínculos sociales y jurídicos específicos de cada latitud en corresponden-
cia con sus componentes geoestratégicos reforzaban el nexo primordial 
de la gente con su lugar de origen, con su patria. Por eso la lealtad al 
“reino” respondió a ese nexo y, solamente en esa medida, a la Corona. 
El arraigo de esa “monarquía local” era robustecido por una fuerte cone-
xión de la religión, el derecho y las lenguas que, al identificarse entre sí, 
seguían una misma evolución. Como tendremos ocasión de verificar, la 
reconducción del dominio real no pudo prescindir del culto y de la doc-
trina, de la reducción de los pueblos autóctonos en tanto que entidades 
corporativas, ni de las lenguas como vehículos de saber. 

Si el Rey Católico disponía de la “fuerza de transmisión” de un 
caudal de cultura inmemorial de cuño romano bizantino, el reconoci-
miento de las Indias como imperio por el papado ahonda nuestra 



- 98 - 

comprensión del patronazgo de ellas como sustrato formidable de la 
coalescencia o relación simbiótica que prevaleció entre la Santa Sede y 
la Corona. Ese régimen redimensiona los alcances y límites de la doble 
potestad sagrada y profana del rey y sus autoridades delegadas sobre la 
jerarquía católica y los cleros. Por eso, como aquí veremos, el estudio de 
los contactos del episcopado de las Indias con el papa y sus congregacio-
nes no puede prescindir de la comprensión de las acciones del virrey, de 
las Audiencias y de los gobernadores en el ejercicio del patronato. Las 
autoridades romanas no vacilaron en optar por mantener la situación de 
las iglesias dentro de los márgenes de esa coalescencia para garantizar la 
lealtad a Roma sin incurrir en riesgo de ruptura con la Corona. 

La percepción del rey que asimila elementos locales es reveladora 
del carácter socialmente envolvente de la perspectiva o enfoque eclesiás-
tico. Fue en los ámbitos de lo sagrado donde el designio de conservación 
de la monarquía exhibió los modelos de santidad regia como ejemplari-
zantes en un régimen de cristiandad sustentado en el dominio que “des-
cargaba la conciencia” del rey pastor.  La controversia sobre ese dominio 
a escala del conjunto entero de posesiones del Nuevo Mundo estuvo le-
jos de ser una mera disquisición intelectual y moral. Al poner a prueba 
el imperio, el debate produjo ciertamente respuestas desde el saber jurí-
dico y religioso, aunque estrechamente vinculadas a la acción y a la cir-
culación. De ahí que la implementación de formas de reconducción del 
dominio se hiciera imprescindible y fuera viable a la vez. 

Aun cuando el imperio, el arraigo local y la matriz del saber son 
nociones fundamentales para explicar las modulaciones de dominio real, 
la movilidad y la circulación no son menos relevantes. Lo son tanto en 
términos de la configuración del orden social en cada reino, como del 
intenso trasiego interoceánico en aquella monarquía de escala planetaria. 
La movilidad es un factor estructurante de las sociedades hispánicas en 
dos sentidos: primeramente, en el espacio, pues alude al establecimiento 
y asentamiento de aglomeraciones humanas, a un poblamiento de índole 
urbana de creciente densidad destinado a durar. A él subyacieron las no-
ciones de parentesco, patronazgo y paisanaje que hacían de la familia 
extensa un todo solidario.  



- 99 - 

En segundo lugar, la movilidad se refiere al cambio social. Se suele 
suponer que este no debía transgredir un “orden natural” armónico, ema-
nado de Dios, que la justicia debía restablecer. Sin embargo, el que toda 
taxonomía social se hallara regulada de manera jurídica no quiere decir 
que los grupos quedaran irremisiblemente recluidos. La movilidad social 
no se veía, transitaba por un tiempo largo, era algo aparentemente invi-
sible. No se esperaba, o sea, no se concebía como un cambio súbito. 
Tampoco se deseaba, en otras palabras, no buscaba confundir ni pertur-
bar el orden social125. Situaciones tales como la guerra, las formas de 
acceso a la tierra, a los cargos y oficios, la remuneración de méritos y 
servicios por el rey, la manumisión de esclavos, el trasiego hacia o desde 
la corte de España y hasta apariencias como el atuendo hacían que las 
barreras étnicas y sociales fueran más permeables de lo que imaginamos. 

Por lo que hace a la noción de circulación, a causa de la variedad 
de usos y connotaciones del término, debo decir que la entiendo como 
sedimento de índole cualitativa de la movilidad. Me parece que hay cir-
culación cuando la movilidad está mediada por acciones de agencia o 
representación. Por ejemplo, para constituirse en república, con capaci-
dad legal sobre los recursos de su entorno, los vecinos de una aglomera-
ción precisaban de la sanción del rey como su señor natural. Negociar 
esa sanción los hacía interactuar con los agentes del monarca, lo que des-
pejaba una circulación mediada por la agencia126. Otro ejemplo: para lo-
grar asentarse en el orden social las principales corporaciones dispusie-
ron de agentes y procuradores que, al representarlas, velaban por sus in-
tereses ante los tribunales y aun en la corte del rey127. La circulación pre-
senta contenidos, lógicas y pautas de actividad muy diversas. Más aún, 
la maleabilidad y extensión de las dinámicas de circulación impelen a 
hacer comparaciones sistemáticas. Por eso la noción de circulación im-
prime secuencia a la explicación en la segunda y tercera partes de este 
relato.  

Como aquí veremos, en términos de circulación la reconducción 
diferenciada del dominio real presenta pautas o patrones en las 

  
125 Hespanha, (2006), pp. 121-143. 
126 Gänger, 2017, 308-310, 313. 
127 Mazín, 2007a y 2017. 



- 100 - 

trayectorias de los virreyes de las Indias Occidentales. Otro tanto se des-
prende del tránsito no unidireccional de ministros, eclesiásticos y agen-
tes-procuradores hacia y desde la corte del rey. Uno de los patrones más 
relevantes consiste en que, conforme circularon, los virreyes de Nueva 
España y del Perú contribuyeron a normalizar o tipificar cada forma de 
reconducción del dominio real. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Parte Segunda 
 

Reconducción 





 

 
 
 
 

La controversia sobre la legitimidad del dominio hispano en las Indias 
nos enseña que a partir de la década de 1540 numerosos actores reivin-
dicaron poder, privilegios y personalidad corporativa en nombre del 
rey128. Como efecto de esa turbulencia, el importante y recién instaurado 
cargo del virrey adolecía ya fuera de descrédito o de falta de reconoci-
miento. Se hizo necesario reconducir el dominio real en los más diversos 
escenarios. Lo cual implicaba incidir en las dinámicas y vínculos socia-
les de los vecinos pobladores, en las instancias de autoridad cuya instau-
ración había sido negociada, así como en los ordenamientos sucesivos 
de la “República” de indios”129. Esa necesidad de reconducción, cuyo 
proceso comprenderemos al final de este relato, se hizo aún más priori-
taria en los dos núcleos de la autoridad real de Lima y México durante 
las décadas de 1570 y 1580. En esta segunda parte examinaremos el pro-
ceso de manera respectiva.  

Me interesa estudiarlo desde el ámbito eclesiástico. Primero por-
que la cristianización presidía la transformación de las entidades autóc-
tonas en reinos nuevos. También justificaba la incorporación de estos a 
la corona de Castilla. En seguida, porque, como vimos, ese ámbito fue 
comprehensivo o envolvente del orden social. En esa configuración de 
la monarquía, el cargo de virrey desempeñaba un papel preponderante. 
En el sentido de que la conducción del gobierno a su cargo tenía reper-
cusiones sobre las demás instancias de autoridad, secular y eclesiástica. 
Sin embargo, la gestión de los virreyes estuvo expuesta a altibajos en 
función del dinamismo local, de ahí que en cada latitud fuera diferen-
ciada. 

  
128 Ramos, 1982; Baltar, 1998; Ruiz Ibáñez, 2003. 
129 Así la llamaba el Dr. Hernando Ortiz de Hinojosa en su alocución durante la apertura del 
Concilio Provincial Mexicano de 1585. 



- 104 - 

No menos diferenciada era su relación con la corte. En el caso de 
Nápoles (1504) o de Navarra (1512), donde prevalecían costumbres, fue-
ros y legislación previos a la incorporación de esos reinos en la monar-
quía, la actuación del virrey se hallaba sujeta a varias instancias de inter-
mediación. Pero, en el caso de las Indias, conjunto transoceánico lejano 
y aislado, de conquista también reciente, la relación del virrey con el rey 
en su Consejo, ya fuera desde México o desde Lima, tuvo que ser más 
directa130. Con todo, fueron el emplazamiento geoestratégico y la capa-
cidad negociadora de los grupos de poder y de las instancias de autori-
dad, los que condicionaron los términos de la relación de cada virrey con 
la corte. También lo fue, como veremos, la reconducción del dominio 
real en el ámbito eclesiástico.  

Pudiera caerse en la tentación reduccionista de que la sola disloca-
ción del inmenso Tahuantinsuyo y las consecuentes inercias disgregan-
tes impusieron a la autoridad del virrey del Perú desafíos específicos. Y 
que, en cambio, la centralidad y supremacía de la ciudad de México, su 
consecuente propensión a los antagonismos de poder y el carácter radial 
y subordinado que imponía al resto de Mesoamérica exigieron del virrey 
de Nueva España otro tipo de mando. Sin embargo, no hay diferencias 
contundentes basadas en la geografía a secas o en las situaciones previas 
a la formación de los reinos hispanos nuevos. Como veremos, también 
intervienen las condiciones de reproducción económica, política y aun 
religiosa de la autoridad real en cada centro regnícola.131 

La reconducción del dominio real presenta entonces modulaciones 
locales, pues, al modificarse los factores de ciertos procesos, se obtuvie-
ron resultados diferentes. O sea que la repercusión de las reivindicacio-
nes de los reinos, configuraron en la corte de Madrid diversas políticas 
de conservación. Efectivamente, la monarquía se había ido conformando 
de manera local de acuerdo con el pluralismo jurídico subyacente a 

  
130 Cardim y Palos, (coords.), 2012. Remito asimismo a Sánchez Pedrote, 1950 y a Semboloni, 
2014. 
131 Por ejemplo, Tlaxcala fue determinante en la continuidad de la empresa cortesiana y, aun, 
franciscana. En tanto que la fundación de Lima obedeció en principio a la practicidad y segu-
ridad ante las dificultades del Cuzco, su salida al mar en el marco de las guerras entre facciones. 
Agradezco a mi colega Gibran Bautista y Lugo esta observación. 



- 105 - 

vínculos sociales, a pretensiones, reclamos y guerras. Con la mirada 
puesta en un pasado todavía reciente, el obispo de la Nueva Galicia 
Alonso de la Mota y Escobar lo expresó como sigue hacia 1605 

Aunque convino estando en razón natural que sea uno el Príncipe, 
y una la cabeza que ha de gobernar para que haya uniformidad en 
el gobierno, convino también que se suministrasen a esta […] ca-
beza varias relaciones para que, informada de ellas, sacase a luz un 
tal modo de gobernar que en la forma fuese uno y en los efectos 
tan vario como lo son las exigencias de los súbditos132. 

 
Se discernieron, pues, lineamientos según la situación y necesidades de 
cada tierra. En efecto, durante los primeros años de su largo reinado los 
ministros de Felipe II implementaron acciones que estabilizarían la au-
toridad real. Los tratadistas de la época hablaban de “conservar y defen-
der los estados”. Reconocían que “la dificultad está en la conservación, 
siendo más dificultoso el arte de gobernar que el de vencer”, como escri-
biera el jesuita Pedro de Ribadeneira (1527-1611)133. Lo que implicó 
examinar condiciones, formular políticas y concertar agentes mediado-
res. En la conservación entraban el “buen gobierno” y acciones de de-
fensa ante poderes exteriores como Francia, en orden a preservar Flan-
des, o bien que sentaban plaza en los confines de la monarquía: las gue-
rras de Chile, las del Nuevo Reino de Granada o la de la llamada Chichi-
meca en la América septentrional. 

Cuando en los años de 1590 el proceso de reconducción se había 
completado y la expansión hegemónica de la monarquía de España en-
contraba sus límites, Antonio Pérez, uno de los secretarios reales, re-
cordó la siguiente enseñanza o regla apreciada un siglo antes por Fer-
nando el Católico: siempre que en la balanza de satisfacción el rey y el 
reino estuviesen iguales, ambos serían durables134. A defecto de lo cual 
las alteraciones podían acarrear consecuencias funestas. Los autores 
también señalaron que el rey “acomoda sus acciones al estilo del 

  
132 Mota y Escobar, 1875; 1940. Mi colega Juan Carlos Ruiz Guadalajara me compartió esta 
cita. 
133 Iñurritegui, 1995, citado por Gil Pujol, 2016, 195. 
134 Gil Pujol, 1989; Pérez, 2009, 106; Gil Pujol, 2016, 153. 



- 106 - 

país”135. Por eso se pusieron por obra modulaciones de estabilización 
que, al activarse, suscitaron sus mecanismos y cauces de gestión. Acer-
quémonos entonces a cada núcleo primigenio de las Indias Occidentales. 
 

  
135 Saavedra Fajardo, 2010, empresa 59. 



 

 
 
 

1.- Perú 
 
Sustratos espaciales 
 
Ante todo, corroboremos que al filo del tiempo la geografía proporciona 
una especie de arqueología de los espacios y los territorios. En su inmen-
sidad, portentosamente accidentada y de difícil acceso, la andina dio lu-
gar a nichos estancos. Al evocar la verticalidad de la cordillera los actores 
hispanos del siglo XVI se referían a sus “tierras altas” de vastos altipla-
nos con páramos, a los valles interandinos y al Finisterre en la vertiente 
amazónica; a las “tierras bajas” de las planicies de la costa; en fin, a muy 
numerosas y extensas provincias mejor comunicadas entre sí a vela que 
por tierra, desde “la Mar del Sur” a la “Mar del Norte”, es decir, entre el 
estrecho de Magallanes y Nombre de Dios en el istmo de Tierra Firme. 
Así se referían a ámbitos aislados de un mismo subconjunto, las Indias 
meridionales136.  

Comenzando por la bicefalia de sus principales centros de poder, 
el Cuzco, ciudad sagrada de los Incas, ubicada en las alturas, sobre la 
vertiente poniente de la cordillera y la ciudad de Los Reyes de Lima, 
nueva capital fundada por los españoles en la franja litoral. Exacerbaron 
esa situación las guerras entre conquistadores, el largo conflicto armado 
con las autoridades reales a raíz de la promulgación de las Leyes Nuevas 
(1542-1543) que limitaban la duración de las encomiendas, la resistencia 
tenaz del “estado” incaico, un proceso de cristianización superficial, he-
terogéneo y fragmentario, así como la reivindicación de las aspiraciones 
señoriales. El primer virrey, Blasco Núñez de Vela, sucumbió en las gue-
rras y dos gobernadores, Pedro de la Gasca (1546-1550) y Lope García 

  
136 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 18 de abril de 1578 en Levillier, Gobernantes…, VI, 41-
43. 



- 108 - 

de Castro (1564-1569), comisarios sucesivos de la Corona, contuvieron 
la rebelión sin lograr la entera pacificación137.  

Una primera forma de reconducción del dominio real a considerar 
en el plano eclesiástico responde a la fragmentación y disgregación con-
secuente de lo acontecido. El antídoto consistía en poner por efecto ac-
ciones que las contrarrestaran y a la vez tomaran distancia del pasado 
reciente. Algunas estrategias configuraron un patrón duradero para con-
tener la prevalencia anárquica de los entornos locales. La más relevante 
consistió en reforzar la autoridad del virrey, sus facultades de gobierno y 
legislativas138. En esto la participación del Consejo de Indias parece ha-
ber sido mínima, tanto a causa de las críticas contra ese tribunal referen-
tes a la agitación en los reinos y provincias, como de sus intentos de con-
ciliar fuerzas antagónicas. Además, no hay que olvidar que a partir de 
1567 ese cuerpo había estado sujeto a una visita general conducida por 
el Lic. Juan de Ovando. El protagonismo en Madrid recayó entonces so-
bre la célebre “Junta de las Indias” o “Junta Magna” de 1568139.  

En esa instancia, el balance de la turbulencia disgregadora en los 
Andes tuvo por consecuencia poner en manos del virrey la reconducción 
del patronato eclesiástico de la Corona. Acudieron representantes de va-
rios Consejos y personajes con experiencia en las Indias. La Junta estuvo 
presidida por el cardenal Diego de Espinosa, presidente del Consejo de 
Castilla y brazo derecho del monarca conforme a una agenda preparada 
por Ovando140. Los virreyes sucesivos del Perú la tendrían presente 
como fundamento de la reafirmación de ese patronato durante tanto 
tiempo “usurpado” para remediar la “remisión y descuido con que se ha-
bía usado de ese derecho”141. 

Ya sabemos que el primero en viajar al Perú investido de esa ma-
nera fue don Francisco de Toledo, de cuya gestión se esperaba una espe-
cie de nueva “conquista” entendida ahora como “pacificación”. A un año 

  
137 Vargas Ugarte, 1953, I, 166-171; Estenssoro, 2003, cap. I. 
138 Merluzzi, 2014, cap. 6. 
139 Ramos, 1986. 
140 Peña Cámara, 1941; Ramos, 1982, 437-454; Abril Stoffels, 2003; Poole, 2004, 129-137. 
141 Hanke, (ed.), 1978, 282, II, 9: Relación del Marqués de Montesclaros al Príncipe de Esqui-
lache, 1615. 



- 109 - 

de iniciar su mandato, para él la situación prevaleciente obedecía en su 
origen al desorden con que Francisco Pizarro efectuó “la composición y 
repartimiento” de una tierra en que pululaban “pretendientes” y “quejo-
sos” cuyas pretensiones se consideraban sumamente perjudiciales 

Plantando en los ánimos de la gente una viciosa libertad donde se 
causó la desobediencia tiránica con un falso principio y funda-
mento [de] que toda esta tierra era suya, […] se le siguió lo que 
suele, que fueron discordias de los que se quisieron hacer cabezas 
que tuvieron levantada esta tierra como vuestra Majestad sabe142. 

 
En pocos ámbitos el mandato de Toledo sería tan vigoroso, original y al 
mismo tiempo tan disruptivo, como en el eclesiástico, hasta el grado que 
hubo quienes presionaron al Consejo de Indias para poner fin a su go-
bierno antes de tiempo. Por su parte, el virrey criticaría la política conci-
liadora de ese tribunal que, en su opinión, alimentaba el clima de disgre-
gación  

El Consejo parece que ha querido dejar correr esta división. Los 
efectos que ha parido son los que tengo escritos y los que en esta 
coyuntura parirán serán peores que si entregaran el reino a algún 
traidor, como lo hicieron con Gonzalo Pizarro, porque ahora que 
se va asentando el reino en todas las cosas, se van favoreciendo 
todos los que le querrían conservar en la tiranía pasada debajo de 
prudencia humana […] y que tienen poder para deshacerlo y am-
parar a todos los quejosos […]143. 

 
El entorno del monarca resistió a las presiones del Consejo en apoyo de 
Toledo y el protagonismo de este fue reforzado con la intervención pun-
tual, aunque determinante, del propio Felipe II. Más tarde lo corrobora-
ron sus sucesores: “Cuando vino [Toledo] a gobernar estos reinos trajo 
mucho favor del cardenal Espinosa”, escribió don García Hurtado de 

  
142 El virrey Toledo al rey, Lima, 8 de febrero de 1570 en AGI, Lima 28a, en Levillier, Gober-
nantes…, III, pp. 304-321. 
143 El virrey Toledo a don Juan de Ovando, Cuzco, 10 de junio de 1572, en Levillier, Gober-
nantes…, IV, 376-377. 



- 110 - 

Mendoza, el IV Marqués de Cañete (1590-1596)144. Y don Martín Enrí-
quez, virrey inmediato a Toledo, advirtió en 1581 que “todas cuantas or-
denanzas hay en esta tierra […] están en nombre de Don Francisco de 
Toledo y casi no hay memoria de las que ha hecho el Real Consejo”145.  
 
Mitigar la disgregación 
 
En las nuevas ordenanzas de la ciudad de Cuzco, promulgadas por don 
Francisco, se alude a un pasado reciente durante el cual “los españoles 
estuvieron divididos” y la justicia espiritual y temporal “tiranizada” no 
en manos de uno, sino de muchos “tiranos”, entre ellos curacas o señores 
indios146. De ahí el imperativo de buscar que tales diferencias se sujeta-
ran a una justicia más estricta para dar asiento al reino, ya que no menor 
obligación había de enviar plata a la corte, para subvenir a las necesida-
des de la Corona, de que el rey “conservara esta heredad y no [la] aven-
turara”147. 
 
Visita general del reino 
 
En efecto, en las instrucciones de gobierno entregadas al virrey se le or-
denaba discurrir acciones que mitigaran la disgregación. La primera con-
sistía en realizar una visita del reino que él mismo presidiría. De ahí que 
por espacio de cinco años recorriera la “provincia y tierra y lugares de 
ella”. Además del arzobispado de Lima, Toledo visitó las diócesis del 
Cuzco y La Plata o los Charcas sobre un promedio de 1 750 k., tanto 
sobre la cordillera como en las planicies del litoral. Lo excepcional de 
esta situación recuerda ciertamente las visitas pastorales de los obispos, 
cuyo fin era implantar y vigilar la disciplina. 

  
144 Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 74-75. 
145 Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 181. 
146 Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 122: Memoriales del virrey Francisco de Toledo s/f, AGI, Indi-
ferente 1373. 
147 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570 en AGI, Lima 28a, libro 1, N. 45, 
fs. 121-126v., en Levillier, Gobernantes…, III, pp. 304-321. 



- 111 - 

Don Francisco las tuvo presentes como instancia canónica cuando 
explicó al rey que recorría el reino conduciendo una visita “eclesiástica 
y temporal”148. Sabía que en su desempeño los prelados contribuían a 
dar “asiento” a la tierra. No obstante, la disgregación del inmenso ámbito 
andino imponía a su investidura el desafío de recuperar la presencia del 
patronato real con o sin la concurrencia de los obispos, por el motivo que 
fuera. Poco antes de emprender su largo caminar, Toledo advirtió al rey 
que el arzobispo Jerónimo de Loaysa estaba “tan impedido de la edad y 
la gota, que con esto y la atención que tiene como viejo a la conservación 
de la vida, no hay que esperar que pueda visitar”149. Movido, pues, por 
la distancia implacable respecto al soberano, el virrey se determinó a so-
breponer su autoridad. Le animaba su experiencia como asistente de Fe-
lipe II en el concilio provincial de Toledo de 1565-1566 

Por haber tratado con prelados allá por mandado de VM, tengo al-
gún conocimiento de lo que son juntos, aunque fuese tan cerca de 
la presencia de VM, cuánto más tan lejos de ella150. 

 
Se refería a que en las Indias los obispos podían extralimitar su potestad 
de “oficio”, es decir, de jurisdicción, en lo cual había incurrido el obispo 
de Quito a su regreso de Lima en ocasión del Concilio Segundo de 1567 

[…] y mandádole guardar en su obispado, no embargante la apela-
ción que se le interpuso, […] me pareció que debía haber tenido en 
la dicha visita, aunque con el poco que se tenía de cosas de gober-
nación, se metió en ella más de lo que era su oficio y jurisdic-
ción151. 

 
El virrey apreciaba las “congregaciones” de los obispos a condición de 
que respetaran la investidura de la representación regia. Por eso, el sí-
nodo diocesano de Quito de 1570 coincidió más con las instrucciones 

  
148 El virrey Toledo al rey, Chicacopi, 20 de marzo de 1572 en Levillier, Gobernantes…, IV, 
344. 
149 Carta de 1570 citada por Tudini, 2024, 120. 
150 Levillier, Gobernantes…, Lima, 8 de febrero de 1570, III, 380-397. 
151 El virrey Toledo al rey, Lima, 8 de febrero de 1570, en Levillier, Gobernantes…, III, 380-
397. 



- 112 - 

del monarca y con las directrices de la temprana gestión de Toledo, que 
con el espíritu del todavía reciente segundo concilio provincial152. En el 
sentido de que el prelado, fray Pedro de la Peña O.P., había firmado una 
concordia con las órdenes religiosas y concertado el reparto de las doc-
trinas administradas tanto por los clérigos como por los frailes153. Por 
otra parte, en ese momento había varias vacantes episcopales, las visitas 
pastorales se realizaban de manera esporádica, prevalecían la pobreza y 
el estado de guerra en las sedes diocesanas de Chile, por lo que no era 
posible convocar un nuevo concilio. Esas vacantes, de hecho, se cuentan 
entre las razones que alentaron a Toledo a recorrer el reino: “Es una de 
las cosas que me incita a ir yo también a la visita general, el dar asiento 
en lo espiritual y temporal en aquella tierra”154. Así, pues, la visita como 
instancia y práctica disciplinar es medular para entender sus acciones en 
el plano eclesiástico. Tanto la apreciaba, que con sus resultados aspiraba 
a documentar las sesiones de un tercer concilio provincial, es decir, los 
obispos tendrían que esperar a que el virrey concluyera su trajín por el 
reino. La excepcionalidad de esa visita sentó así un precedente paradig-
mático en el Perú. 
 
Cristianización de las repúblicas 
 
En efecto, la cristianización desempeñaba un papel preeminente para el 
descargo de la conciencia real. En todas latitudes de la monarquía, refor-
zar la catolicidad implicaba redimensionar los territorios en términos ju-
rídicos, religiosos y lingüísticos conforme al designio de hegemonía con-
fesional de la casa reinante que el concilio de Trento venía a robustecer. 
Así, por ejemplo, hacer frente a la “contaminación de la herejía” en Flan-
des había suscitado entre 1559 y 1577 la erección de diócesis más pe-
queñas y operativas. Se le consideraba una estrategia de pacificación de 
la guerra de religión que ahí estallara155. El virrey consideraba que en los 

  
152 Estenssoro, 2003, 182. 
153 Pérez Puente, 2017, 96. 
154 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 10 de junio de 1570, en Levillier, Gobernantes… III, pp. 
419-438. 
155 Parker, 1972; Ruíz Ibáñez, 2003; Ruiz Ibáñez y Mazín, 2021,79, 91, 265. 



- 113 - 

Andes la cristianización adolecía de laxitud. Desarticulada y aún super-
ficial, se hallaba impregnada de “idolatrías” a erradicar. Estaba de por 
medio nada menos que la legitimidad del dominio entero del Rey Cató-
lico.  

“He sido informado –había escrito diez años atrás Felipe II al arzo-
bispo Loaysa de Lima- que a causa de las necesidades que han puesto a 
los que en aquella tierra han gobernado, de contentar a muchos, se han 
desmembrado del dominio de casi todos los caciques, muchos in-
dios”156. Como las Leyes Nuevas atentaran contra el señorío de los en-
comenderos y estos se sublevaran, el desmembramiento se hallaba acre-
centado. En consecuencia, se habían fortalecido las atribuciones religio-
sas de los curacas, aunque sin hacer de ellos auténticos impulsores de la 
cristianización, para lo cual era preciso hacer concurrir agentes cristianos 
“viejos”. En esas condiciones la “república” de indios solamente podía 
subsistir descoyuntada. De ahí que una de las acciones de la visita del 
virrey consistiera en impulsar una política tendente a congregar a la po-
blación autóctona y abrir casas/colegio para los hijos de los caciques y 
curacas, una en Lima para los llaneros, la otra en el Cuzco para los serra-
nos157.   

Otra fuente de desmembración radicaba en las órdenes mendican-
tes que en principio habrían podido contrarrestar la ausencia de los en-
comenderos en pie de guerra. Sin embargo, los frailes, según Toledo, 
aspiraban a hacer de sus conventos núcleos de mediación adjudicándose 
la autoridad judicial158. En resumen, de los principados o señoríos autóc-
tonos bajo auspicios de encomenderos en guerra, de señores indios en-
valentonados e inclinados a la “tiranía” y de frailes con veleidades auto-
nómicas, se seguía un dominio hispano difuso y dislocado. De ahí que la 
instauración de los corregidores de indios, estrategia prevista a partir de 

  
156 Vargas Ugarte, 1953, I, 182-183, carta al arzobispo de Lima, 9 de agosto de 1564; Hanke, 
(ed.), 1978: 280, I, 80 y ss. 
157 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernan-
tes…, VI, 188-200. 
158 Estenssoro, 2003, I, 39-42. 



- 114 - 

1565 para acrecentar la jurisdicción real, tuviera que ser llevada a 
efecto159. 

“Este reino es muy despoblado […] sus provincias tienen un repar-
timiento con mil vecinos y cincuenta leguas de tierra. [En cambio,] en 
México en una legua hay cincuenta mil vecinos en algunas partes”, reza 
un testimonio de 1571 atribuido al Lic. Polo de Ondegardo. Era necesa-
rio revertir esa situación. Como lo expresaran al rey en 1562 los provin-
ciales de las órdenes mendicantes, “cada uno tira a su principal interés”. 
Incluso en el clero secular cada individuo seguía su parecer160. En efecto, 
los indios, numerosos, estaban extraviados y reincidían en su gentilidad 

El asiento que en los indios yo querría y deseo, es ver que los que 
ya están conquistados y reducidos al evangelio y a la real obedien-
cia de VM estuviesen pacíficos con firmeza y contento en la fe 
cristiana que han recibido […] porque vemos levantarse cada día y 
estar levantados muchos de los indios que ya estaban reducidos161. 

 
Restañar esa “república” suponía reducirla a vivir en “policía”, es 

decir, congregados y no disgregados para su debida enseñanza catequé-
tica. Tanto la instauración de la figura del corregidor de indios como la 
congregación de la población autóctona estaban orientadas a reforzar el 
dominio real, sin el cual reconducir el patronato eclesiástico del rey era 
empresa fallida. 

En efecto, la reducción de la población autóctona había iniciado en 
1567 bajo el gobierno del Lic. Lope García de Castro. Flavia Tudini 
apunta que, sin embargo, no contó con el favor del arzobispo Loaysa. 
Desde 1564 este había propuesto al rey concentrar a los indios en pue-
blos, efectivamente, pero sin el control de los corregidores. En realidad, 
el prelado proponía una administración de los pueblos basada en alcal-
des, regidores y en visitadores eclesiásticos. Al protestar, García de Cas-
tro había explicado al monarca que los reclamos del arzobispo y de los 

  
159 Tudini, 2024, 111-112. 
160 Testimonio sobre despoblación citado por Silvio Zavala, 1975, 16; y carta del 8 de abril de 
1562 en Levillier, Gobernantes…, I, 49; Estenssoro, 2003, I, 47. 
161 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570, en Levillier, Gobernantes…, III, 
304-321. 



- 115 - 

frailes estaban encaminados a solapar los abusos de los doctrineros. 
También le dijo que el motivo por el cual la presencia de los corregidores 
de indios enojaba tanto a los eclesiásticos era que recuperaban la autori-
dad real, pues los doctrineros la habían usurpado. Y es que la asignación 
del salario a estos últimos estaba entre las tareas del corregidor. A las 
protestas de los eclesiásticos se sumaron los caciques, que veían dismi-
nuida su autoridad en los pueblos. Por lo tanto, habían enviado un ocurso 
a la Audiencia de Lima en julio de 1565 que el arzobispo respaldó. En él 
pedían la anulación de los corregidores162. 

Durante su visita, Toledo evaluó la conveniencia y aplicabilidad de 
esa figura de autoridad. Según Tudini, aun cuando en un principio el vi-
rrey no se mostró particularmente favorable, convino en su utilidad para 
el gobierno de los territorios. Y en relación con el salario de los doctri-
neros dispuso que se pagara solamente en moneda, que se calculara se-
gún el número de indios de cada doctrina y que se hallara vinculado al 
procedimiento de presentación regia163. Hacia el final de su mandato, 
Toledo consideró que su tarea más difícil había consistido en “reducir a 
todos los naturales a pueblos”, ya que a su llegada al Perú casi nada es-
taba aún hecho de ese designio. En consecuencia, el virrey Toledo infor-
maba al rey: “la doctrina que hallé era tan flaca […] que era imposible 
dársela por la incompatibilidad con que antes de la reducción estaban 
poblados los indios”164. Sin embargo, la reducción no procedía sin hacer 
previa y exhaustiva relación 

De todas las doctrinas que hay en este reino he mandado hacer me-
moria y se va haciendo y porque hasta que del todo se acabe la 
visita y se tenga relación de las que de nuevo se fundan, no se podrá 
enviar a vuestra Majestad tan puntual relación de las que hay y del 
número de indios de cada una y cómo quedan reducidos y en qué 

  
162 Tudini, 2024, 112-113. 
163 Tudini, 2024, 112-113. 
164Memorial de Don Francisco de Toledo, sin fecha, en Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 128 y ss.; 
y carta a SM de Don Francisco de Toledo s/f, en Levillier, Gobernantes…, VI, 298. 



- 116 - 

pueblos y distancia lo dejo para enviarlo con la resulta de la visita 
general165.  

 
Esa “memoria” o relación de doctrinas y de sus habitantes era conside-
rada basamento para reorientar la “doctrina” enflaquecida. También de-
bía dar lugar a una nueva historia de los indios que pusiera de manifiesto 
“la tiranía y gobierno y conquista que tuvieron los doce yngas en ocho-
cientos años que duró su poder” y así mostrar lo irrefutable “del título 
que vuestra Majestad tenía a esta tierra” por haberse “sacado en luz de 
verdad la falsa opinión de haber sido los incas tenidos por señores natu-
rales”166.  

Pero había algo todavía más trascendente: a la reducción en pue-
blos subyacía una conciencia creciente de los “errores” de la primera 
evangelización. La Compañía de Jesús, establecida en el Perú en 1568, 
desempeñaría un papel relevante para reconducir la cristianización en 
sintonía con los esfuerzos desplegados por el virrey. En delante no sería 
ya posible bautizar a quien no tuviera “voluntad, fe y conversión”, lo que 
había sido descuidado “escandalosamente en el Nuevo Mundo, en espe-
cial en el Perú” según expresara el jesuita José de Acosta167.  
 
Templando la cristianización 
 
Entonces, reducir a los indios era concomitante con la dimensión perso-
nal de su cristianización, ya que una fe implícita y una moral en simple 
armonía con la doctrina cristiana no eran suficientes para obtener la sal-
vación. Como nos dice Estenssoro, por lo tanto, se imponían el libre al-
bedrío, la introspección y el arrepentimiento, es decir, la consciencia in-
dividual168. Esto concordaba con la que sería una de las más importantes 
disposiciones del Concilio Tercero de Lima, la obligación de confesarse 

  
165 Carta del virrey Toledo al rey, La Plata, 30 de noviembre de 1573, en Levillier, Gobernan-
tes…, V, 263 y ss. 
166 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 18 de abril de 1578, en Levillier, Gobernantes…, 
VI, 41-42; y carta a SM de Don Francisco de Toledo s/f, en Levillier, Gobernantes…, VI, 298. 
167 Acosta, 1577, II, 359, tomado de Estenssoro, 2003, 189. 
168 Estenssoro, 2003, 193. 



- 117 - 

y comulgar en la Pascua, prácticas conocidas como el “precepto anual” 
por antonomasia de todo fiel cristiano169. Cumplir con ese precepto y 
llevar de él “memoria y relación” constituiría una importante medida dis-
ciplinar de la república. Como disciplina social, prevalece asimismo en 
las advertencias sobre desterrar toda reminiscencia prehispánica aso-
ciada a fiestas como el Corpus Christi. A lo cual se agregaba disponer de 
sacristanes y cantores en los pueblos, edificar iglesias y fundar escuelas, 
es decir, un marco legal con agentes que contrarrestaran las tendencias a 
la disgregación170.  

Por otra parte, los asentamientos de población española no eran 
muchos, pero estaban muy apartados, aislados. De suerte que el incre-
mento reciente de sus pobladores, también sujeto a disgregación a causa 
de las guerras y levantamientos, agrandaba el desafío de impartir la jus-
ticia para seguridad del reino 

Ha faltado la justicia y juntamente con esto haberlos de poner de-
rechos nuevos donde hay tan gran pobreza […]. Vuestra Majestad 
crea que no solo le hay, pero que es trabajoso el asiento de esta 
segunda parte de españoles para quien no ha de aventurar el todo 
por la parte, no hallando ni teniendo que les dar con qué comie-
sen171. 

 
Para el virrey, componer la justicia suponía “enfrenar la libertad de la 
tierra” e imponer castigos a consecuencia de las sublevaciones. De la 
pena de muerte a las principales cabezas no debía exceptuarse a los in-
dios: “parece que es castigo más conveniente en casos muy graves pri-
varles de sus caciques”172. De ahí que, para vencer la resistencia autóc-
tona, Toledo sentenciara la ejecución del Inca Túpac Amaru ante más de 
12 000 caciques o curacas el 24 de septiembre de 1572. Y para quienes 
habían conducido o participado en disturbios, incluso los más recientes, 

  
169 Tercer Concilio Limense…, 2017, Acción Segunda, capítulo XX, 215. 
170 Estenssoro, 2003, 162-163 y182. 
171 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570, en Levillier, Gobernantes…, III, 
304-321. 
172 Carta del virrey Toledo al rey, sin mes ni día, del año 1574, en Levillier, Gobernantes…, V, 
314. 



- 118 - 

fuesen encomenderos o curacas, frailes o clérigos, habría pérdida de en-
comiendas, imposición de multas o cargas adicionales de trabajo for-
zado, por ejemplo, en la organización laboral para las minas y demás 
gravámenes decretados durante la visita para asegurar la defensa militar 
de la tierra173.  

Con “el nuevo beneficio del azogue que Dios nos ha descubierto 
bastará a hacer rico” el asiento de Potosí, “que yo hallé en la última fla-
queza”. Efectivamente, la reducción de la población autóctona era simul-
tánea al restablecimiento de la mita por el virrey Toledo, un sistema de 
origen prehispánico compulsivo por turno o rotación de mano de obra en 
las minas, uno de cada siete años174. De suerte que aquella innovación 
tecnológica daría lugar a un aprovechamiento espectacular de la extrac-
ción de plata en el Cerro Rico del Alto Perú.  

Consciente, no obstante, de que compeler a la mano de obra de esa 
manera entrañaba implicaciones morales, en octubre de 1570 el virrey 
había convocado a una “Junta de Lima”. Asistieron el presidente y oido-
res de la Audiencia, el arzobispo Jerónimo de Loaysa y representantes 
de las órdenes religiosas para emitir un parecer sobre la licitud de la mita. 
El prelado dio su asentimiento, aun cuando años después condenó las 
condiciones laborales a que los indios mitayos se hallaban expuestos. A 
ese cambio de parecer subyacía la acumulación de una serie de diferen-
cias ulteriores con el virrey175. 

Por ser el acrecentamiento de la real hacienda, vigorosa directriz 
de la gestión del virrey, este tuvo que ponderar el argumento de que tal 
incremento no iba a la zaga de “la conversión y doctrina de esta tierra”, 
ni de la reducción de los indios en esa villa imperial: “Y tienen en este 
particular más suficiente doctrina en las minas que en sus pueblos porque 

  
173 El virrey Toledo al rey, Chicacopi, 20 de marzo de 1572, en Levillier, Gobernantes…, IV, 
343-344 y carta de él mismo al Consejo de Indias, Cuzco, 2 de mayo de 1572 en IV, 365-366. 
174 Klein, 2015. 
175 Tudini, 2024, 119. 



- 119 - 

la grosedad del trato y riqueza de ellas llama a la gente y clérigos más 
suficientes”176. 
 
Los obispos 
 
El primer episcopado meridional, de establecimiento relativamente re-
ciente (1538), también se había hallado implicado en las guerras. Ya 
fuera porque los prelados recibieran comisiones de la Corona para con-
ciliar a los sublevados y aplacar a los grupos en disputa, como fray Vi-
cente Valverde O.P. el primer obispo del Cuzco, que perdió la vida; o 
bien porque ellos mismos hubieran participado en acciones bélicas, 
como fray Jerónimo Loaysa O.P., el primer prelado de Lima. En suma, 
los pastores se habían distraído de su ministerio y contribuido de paso a 
la disgregación177. Fray Juan Solano, el siguiente obispo del Cuzco, acu-
saba a los indios, ya sin la presión de sus señores encomenderos, de haber 
abandonado la fe y a los caciques de agredir o incluso de matar a los 
nuevos cristianos178.  

Aliados en su mayoría a la Corona contra los rebeldes, los prelados 
debían coadyuvar a reconducir el dominio del monarca en estrecha co-
laboración con el virrey Toledo, pues, según este, recuperar el patro-
nazgo implicaba sacarlo “de la posición que los obispos tenían tomada 
contra él”. Es muy probable que aludiera a la oposición que fray Jeró-
nimo de Loaysa y los frailes doctrineros habían manifestado a la instau-
ración de los corregidores de indios como figura de autoridad. Vimos ya 
que, en su lugar, el arzobispo había propuesto que el gobierno de las re-
ducciones recayera en alcaldes, regidores y en visitadores eclesiásti-
cos179. Así que, para el virrey, las guerras no solo habían alterado la cris-
tianización, sino también inclinado a clérigos y a frailes a inmiscuirse en 
asuntos de índole temporal, con lamentables consecuencias que había 

  
176 Carta del virrey Toledo al rey, La Plata, 1 de diciembre de 1573, en Levillier, Gobernantes…, 
V, 28; Assadourian, 1989; y carta de Don Francisco de Toledo a SM, s/f, en Levillier, Gober-
nantes…, VI, 235-237. 
177 Vargas Ugarte, 1953, I, 182-183. 
178 Estenssoro, 2003, I, 40. 
179 Tudini, 2024, 111-112. 



- 120 - 

que desterrar. Sería este uno de los asuntos de la visita del virrey que más 
ponderaría al final de su gestión: “El sentimiento que han tenido clérigos 
y religiosos ha sido grande de habérseles quitado con la visita general y 
reducción de vuestro patronazgo real y corregidores de naturales, todo 
aquello temporal en que se habían entremetido”180.  

Y es que, al acrecentar la jurisdicción del rey, el establecimiento de 
los corregidores de indios planteaba una solución alternativa a la preva-
lencia de un orden social regido por los frailes con mando de gobierno y 
judicial; o bien a aquel que podían llegar a presidir los encomenderos, 
una vez asentados, con cada vez más obstáculos para incorporar y cris-
tianizar a los naturales mediante vínculos señoriales181. El virrey, pues, 
enfrentaba el desafío de concertar las acciones de diversos actores en 
torno a un patronato real revigorizado según la tónica de las instrucciones 
del monarca al arzobispo de Lima: “Os ruego y encargo que, juntándoos 
para ello con el nuestro virrey de esas provincias, ambos escribáis y per-
suadáis a los dichos obispos para que con mucha brevedad se junten”182. 
 
Diócesis y Audiencias183 
 
La turbulencia de los tiempos, la disgregación y el poblamiento hispá-
nico en aumento impusieron el establecimiento de nuevos obispados, lo 
que se haría sustrayendo territorios a los ya erigidos en Lima y el Cuzco 
a causa de la inmensidad de sus jurisdicciones: “En cuanto al número de 
los prelados que al presente hay en aquellas provincias […] no parece 
bastante y que así se entienda conviene erigir más iglesias y prelacías”, 
señalaba el monarca184. Como adelanté, ese designio configuraba una 
pauta de pacificación vigente desde los Andes hasta Flandes. Correspon-
día a una monarquía de recia trama urbana, pues la sede de un obispo 

  
180 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernan-
tes…, VI, 188-189. 
181 Estenssoro, 2003, I, 44. 
182 Lissón Chávez, 1943, III, 7-9. 
183 Remito a los mapas de diócesis y audiencias al final de este libro. 
184 Instrucción al virrey Toledo sobre doctrina y gobierno eclesiástico, en Hanke, (ed.), 1978, 
280, I, 94-95. 



- 121 - 

confería título y dignidad de ciudad. Una primera nueva fundación de 
1570 correspondió a la diócesis de Tucumán con sede en Santiago del 
Estero. Durante su visita, en 1572 el virrey aconsejó a la Corona erigir 
dos sedes más, sufragáneas de Lima, una en Trujillo, en el norte, la otra 
en Arequipa, al sur. Anticipaba las condiciones que lo permitirían y a la 
vez reiteraba la previa y necesaria reducción de los indios 

Entiendo que las divisiones de obispados son tan necesarias como 
es necesario visitar a los naturales que tienen a cargo, porque es-
tando tan divisos y con tan grandes distritos como ahora tienen 
[…], no parece que pueda haber presencia del pastor185. 

Y así es descanso y grande contentamiento ver los luga-
res reducidos como son los valles de Trujillo […] Vuestra Majes-
tad sea servido de mandar que en su Real Consejo no reciban queja 
de reducción de indios, que por haberla recibido de ordinario en 
esta Audiencia, han parado todos los que entendían en ellos186. 

 
De acuerdo con las implicaciones geoestratégicas y con la tónica de con-
tención en curso, debe considerarse que en las Indias meridionales la ins-
talación de Reales Audiencias y de las gobernaciones tenía lugar en sitios 
que eran asimismo sedes de obispado. En Lima la instalación de la dió-
cesis (1541) y de la Audiencia (1543) casi coincidió en tiempo. En San-
tafé de Bogotá la Audiencia (1549) precedió a la diócesis (1562) y en La 
Plata fue la catedral (1551) la que antecedió al tribunal (1559). Lo mismo 
sucedió con la diócesis de Quito (1545), donde la Audiencia fue insta-
lada hasta 1563. En Santiago de Chile se erigió primero la diócesis 
(1561) y luego una primera Audiencia (1565) que, disuelta, fue restable-
cida en 1605. Finalmente, Asunción del Paraguay (1547) fue la única 
diócesis que hubo de esperar hasta 1661 para ver instalarse una primera 
Audiencia en Buenos Aires, disuelta, sin embargo, en 1671187.  

  
185 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 25 de marzo de 1571, en Levillier, Gobernantes…, III, 495. 
186 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570 en Levillier, Gobernantes…, 380-
397. Hay que señalar que la necesidad de erigir nuevas diócesis se había hecho sentir desde 
mediados de los años de 1550. La encarecieron tanto el virrey marqués de Cañete, como los 
prelados Loaysa de Lima y Solano del Cuzco, Tudini, 2024, 177-178. 
187 Mazin, 2020, 195. 



- 122 - 

De ahí que las cabeceras diocesanas sin Audiencia, como Popayán 
(1546), Trujillo (1577/1613), Arequipa (1577/1609) y Huamanga 
(1609) fueran objeto de una interacción judicial más apegada por parte 
del tribunal real a cuya jurisdicción se acogían. También sucedía que al-
gunos territorios diocesanos fuesen disputados por dos Audiencias a la 
vez, como el de Popayán estudiado por Abadía Quintero, expuesto a los 
tribunales de Santafé y de Quito; o bien que, dada la lejanía del virrey y 
de la corte real, surgieran diferendos de monta entre un obispo y los oi-
dores de la Audiencia respectiva, como en Quito, sobre asignación del 
salario y estipendios de las doctrinas en 1580188. Por último, los diferen-
dos también podían referirse a que una diócesis, como Popayán, que ori-
ginalmente había sido sufragánea de Lima, lo fuera en delante de Santafé 
de Bogotá a raíz de la elevación de esta última a arquidiócesis en 1564.  

Por otra parte, las apelaciones de los prelados y sus provisores de 
justicia, así como los recursos de fuerza con que los vasallos podían ape-
lar de las sentencias eclesiásticas en virtud del patronato del rey, tuvieron 
que ser referidos al tribunal respectivo. De los que llegó a haber hasta 
seis, lo que reforzó la prevalencia de los ámbitos judiciales locales. En 
cambio, en la compacta Nueva España propiamente dicha los concen-
traba la Audiencia de México. La jurisdicción de la Audiencia de Gua-
dalajara comprendía espacios enormes, muchos en proceso de territoria-
lización hacia el norte; y a la de Santiago de los Caballeros de Guatemala, 
correspondiente a su capitanía general, se subordinaban los territorios de 
Chiapas y del istmo centroamericano189. En consecuencia, las facultades 
de los tribunales reales meridionales en materia de patronato eclesiástico 
fueron ejercidas con particular ahínco, no menos que las de sus presiden-
tes y de los gobernadores de provincia. Lo que incluía la posibilidad de 
que el cargo de estos últimos recayera en oidores, en futuros eclesiásticos 
y aun sobre obispos190.  

  
188 Pérez Puente, 2017, 98; Abadía, 2021, cap. 4; Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 9 
de abril de 1580, en Levillier, Gobernantes…, VI, 250 y ss. 
189 Mazín, 2020, 195. 
190 Relación del príncipe de Esquilache sin fecha, en Hanke, (ed.), 1978, 281, II, 190; Abadía, 
2023. Remito asimismo a Álvarez Tobos, 2020. 



- 123 - 

En los gobernadores y no en “las flacas y divisas fuerzas de las 
Audiencias” y sus oidores cifraba Toledo la esperanza de que el rey de-
signara a quien hiciera las veces del virrey en espera de cada sucesor, 
para así paliar los perjuicios de las largas vacantes. También es cierto que 
algunos clérigos podían buscar la protección de los oidores y, mediante 
el recurso de fuerza, evadir el castigo de sus prelados en tanto autoridad 
eclesiástica ordinaria. “Dar lugar a las apelaciones no es otra cosa sino 
ocasionarlos a ser malos y darles ocasión de delinquir y pecar”, escribiría 
años después el arzobispo Toribio Alfonso de Mogrovejo lamentando 
esa situación191.  

La dinámica de yuxtaposición de diócesis y Audiencias culminaba 
cuando algunas sedes episcopales eran elevadas al rango de iglesias me-
tropolitanas o arzobispales, como aconteciera con Lima (1546) y con 
Santa Fe de Bogotá (1564). El proceso culminaría con La Plata o Char-
cas (1609), previa sustracción de territorios a esta para erigir las iglesias 
de La Paz (1605-1607) y Santa Cruz de la Sierra (1605-1607), sufragá-
neas suyas junto con las de Tucumán y Paraguay o Río de La Plata192. 
La presencia hasta de tres sedes metropolitanas o arzobispales en las In-
dias meridionales contrasta indiscutiblemente con la situación de las In-
dias septentrionales del continente, donde México fue el único arzobis-
pado hasta 1743, cuando Guatemala fue elevada a sede metropolitana. 

La elevación de rango de Charcas fue contemplada por primera 
vez por el virrey Toledo durante su visita del Alto Perú. Una vez más, 
adujo la necesidad de atajar la disgregación impuesta por las distancias 
extremas que tanto dificultaban las visitas pastorales 

En cuanto a erigirse otro arzobispado por quitar la vejación que 
ahora tienen los de Chile a venir a Lima […], especialmente no 
visitando los prelados, nos parece muy bueno y necesario y así 
lo será aumentar otro metropolitano”193.  

  
191 Carta de Toledo al rey, Los Reyes, 8 de marzo de 1578, en Levillier, Gobernantes…, VI, 34-
35; y carta a S.M. del virrey Toledo, Potosí, 20 de marzo de 1573, en Levillier, Gobernantes…, 
V, 7-26; Tudini, 2024, 93 para la cita de Mogrovejo. 
192 Vargas Ugarte, 1953, I, 291; Armas Medina, 1965, 679-680; Tudini, 2024, 179-181. 
193 Carta del Virrey D. Francisco de Toledo a SM sobre materias referentes al gobierno ecle-
siástico, Cuzco, 24 de septiembre de 1572, en Levillier, Gobernantes…, IV, 404-415. 



- 124 - 

 
Todo lo cual incrementaría las facultades de virreyes, gobernadores y 
Audiencias de las Indias andinas como “vice patronos” o árbitros de un 
andamiaje portentoso de autoridades según el binomio eclesiástico/secu-
lar desplegado en aquella inmensidad territorial. A este respecto, cabe 
recordar el memorial del Lic. Alonso Maldonado de Torres, presidente 
del tribunal de Charcas, sobre la división de la iglesia catedral y su ele-
vación a arquidiócesis194. En esa misma medida, cualquier intención de 
preeminencia del arzobispo de Lima se vio necesariamente reducida, no 
sin que este reaccionara. Así tenemos que el arzobispo Toribio de Mo-
grovejo se mostró reacio a la elevación de La Plata a arquidiócesis, ya 
que restaba preeminencia a su iglesia. Sin embargo, su parecer no fue 
acogido de manera favorable en la corte, donde se procedió a declarar la 
erección canónica de la nueva provincia eclesiástica, decisión que Mo-
grovejo no alcanzó a asumir, pues falleció en 1606195. Tampoco tendría 
buena fortuna la posibilidad de que las iglesias catedrales meridionales y 
sus cabildos interactuaran en favor de intereses comunes con representa-
ción eventual mediante la concertación de todas ante la corte del rey. En 
cambio, para las catedrales de Nueva España ese recurso fue inversa-
mente proporcional al de cada una de las iglesias andinas ante el virrey 
y su correspondiente Audiencia196. 
 
Los frailes 
 
Veamos ahora la actividad de Toledo en relación con las órdenes men-
dicantes que ejercían su ministerio entre los indios validas de privilegios 
pontificios. El virrey denunció ante el soberano el abuso de ésos y aun 
de más antiguas prerrogativas. Para no agredir la justicia eclesiástica or-
dinaria e impedir que los frailes se erigieran en los jueces que no eran, el 
mandatario urgió en numerosas ocasiones la intervención del Consejo de 
Indias. Lo hizo en el sentido de que este último tribunal examinara e 

  
194 Maldonado de Torres, 1609, citado por Tudini, 2024, 186 n. 
195 Tudini, 2024, 181-185. 
196 Mazín, 2017, conclusiones. 



- 125 - 

hiciera refrendar los breves apostólicos respectivos en nombre del real 
patronato. Su reiteración testimonia de la dificultad y resistencia encon-
tradas por Toledo a lo largo de su gestión: “Y se lo he dado a entender 
así y no consentiré que usen de ellos [los breves] en otra forma […] para 
que tengan a VM el amor y respeto que como a su señor y rey natural 
están obligados”197. Hacia el final de su gobierno, el virrey expresó al 
monarca acuerdo para que en la corte se nombraran comisarios de cada 
orden religiosa y así se erradicaran “idas y venidas de negocios”. Tam-
bién insistió en que los visitadores y comisarios a las Indias no fueran ni 
provinciales ni jueces ordinarios198. 

Muchos frailes habían participado en los levantamientos del lado 
de los rebeldes, por lo que se instruyó a don Francisco templar sus ímpe-
tus de intromisión en asuntos temporales: “Habéis de procurar con los 
prelados contener a los frailes y religiosos que se quieren entrometer en 
los negocios”199. Al cabo de unos años, el virrey corroboró esto último 

En las alteraciones pasadas de Gonzalo Pizarro, Sebastián y Fran-
cisco Hernández y aun de los que se han intentado después acá y 
en mi tiempo, ha habido muchos que para evitar y huir del castigo 
tomaron por medio el meterse [de] frailes, de que están llenos los 
monasterios […] y como les han quedado las costumbres y gusto 
de haber sido traidores, es mucho el daño que hacen cuando se jun-
tan con los que en esta tierra hay de su humor200.  

 
No parece haber titubeado: “[Los frailes] hacen sus juntas y congrega-
ciones que desacreditan lo que por vuestra Majestad se ordena y dan ma-
terias de alteración, lo cual no embargante yo no se lo permitiré ni pienso 

  
197 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 1 de marzo de 1572, en Levillier, Gobernantes…, IV, 26 y el 
virrey Toledo al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579 Levillier, Gobernantes…, VI, 184. 
198 Carta del virrey al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernantes…, 
VI, 188-189. 
199 Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 80, Instrucción al virrey, 19 de diciembre de 1568. 
200 Carta del virrey a su Majestad, La Plata, 30 de noviembre de 1573 en Levillier, Gobernan-
tes…, V, 16. 



- 126 - 

permitir”201. Ejerció con particular energía la contención en los planos 
disciplinar y temporal  

[Los frailes] presuponen de sí y dan a entender al pueblo que tienen 
tanta mano en las cosas del gobierno temporal, que el virrey que 
nos rige por ellos va perdido y que está en su mano acreditarlo o 
desacreditarlo […] Y en esta parte son más insufribles que en todo 
lo demás […] y porque yo les estorbo y he vedado que no se en-
trometan en estas cosas temporales […] se agravian y quejan de mí 
diciendo que desacredito las religiones202. 

 
El principal ejemplar al respecto tuvo lugar en 1572. Despojó a los do-
minicos del Alto Perú de nueve doctrinas en Chucuito por faltas a la mo-
ral contra los indios y desacato a las autoridades203. Ya antes, Toledo 
había expresado reservas y críticas a la perpetuidad de las doctrinas en 
favor de las órdenes y también a que los indios construyeran casas para 
uso exclusivo de los frailes y no para ser en ellas doctrinados. También 
había lamentado que no se dispusiera de cárceles para castigar a los reli-
giosos, además de la “tiranía” de los servicios personales con que los 
franciscanos de Jauja sometían a los indios, entre otras cuestiones204. Al 
final de su gobierno tuvo en alta estima esa acción y sus frutos. Y es que 
asociaba la relevancia de la provincia de Chucuito a su centralidad geo-
estratégica y económica en el concierto de las Indias meridionales y aun 
de la monarquía 

[…] Está en el comedio y entrañas de este reino y en el paso y ca-
mino de toda la contratación que hay de esta ciudad y la del Cuzco 
y Arequipa con la de La Paz y La Plata y con la villa imperial de 
Potosí y haber de ir y venir por ahí la plata toda que a vuestra Ma-
jestad se envía de aquel asiento y minas de Potosí y la de La Paz y 
el azogue todo que se lleva desde Guancavelica [sic] con que la 

  
201 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570, en Levillier, Gobernantes…, III, 
pp. 380-397. 
202 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 1 de marzo de 1572, tomada de Levillier, Gobernantes…, 
IV, 17. 
203 Vargas Ugarte, 1959, II, 247. 
204 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 25 de marzo de 1571, en Levillier, Gobernantes…, III, 495. 



- 127 - 

dicha plata se saca, no teniendo la dicha provincia más que dieci-
ocho leguas de largo estando los pueblos todos en el camino real, 
viene desmembrado y separado este gobierno del de este reino y 
hecho gobernación de Potosí205. 

 
Un caso más de coerción para contener los ímpetus de los frailes es el 
del teólogo dominico fray Francisco de la Cruz, que años antes ejerciera 
en Chucuito. Figura entre los primeros reos del tribunal de la Inquisición 
recién establecido en el Perú. Se le había reprochado ser partidario de 
quienes neutralizaban a los opositores del virrey. Pero también se le acu-
saba de hacer proposiciones heterodoxas que reforzaban la evangeliza-
ción primera, entre ellas asimilar a Tunupa, héroe prehispánico del Alto 
Perú, con el apóstol santo Tomás y su culto, proclive a defender una tem-
prana cristianización de los indios. De la Cruz fue detenido y encarcelado 
en 1572. Luego de seis años de prisión fue quemado en el auto de fe de 
abril de 1578206. Al anunciarlo a Felipe II, el virrey Toledo destacó no 
tanto las “herejías”, como la subversión o “industria tan nuevamente oída 
que ponía para levantar y amotinar todos los estados de esta tierra con la 
corresponsión [sic] de frailes que para esto tenía puestos”207. 

En el Perú la sujeción de los frailes en tanto curas a la jurisdicción 
eclesiástica ordinaria no sería posible sin la “comisión” a los virreyes, o 
sea, sin su preeminencia. Es bastante probable que esta última haya sido 
un precedente determinante para que en la corte de Madrid se concibiera 
la Ordenanza del Patronazgo de 1574 

Pero como esto sea tan gran carga para la real conciencia de VM, 
para descargo de la mía diré que […] entretanto que hay curas per-
petuos y se asientan los diezmos, en el distrito de Los Reyes los 
que se nombraren para las doctrinas en nombre de VM sean los 
que le pareciere al arzobispo mientras estuviere en esta iglesia y 
que éstos tenga por suficientes el virrey en nombre de VM para 

  
205 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 9 de abril de 1580, en Levillier, Gobernantes…, 
VI, 238-239. 
206 Estenssoro, 2003, 184-189. 
207 Carta del virrey al rey, Los Reyes, 15 de octubre de 1578, en Levillier, Gobernantes…, VI, 
77. 



- 128 - 

hacer la nominación, y lo mismo con los prelados que entendiere 
que tienen celo y cristiandad que señalaren la mejor que hubiere en 
sus distritos y obispados así de clérigos como de religiosos, con 
que la nominación sea […] con comisión de los virreyes […]208. 

 
Aun cuando en los Andes eran más numerosas, desde un principio las 
órdenes mendicantes, primero los dominicos, seguidos por los merceda-
rios, franciscanos y agustinos, habían cohabitado con clérigos y con los 
primeros obispos. Y si bien su ministerio se fincaba en privilegios de 
exención respecto de la autoridad eclesiástica ordinaria, Toledo la es-
torbó cuanto pudo. También urgió a los conventos de las ciudades y vi-
llas de españoles destinar religiosos a las doctrinas209. Impuso asimismo 
por condición a los frailes que las iglesias de las doctrinas quedaran como 
parroquiales, por más que estuvieran incorporadas a sus monasterios o 
conventos. Conforme a lo que se estipularía en la Ordenanza del Patro-
nazgo, los provinciales de las órdenes estarían obligados a presentar al 
virrey ternas para el nombramiento de cada doctrinero. El mandatario 
también intentó que los elegidos fuesen confirmados por el obispo res-
pectivo210.  
 
Convergencia de los cleros 
 
En el ámbito eclesiástico, y en un marco renovado con los encomende-
ros, la clave para contener las tendencias disgregadoras y asentar los se-
ñoríos y provincias del Perú radicó en hacer converger jurídicamente 
ambos cleros bajo la autoridad del virrey.  

El freno mayor que se puede tener para el gobierno de esta tierra 
con los prelados y religiones […] es sacar y acrecentar encomen-
deros con quienes se pueda tener más fidelidad y advertencias de 
avisos de lo que en las provincias hubiere […] Y es cierto que sin 

  
208 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570 en Levillier, Gobernantes…, III, 
380-397. 
209 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 25 de marzo de 1571, en Levillier, Gobernantes…, III, 495. 
210 Vargas Ugarte, 1959, II, 285. 



- 129 - 

este freno de interés diciendo verdad a VM, viene a ser flaco todo 
lo demás211. 

 
Efectivamente, el concurso de clérigos y frailes bajo su autoridad fue im-
plementado por el virrey como estrategia conforme su visita transcurrió. 
Es decir, ideó la presencia de unos y otros en un mismo ordenamiento 
jurídico para refrenar diferencias y contradicciones 

El arzobispo de esta ciudad me ha ofrecido que también hará su 
pedazo señalando diez o doce personas legas con otros tantos reli-
giosos, los unos y los otros las personas más eminentes y escogidas 
que hay en el reino […] Pareció que convenía que hubiere religioso 
con secular para que en la razón que hubiese de tomar en lo ecle-
siástico el religioso, fuese testigo el secular y por el contrario sin 
que pueda haber contradicción en la comisión que lleva212. 

 
También se lo había aconsejado fray Pedro de la Peña O.P., el obispo de 
Quito 

Se hiciera mejor con que los visitadores se acompañaran con los 
clérigos, como tratan y conversan con los indios saben mejor sus 
costumbres y tratos y conocen mejor la tierra […] Y para donde 
los religiosos tuvieren doctrinas puede el clérigo […] visitar con el 
visitador de vuestra Excelencia. Esto importa mucho porque de no 
hacerse así los caciques esconden los indios y así no se puede ave-
riguar la cantidad de ellos […]213. 

 
Efectivamente, que hubiera frailes y clérigos calificados en la comitiva 
del virrey debió asentarse ante la Audiencia de Lima. Acaso fuera com-
plicado, pero la consideró una táctica idónea para imponer su autoridad. 

  
211 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570, en Levillier, Gobernantes…, III, 
380-397. 
212 Don Francisco de Toledo al rey, Los Reyes, 10 de junio de 1570, en Levillier, Gobernan-
tes…, III, 419-438. 
213 Carta del obispo de Quito al virrey Toledo, 4 de agosto de 1571, AGI, Lima 300, citada 
por Tudini, 2024, 114. 



- 130 - 

Sobre todo, porque Toledo también parecía determinado a sujetar a los 
frailes doctrineros a la jurisdicción eclesiástica ordinaria en tanto curas: 
“Yo pienso hacer que se guarde la orden que el concilio [de Trento] y 
vuestra Majestad tiene[n] dada, porque no entiendo que los frailes tengan 
exención de ello”214. 

En relación con el ejemplar más a su alcance, el de las doctrinas de 
dominicos de Chucuito, a cuyos titulares había destituido, Toledo adop-
taría una solución aún más radical: las dotaría con clérigos, es decir las 
secularizaría. Cuando estuvo cerca del obispo de La Plata le imploró que 
esos clérigos no cayeran en los principales excesos de los frailes, enri-
quecerse disminuyendo los tributos devengados con dolo y descuidando 
así su labor de doctrineros. Admitía que los clérigos también podían en-
riquecerse, por ejemplo, al escuchar en confesión solo a la gente que pu-
diera pagar los sínodos o estipendios del arancel. Sin embargo, en esto 
último cabían dos atenuantes, primero, que uno de los clérigos se desem-
peñara como vicario de su prelado y comunicara a este las quejas de los 
indios. Y, segundo, que como el clero secular circulaba más que los frai-
les, siempre podía aspirar a una prebenda en alguna iglesia catedral. 

Las acciones del virrey en lo de Chucuito culminaron con su pare-
cer sobre erigir una nueva diócesis en Arequipa con territorios sustraídos 
a la de Cuzco, de suerte que aquella provincia quedara incluida en la 
nueva jurisdicción215. Con todo, a ese efecto tendría que preceder la ela-
boración de una relación y memoria, como para la reducción de las po-
blaciones autóctonas. De ahí que Toledo mandara enérgicamente, tanto 
a frailes como a clérigos, asentar a los indios en padrones para evitar 
abusos o corruptelas y tenerlos siempre disponibles junto con los libros 
de bautizos y matrimonios en ocasión de las visitas de sus pastores, a 
razón de dos al año216. 

  
214 Carta al rey del virrey Toledo, Potosí, 20 de marzo de 1573, en Levillier, Gobernantes…, V, 
7-26. 
215 Carta del virrey Toledo al rey, La Plata, 30 de noviembre de 1573, en Levillier, Gobernan-
tes…, V, p. 263. 
216 Carta a S.M. del virrey Toledo, Potosí, 20 de marzo de 1573, en Levillier, Los Gobernantes…, 
V, 7-26. 



- 131 - 

Al concertar actores antagónicos, la visita del virrey contrarrestaba 
la disgregación prevaleciente de décadas. Por ejemplo, a su llegada a la 
villa de Potosí se hizo auxiliar en lo eclesiástico por un canónigo enviado 
desde La Plata y para lo referente a asuntos seculares por uno de los ca-
pitanes de su guardia. Disipar las inercias del pasado también precisaba 
desterrar las “opiniones” según las cuales los religiosos pretendían con-
servar 

La jurisdicción y mano que tuvieron al principio de la conquista de 
esta tierra por ser ellos los primeros, no embargante que ahora está 
ya plantada la iglesia de san Pedro en este reino [es decir, la del 
clero diocesano] y no quieren ser solamente coadjutores […], de 
aquí nace la ambición de pretender tener en su mano la pacifica-
ción, alborotos y motines en la gente perdida217. 

 
La convergencia de cleros bajo la autoridad del virrey Toledo parece ha-
ber configurado un “asiento”, el instaurado por la Ordenanza de 1574. 
Esta última vino a asociar la definición jurídico-canónica de las doctrinas 
a la modalidad de presentación de cada una. El rey redefinió la presenta-
ción de los beneficios de cura de almas arrogándose un derecho antes 
delegado a los obispos, como el que pocos años antes había ejercido el 
obispo de Quito fray Pedro de la Peña cuando efectuó una concordia con 
las órdenes religiosas y concertó el reparto de las doctrinas administradas 
por los clérigos y los frailes218.  

La presentación de los beneficios “perpetuos” es decir, ya perma-
nentes, fuesen de indios o de españoles, la haría el rey en su Consejo. En 
cambio, la de las doctrinas en encomiendas amovibles ad nutum recaería 
en el virrey en nombre del soberano. Y es que, durante su visita, Toledo 
había tenido manera de comprobar que controlar el nombramiento de los 
frailes no podía llegar a ser total prerrogativa de los obispos por ir en 
detrimento de la Corona, ya que los prelados eran a menudo influencia-
dos por los encomenderos. Por lo tanto, el virrey propuso que el 

  
217 Carta al rey del virrey Toledo, Potosí, 20 de marzo de 1573, en Levillier, Gobernantes…, V, 
25. 
218 Pérez Puente, 2017, 96. 



- 132 - 

nombramiento de los doctrineros fuese confirmado por él mismo evi-
tando así que pudiera quedar solamente en manos del episcopado. De 
esta suerte, la autoridad regia aseguraba un control muy ajustado219. En 
suma, la Ordenanza del Patronazgo no optaría en forma definitiva ni por 
la iglesia de los frailes, ni por la iglesia diocesana. Desde sus privilegios 
autárquicos aquéllos y desde su situación emergente la segunda, ambos 
dirimirían sus diferencias durante más de un siglo220. 

El instituto de la Compañía de Jesús tampoco escapó al designio 
de freno y preeminencia del virrey. Pese a la admiración que le suscita-
ban los ministerios de los jesuitas en tanto clérigos regulares, de presen-
cia más reciente, Toledo echó de ver que esos religiosos “querían tomar 
y tomaban más mano en la república de la que convenía”, es decir, pen-
saba que procedían con demasiada libertad y que se habían excedido “en 
querer poblar y asentar sin licencia de vuestra Majestad o de vuestro vi-
rrey”. En 1579 el padre jesuita Luis López fue arrestado por la Inquisi-
ción y le fue seguido un proceso por sostener ideas y propuestas que cri-
ticaban la reconducción del patronato eclesiástico por el virrey. Toledo 
expresó al rey que lo consideraba un atrevimiento guiado por “pura am-
bición, vanidad y malicia en la reformación de lo que vuestra Majestad 
y ministros allá y acá se provee y hace”. Por eso encareció que el Consejo 
de Indias se hiciera cargo de los memoriales e hiciera entender “cuán 
necesario es que mucha gente eclesiástica sienta que deben reconocer a 
vuestra Majestad y tenerle como a su rey natural y señor, que no merecen 
menos castigo cuando no lo hicieren”221. 

El virrey también hizo saber al monarca que no toleraría que los 
padres jesuitas compitieran con la Universidad “queriendo que a ellos y 
a sus estudios acudiesen todos los hijos de los vecinos”. En consecuen-
cia, ordenó que los jesuitas “tuviesen el estudio para sus religiosos y no 
concurriesen los legos sino a la universidad general”. Más aún, ordenó 
que quienes no cursaran en la Universidad no pudieran obtener grados 
ni ser titulares de beneficios eclesiásticos, ya fuese en las doctrinas o en 

  
219 Tudini, 2024, 115-117. 
220 Padden, 2000; Mazín, 2007a. 
221 Carta del virrey Toledo a SM, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernan-
tes…, VI, 185-187; 233-235. 



- 133 - 

la catedral222. Como para el resto de las órdenes religiosas, Toledo estaba 
dispuesto a favorecer de los jesuitas “lo bueno que tienen, que no es poco 
ni de poco provecho para la tierra”, a condición de proceder “enfrenando 
lo demás”223. 
 
Religión y lenguas 
 
Hasta ahora hemos corroborado acciones de gobierno del virrey en el 
plano eclesiástico disciplinar. No obstante, su mirada también escrutaba 
aspectos de tenor más religioso. Criticaba la falta de unidad de la cate-
quesis y responsabilizaba a los obispos por permitir que algunos curas 
elaboraran catecismos224. También deploraba la falta de unidad en el 
culto y la consecuente pervivencia del politeísmo entre los indios, de ahí 
que abogara por una misma “manera de administración de sacramentos 
y ceremonias” tanto por frailes como por clérigos225. Conforme esa uni-
ficación avanzara, las desviaciones ya no podrían pasar como paganismo 
sino como idolatrías a ser extirpadas. De ahí que para Toledo el culto de 
los indios tuviera que ser objeto de especial relevancia en el siguiente 
concilio 

[Estos indios] son en extremo amigos de ceremonias […] y creo 
les hace daño ver la variedad en las ceremonias y les parece que es 
un dios el que se venera de una manera y otro dios el que veneran 
otros con otra, como ellos lo hacían cuando veneraban muchos y 
parece que sería cosa importante que su Santidad diese orden como 
todos los frailes y clérigos se conformasen en una manera de doc-
trina y catecismo y administración de sacramentos y ceremonia de 
la misa, porque esta conformidad los ayudaría en no vacilar en la 
fe y pensar mil horrores y disparates226. 

  
222 Pérez Puente, 2017, 188. 
223 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernan-
tes…, VI, 185-187, cursivas mías. 
224 Estenssoro, 2003, 182-183. 
225 Carta del virrey al rey, La Plata, 20 de marzo de 1574, en Levillier, Gobernantes…, V, 409. 
226 Carta a su Majestad de don Francisco de Toledo, La Plata, 20 de marzo de 1574, en Levi-
llier, Gobernantes…V, 409. 



- 134 - 

 
Por eso también se refirió al desorden prevaleciente en el ámbito de las 
lenguas autóctonas. Como según él los obispos permitían la composición 
de catecismos “al antojo” de clérigos y de frailes, propuso hacerlos reco-
ger e integrar “uno solo de todos” debidamente autorizado para servir y 
ser guardado en todas las provincias227. En principio, ese catecismo ten-
dría que ser enviado desde la Corte para en seguida ser traducido a la 
lengua general del Perú en ocasión del concilio, pese a las diferencias de 
una provincia a otra que, según el virrey, no lo obstaculizaban 

En cuanto a los catecismos será muy conveniente el haber uno para 
todo lo de este reino como VM dice que se enviará y que en el 
concilio se junten las mejores y más propias lenguas que se puedan 
hallar para volverle en la lengua vulgar y general de estos naturales 
[…] que aunque las lenguas de este reino no varían y son algo di-
ferentes las de las provincias, no se pueden poner sino en la general 
que es la que más abraza todas las otras y la que los yngas manda-
ban saber a todas las provincias que iban tiranizando228. 

 
Este panorama de las lenguas admitiría, no obstante, la divergencia del 
aimara. En ocasión de la primera congregación provincial de la Compa-
ñía de Jesús del Perú en 1576, se haría componer una cartilla y catecismo 
en esa otra lengua por el padre Alonso Barzana S.I.229. Respecto al cate-
cismo en quechua, desde 1572 Toledo contempló que una vez exami-
nada su traducción se mandara imprimir a la Península o bien a la Nueva 
España, pues aún no había imprenta en el Perú. Efectivamente, a causa 
de la más temprana instalación de una imprenta en México (Ca. 1539) y 
del multilingüismo de Mesoamérica, para 1575 diversos religiosos de las 
órdenes mendicantes habían publicado ya en aquella capital aproxima-
damente quince “doctrinas” en lenguas mexicana, castellana, huasteca o 

  
227 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 25 marzo de 1571, en Levillier, Gobernantes…, III, 496-497. 
228 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 24 de septiembre de 1572, en Levillier, Gobernantes…, IV, 
404-415. 
229 Estenssoro, 2003, 188; Vargas Ugarte, 1959, II, 52. 



- 135 - 

totonaca (Veracruz y Tamaulipas), tarasca (Michoacán), zapoteca y mix-
teca (Oaxaca y Puebla)230.  

A final de cuentas, el catecismo que el Tercer Concilio de Lima 
aprobaría fue compuesto por el padre jesuita José de Acosta. Es, además, 
la primera obra impresa en Lima, ciudad donde el impresor Antonio Ri-
cardo se estableció en 1584 procedente de México231. Acompañan ese 
catecismo las anotaciones sobre uso del quechua y del aimara, así como 
un vocabulario corto. Y es que al final de su gobierno, el virrey Toledo 
anunció a Felipe II haber hecho dotar una cátedra de lengua en la Uni-
versidad de San Marcos con sus correspondientes ordenanzas. Estas dis-
ponían no poder otorgarse títulos de bachiller, ni de licenciado a quien 
no hubiera cursado al menos cierto tiempo esa cátedra y no supiera la 
lengua. También exhortó a los obispos a no impartir las órdenes eclesiás-
ticas a quienes no la supieran. Y para presentar sujetos a beneficios y 
doctrinas, el virrey haría corroborar dicho aprendizaje. Como si fuera 
prelado metropolitano, al final de la vacante arzobispal, tras la muerte de 
Loaysa, Toledo dispuso que a lo largo del año 1580 acudiesen a Lima 
todos los sacerdotes de las doctrinas del arzobispado para ser examina-
dos en la lengua general. También señaló término para la examinación 
en los demás obispados. Por último, advirtió que no presentaría ante el 
rey a nadie que no llevara en mano la cédula de examen otorgada por el 
catedrático de lengua, “yendo yo por mi persona algunas veces a oír al 
dicho catedrático sus lecciones para autorizar más la dicha cátedra”232. 

Para estas materias de lengua y religión el virrey no parece haber 
contado con la adhesión del arzobispo Loaysa, menos aún con la de los 
provinciales de las órdenes mendicantes. En cambio, sí se la proporcio-
naron juristas seglares notables como el corregidor del Cuzco Juan Polo 
de Ondegardo, buen conocedor de las prácticas religiosas de los indios y 
el oidor de Charcas Juan de Matienzo, autor de Gobierno del Perú 
(1567), quien fuera el principal de sus asesores en materia de tributos y 

  
230 García Icazbalceta, 1954. 
231 Vargas Ugarte, 1959, II, 55. 
232 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernan-
tes…, VI, 188. 



- 136 - 

reducciones durante la visita233. Los escritos del primero repercutirían en 
el Tercer Concilio Provincial por lo que hace a doctrina y culto. Esta 
participación de “laicos”, es decir, de seglares, en el terreno eclesiástico, 
es un rasgo característico de la reconducción del dominio real en el Perú 
que no parece encontrar equivalente en la Nueva España. Efectivamente, 
dotado de un ímpetu análogo al del virrey, Juan Polo de Ondegardo pre-
dicaba a los indios en su lengua como si se tratara de un sacerdote expli-
cándoles tanto la doctrina como sus errores en presencia de fray Do-
mingo de Santo Tomás, obispo de Charcas234. 
 
Fervor y dinámica conciliar 
 
La penetración de ingenio del virrey ya había sido notoria durante su 
desempeño peninsular. Reiteremos que con “trabajo y cuidado” ejerció 
en 1565-1566 como representante de Felipe II en el concilio provincial 
de la ciudad de Toledo, sede primada de España en que se implantara la 
reforma tridentina de tan fuerte carácter disciplinar. Ese concilio reviste 
suma relevancia, puesto que en él se delinearon, efectivamente, aspectos 
generales de la recepción de Trento en todos los territorios de la monar-
quía de España. Como el más antiguo obispo sufragáneo (de Córdoba) 
y presidente de esa asamblea, don Cristóbal de Rojas y Sandoval hizo 
saber al rey su beneplácito por el desempeño del asistente real, con quien 
había mantenido la “inteligencia y correspondencia” a que el soberano 
le instara 

Don Francisco ha hecho el oficio que debía conforme a quien es y 
a la buena opinión que vuestra Majestad tiene de la cristiandad, 
virtud y prudencia de su persona. Y de todo esto hemos tenido muy 
buen ejemplo […] Él dará cuenta a vuestra Majestad conforme a 
lo que acá se ha hecho y hemos platicado235. 

  
233 Morong, 2016, cap. 2. 
234 Estenssoro, 2003, 163. 
235 Carta del Obispo de Córdoba, Cristóbal de Rojas y Sandoval a Felipe II, sobre la con-
clusión del Concilio provincial de Toledo 26 de marzo de 1566, en AGS, Patronato, leg. 22, 
38, 2. 



- 137 - 

 
Y no sólo el presidente, los demás padres conciliares también expresaron 
de manera conjunta haberles hecho “vuestra Majestad muy gran merced 
en enviar a don Francisco de Toledo a este concilio, porque con su pru-
dencia y gran cristiandad ha ayudado mucho al buen progreso y conclu-
sión de él”236. 

De ahí que se le instruyera continuar esa labor en el Perú: “Es más 
conveniente que los concilios provinciales se celebren donde residen los 
virreyes […] y aun sería conveniente que asistiesen ellos […] como se 
hizo en los concilios provinciales que acá se han celebrado”237. Como 
veremos, el virrey lo hizo con creces, pese a que de manera paradójica 
no se haya verificado concilio provincial alguno durante su gobierno. En 
el transcurso de su visita, Toledo contempló la posibilidad, pero también 
las dificultades, de hacer convocar un nuevo concilio que adaptara la le-
gislación tridentina de manera más sistemática, comenzando porque esta 
preveía reunir aquel cada tres años. No obstante, los obispos del Perú 
solicitaron al papa un breve que alargara ese plazo a cinco a causa de las 
distancias y les fue concedido por Pío V el 12 de enero de 1570. Ense-
guida, el rey lo dio a conocer al episcopado de las Indias por real cédula 
en junio del mismo año238. Al paso de Toledo por los territorios debieron 
intervenir actores y asistentes al segundo concilio de 1567, así como or-
denanzas, situaciones y demás circunstancias, por ejemplo, que los ca-
bildos de las principales ciudades se hubieran hecho representar por pro-
curadores de Lima y del Cuzco, aunque sin voto. 

Pese a que en principio el arzobispo fray Jerónimo de Loaysa O.P. 
había pedido al rey licencia para retirarse a la Península, a causa de su 
edad avanzada, convocó al concilio tercero para el verano de 1573. De-
bió, sin embargo, aplazarlo a causa de las vacantes episcopales, pero, sobre 
todo, de la ausencia del virrey que aún visitaba el reino. Efectivamente, 

  
236 Carta de los prelados del Concilio de Toledo a Felipe II, 26 de marzo de 1566, en AGS, 
Patronato, leg. 22, 39. 
237 Instrucción al virrey Francisco de Toledo sobre doctrina y gobierno eclesiástico, en Hanke, 
(ed.), 1978, 280, I, 94-95. 
238 Martínez Ferrer, 2017, 45; El virrey Toledo al rey, Cuzco, 24 de septiembre de 1572, en 
Levillier, Gobernantes…, IV, 404-415; Tudini, 2024, 203-204. 



- 138 - 

Toledo tenía contemplado asistir a ese sínodo precisamente en función 
de los resultados de su visita, lo que expresó con determinación 

[El concilio] se dilatará y suspenderá hasta que yo vuelva a Lima, 
por lo que importará hallarme yo presente con la noticia que habré 
tomado en la visita general para mayor servicio de Dios y de vues-
tra Majestad239.  

 
La inminencia de su retorno a la capital no pudo verificarse y el concilio 
se frustró, ya que el arzobispo Loaysa falleció el 26 de octubre de 1575. 
Al mes siguiente, Toledo volvió desde Arequipa. Escribió al presidente 
del Consejo de Indias que hubiera deseado desengañar al anciano pre-
lado por haber estado mal informado de los designios del virrey en ma-
teria del patronato, pese a incomodarle que los prelados adoptaran reso-
luciones contrarias a las suyas240. Recuérdese que el prelado difunto de-
ploraba la instauración de los corregidores de indios y en su lugar se in-
clinaba por el nombramiento de visitadores eclesiásticos. Con todo, las 
diferencias más relevantes entre Loaysa y Toledo se habían referido al 
control del clero y en particular a las prerrogativas del virrey en el nom-
bramiento de los titulares de beneficios eclesiásticos de cura de almas 
“no perpetuos”, es decir, amovibles241. En vista de que había tomado 
decisiones de disciplina eclesiástica conforme se ofrecieron durante la 
visita, Toledo reiteró cuantas veces pudo que esta debía culminar en 
Lima en el seno de la instancia conciliar  

En las diferencias que hay entre obispos y religiosos sobre que no 
tengan doctrinas en sus obispados y en el modo de visitarlos y en 
qué cosas […], lo dejo para que se ejecute en el concilio como 
vuestra Majestad lo mandó después de acabada la visita general, 
que se convocará por parecerme que es ahí su lugar, no embargante 
que, como digo, se va ejecutando en los casos que suceden y me 
piden auxilio o declaración242. 

  
239 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 24 de septiembre de 1572, en Levillier, Gobernantes…, IV, 
404-415. 
240 Vargas Ugarte, 1959, II, 42-76. 
241 Tudini, 2024, 114. 
242 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 25 de marzo de 1571, en Levillier, Gobernantes…, III, 495. 



- 139 - 

 
La instancia más relevante de la vacante arzobispal fue el anuncio por 
Toledo de la puesta en efecto de la Ordenanza del Patronazgo, que con-
firmaba la dinámica de sus reformas. El cabildo catedral de Lima, en 
quien recaía el gobierno, lo expresó de la siguiente manera: 

El virrey nos ha diversas veces notificado a los prelados de las re-
ligiones y últimamente por su mandado al Deán y Cabildo en sede 
vacante, una cédula de vuestra Majestad en que manda el orden 
que en su patronazgo real se ha de guardar en estas Indias243. 

 
La pretensión de Toledo de reunir el concilio provincial suscitó la inco-
modidad del cabildo. En octubre de 1578 escribió a los obispos y hasta 
dispuso que se siguiera el “modo y orden” del de la ciudad homónima 
de España al que había asistido en nombre del rey244. Se valió asimismo 
de una estrategia más: dejar en manos de los obispos fray Pedro de la 
Peña O.P., de Quito, el más antiguo, y de Sebastián de Lartaún, del 
Cuzco, la decisión de convocarlo, dado que por diferentes motivos ha-
bían acudido a Lima. Fue fray Pedro quien citó a los sufragáneos para 
septiembre de 1579. En respuesta, algunos se disculparon por no contar 
con recursos para el viaje; otros repararon en la cuestión de a quién co-
rrespondería la presidencia y según qué criterios, si la antigüedad de la 
consagración episcopal o la fecha de erección de cada obispado. El virrey 
porfió, pues confiaba en que para entonces estaría ya en la capital el 
nuevo prelado metropolitano. Incluso sugirió al rey la conveniencia de 
obtener un breve para que los obispos no pusieran más pretextos. Poco 
disimulaba sus temores, de ahí que declarara en tono de presagio 

[…] Porque todo ha de ser pretensiones de jurisdicción contra la 
real y libertad para con sus clérigos y contra las religiones e intere-
ses particulares y que la memoria en la conversión de los naturales 
será la accesoria, como lo veo en los sínodos particulares que 

  
243 El cabildo eclesiástico al rey, 1579, en AGI, Lima, 315, citado por Tudini, 2024, 126. 
244 Vargas Ugarte, 1955, II, 52-54: “Sobre el modo y orden de dar cada prelado su sentencia 
en la asamblea se siguió lo dispuesto en el concilio de Toledo”. 



- 140 - 

hacen, que todo es quejarse de que haya corregidores que atalayen 
lo que hacen sus curas245. 

  
Ahora bien, Toribio Alfonso de Mogrovejo, sucesor de Loaysa, fue pre-
sentado por el rey en marzo de 1579246. Mientras este nuevo prelado via-
jaba, don Francisco de Toledo dirigió a Felipe II un balance de su go-
bierno 

De la visita general que por mi persona he hecho en este reino y de 
las particulares que he cometido a otros comisarios visitadores que 
nombré, resultó hacerse ordenanzas que convinieron para los in-
dios y para los jueces de naturales que entre ellos se han puesto y 
para el buen gobierno de las repúblicas de españoles y para la labor 
de las minas y otras muchas que para el asiento de todo este reino 
fueron necesarias247. 

 
También destacaba la relevancia de la “Junta general” de los obispos y 
superiores de las órdenes donde se elaborarían instrumentos de pasto-
ral248. Estos últimos se harían eco del reconocimiento de los territorios 
vertido en las célebres “relaciones geográficas” de Indias que para el vi-
rrey constituían un “mapa universal […] con la más verdadera y cierta 
relación que se ha hecho en esta tierra después que se descubrió y para 
ello se han juntado todas las crónicas que se han escrito e imprimido 
apuntando lo que de ellas ha sido verdad y lo que ha sido falsedad”. Nin-
guna información sería mejor para “minorar los distritos y dividir los 
obispados” y favorecer la acción de los prelados249.  

Por fin, en septiembre de 1580 el rey ordenó terminante a su nuevo 
virrey y al nuevo arzobispo de Lima convocar y asistir el Tercer Concilio 
Provincial. Don Martín Enríquez de Almansa, que había gobernado la 

  
245 Vargas Ugarte, 1959, II, 47. 
246 Burrieza, 2018. 
247 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 9 de abril de 1580, en Levillier, Gobernantes…, 
VI, 237, cursivas mías. 
248 Instrucciones a don Martín Enríquez, en Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 171. 
249 Carta del virrey al rey, Los Reyes, 18 de abril de 1578, en Levillier, Gobernantes…, VI, 41-
43; Vargas Ugarte, 1953, I, 256-291. 



- 141 - 

Nueva España por doce años, recibió en México la real cédula corres-
pondiente fechada el 19 de aquel mes y año. La misma recibió en España 
Toribio Alfonso de Mogrovejo250. Por lo tanto, don Francisco de Toledo 
no alcanzaría a ver realizarse la asamblea que tanto había anhelado y 
contribuido a preparar.  

Se sentía solo, cansado y entrado en años. Desde mediados de 1578 
venía pidiendo al monarca ser relevado y volver a España. Por no recibir 
durante mucho tiempo respuesta alguna de la corte a sus numerosas y 
frecuentes instancias, dijo en tono de abatimiento que se sentía hostigado 
“sin ser vuestro visorrey oído desde acá por escrito ni allá por palabra de 
nadie”251. Razón por la cual pudo haber considerado que sus ímpetus 
menguaban para hacer del concilio la culminación de su largo mandato. 

En una de sus imploraciones, el virrey Toledo había anunciado al 
monarca estar en disposición de encontrarse eventualmente con su suce-
sor en el istmo de Tierra Firme, ya que suponía que desembarcaría ahí 
procedente de España252. Al parecer, la correspondencia se reanudó en 
octubre de 1580 y en ella se hizo saber a don Francisco que sería relevado 
por don Martín Enríquez. También se le concedía licencia para empren-
der el regreso a la Península. Toledo acusó recepción y en marzo de 1581 
expresó beneplácito al saber que el nuevo virrey llegaría procedente de 
México. También dijo que la fecha le parecía conveniente para recibirlo 
y embarcarse a tiempo con la plata del rey.  

Con todo, advirtió que de ninguna manera le convendría salir des-
pués de mediados de marzo “en razón del tiempo de esta mar y de la del 
norte y aprestar lo de Tierra Firme según la práctica que tratamos y se ve 
cada día […] porque quedarme yo sin flota ni detenerme no entiendo que 
sería servicio de VM”. Como la fecha propuesta fuera excedida, al final 
decidió no esperar ni recibir a Enríquez. Visiblemente enfadado por la 
tardanza de este último expresó “no [ser] de tanta importancia para él lo 
que yo puedo advertir a don Martín viéndonos, siendo él hombre viejo y 

  
250 Levillier, 1919, II, 150-153; Lissón Chaves, 1943-1947, III, 7-9. 
251 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 11 de octubre de 1579, en Levillier, Gobernantes…, 
VI, 152. 
252 Carta de Toledo al rey, Los Reyes, 8 de marzo de 1578, en Levillier, Gobernantes…, VI, 33-
35. 



- 142 - 

cuerdo y celoso de vuestro real servicio”. Al parecer, Toledo emprendió 
su regreso el 12 mayo de 1581. Su sucesor desembarcó tan solo días des-
pués en El Callao.  
 
Dinámica de la asamblea 
 
La visita y gobierno del virrey Toledo se imponían por si solos. Toribio 
Alfonso Mogrovejo, el nuevo prelado, convocó al tercer concilio en 
agosto de 1581con la anuencia del virrey Enríquez. Pero lo hizo tan solo 
tres meses después de haber iniciado sus respectivos mandatos, lo que 
comprueba de manera fehaciente que había condiciones para hacerlo. 
Además, pese a haber deplorado que don Francisco decidiera no esperar 
unos días más para darle la bienvenida, don Martín destacó que “todas 
cuantas ordenanzas hay en esta tierra […] están en nombre de Don Fran-
cisco de Toledo y casi no hay memoria de las que ha hecho el Real Con-
sejo”253.   

Precedido de un sínodo en la cuaresma con los curas y prelados de 
las órdenes “para tomar claridad de cosas”, el concilio comenzó el 15 de 
agosto de 1582 y sus trabajos se extendieron durante todo el año si-
guiente. Además del arzobispo en calidad de presidente, en un primer 
momento acudieron a Lima cuatro prelados: los de Santiago y la Impe-
rial, de Chile, el del Cuzco y el de Río de La Plata o Asunción del Para-
guay que, consagrado por el nuevo metropolitano días antes, marcharía 
rumbo a su sede al término del concilio254. También había representantes 
de los cabildos eclesiásticos, superiores de las órdenes religiosas y peri-
tos teólogos encabezados por el secretario de la asamblea y brazo dere-
cho de Mogrovejo, el ya mencionado padre jesuita José de Acosta255. El 
obispo de Tucumán no confirmó asistencia por no haber aún podido to-
mar posesión de su iglesia. Impedidos por la edad y las dolencias, De la 

  
253 Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 181. 
254 Se trataba del dominico fray Alonso Guerra, que muchos años después habría de ser 
obispo de Michoacán (1590-1596). Vargas Ugarte, 1959, II, 49; Mazín, 1996, 451. 
255 Martínez Ferrer, 2017, 44-45; Orduño Martínez, 2018; Burrieza Sánchez, 2018. 



- 143 - 

Peña, de Quito, y el prelado de Charcas o La Plata se incorporaron a la 
asamblea en marzo de 1583. 

El concilio duró más tiempo del que convenía. A poco de iniciar 
las sesiones sobrevinieron diferendos graves entre los prelados, tal y 
como había presagiado el virrey Toledo. Los ocasionó don Sebastián de 
Lartaún, el obispo del Cuzco, a quien varios actores y autoridades de-
mandaron judicialmente: su propio clero, el cabildo secular de su ciudad 
sede, corregidores de indios y frailes256. Pedían al concilio que los ali-
viara de los rigores que el prelado les imponía. En el seno de la asamblea 
reverberaban así fuerzas de disgregación que ocasionaron retrasos con-
siderables en los trabajos. En otro momento don Francisco de Toledo ya 
había recibido denuncias contra Lartaún, efectivamente, por el dema-
siado celo con que exigía el cobro para acrecentar las rentas de su iglesia 
y diócesis. También desconocía a los clérigos puestos por el virrey para 
imponer los suyos “queriendo [él] solo tener el patronazgo y presenta-
ción”, según Toledo. De suerte que este último había exhortado al obispo 
Lartaún a priorizar su ministerio pastoral. Más tarde, en 1578 el virrey lo 
había llamado de nuevo a comparecer en Lima para oír sus justificacio-
nes, mismas que don Francisco hizo llegar al rey257. Contribuye a la in-
teligencia de esta situación del prelado del Cuzco y su sede, una polémica 
con la iglesia de Lima que databa de tiempos de los obispos respectivos 
fray Juan Solano y Jerónimo de Loaysa. Este último había sostenido que 
la iglesia de Cuzco tenía una dotación de diezmos mayor que la sede 
metropolitana. Al parecer, Loaysa manifestó al rey su desconcierto y ob-
tuvo la titularidad de algunas encomiendas para compensar esa inferio-
ridad258. 

En octubre de 1582 se incorporó al concilio el dominico fray Pedro 
de la Peña, obispo de Quito y decano de los prelados. Estaba al tanto de 
los altercados, ya que explicó al rey que luego de siete meses de concilio 
todo era “pasiones y pleitos y demandas, como si solo para esto se hu-
biese instituido esta junta”. Sin embargo, murió el 7 de marzo siguiente. 

  
256 Aramburu, 1990. 
257 Vargas Ugarte, 1959, II, 58-59; carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 19 de abril de 
1579 en Levillier, Gobernantes…, VI, 117-118. 
258 Tudini, 2024, 105. 



- 144 - 

Dos nuevos prelados se habían sumado, el de Tucumán y el de La Plata 
o Charcas, aunque sus pareceres se adhirieron al de Lartaún, que acabó 
liderando una facción mayoritaria contraria al arzobispo. Recordemos 
que mediaban pugnas de competencia por precedencia entre las iglesias 
del Cuzco y de Lima. Además, Lartaún, junto con el decano De la Peña, 
de Quito, había auscultado al episcopado en 1578 respecto a convocar 
eventualmente desde entonces al tercer concilio. Mogrovejo, debilitado, 
tenía únicamente de su lado al obispo de la Imperial de Chile. Por mo-
mentos la situación se tornó insostenible y el concilio estuvo a punto de 
ser disuelto. De pronto, el arzobispo se sinceró con el rey y le anunció lo 
que consideraba ser el golpe más duro 

Fue nuestro Señor servido de llevar para sí al virrey Don Martín 
Enríquez, por cuya muerte los negocios del dicho concilio recibie-
ron tanto detrimento que, a ser de mi mano, el día de su muerte lo 
disolviera259. 

 
Lo que significa que el arzobispo comprendía el relevante papel que po-
día desempeñar el virrey del Perú en el seno de aquella asamblea tan 
antagonizada. Su presencia y sostén quedaban súbitamente en vilo. Con 
todo, hay que decir que don Martín Enríquez estaba sumamente decep-
cionado del tenor que presentaban las sesiones, a las que había procurado 
asistir a lo largo de seis meses. Recién llegado al Perú había confiado en 
los altos fines del concilio expresamente ordenado por el rey. Sin em-
bargo, semanas antes de su muerte expresó a Felipe II  

No sé si fuera más acertado no haberlo empezado [el concilio] por-
que esta tierra se fundó sobre codicia e interés y es el que siempre 
adoran […] Hay particulares pasiones y al fin cada uno pretende 
defender su hacienda, que es el blanco universal […] Yo creo que 
si VM tuviera más noticia del estado de esta tierra por ventura tu-
viera por más acertado remediarlo por visitadores que no por vía 
de concilio260. 

  
259 Carta del arzobispo Mogrovejo al rey, Lima, 20 de abril de 1583 en Lissón Chaves, 1943-
1947, III, 47-48, cursivas mías. 
260 Carta de don Martín Enríquez al rey, Los Reyes, 17 de febrero de 1583, en Levillier, Go-
bernantes, IX, 254. 



- 145 - 

 
Esta apreciación corrobora la escasa familiaridad que aún tenía Enríquez 
con las estrategias que Toledo había ido poniendo por obra en el go-
bierno eclesiástico, así como su extrema desconfianza de los obispos. 
Días antes, en otra misiva, el virrey también había escrito que estimaba 
necesario “ir[le] a la mano a los prelados porque procuran ir adquiriendo 
jurisdicción”. Admitía, en cambio, que en lo tocante a los frailes “están 
muy llanos y no hay en ellos contradicción alguna”. Lo que refleja la 
tónica de su larga y reciente experiencia en la Nueva España. En esta 
última, su autoridad, que había estado sumamente mediatizada por el ar-
zobispo de México, había, en cambio, hallado sustento en los religio-
sos261.  

El mandato de don Martín Enríquez en el Perú fue, pues, suma-
mente breve, murió el 12 de marzo de 1583 en pleno concilio. Ya ade-
lanté que en octubre de 1580 había recibido en México su designación, 
así como la orden de partir de inmediato a gobernar las Indias meridio-
nales. No obstante que desde 1577 advirtiera al rey que quería terminar 
su vida “en algún rincón” de su Castilla natal, acabó por admitir: “todas 
las puertas se han cerrado, excepto la de la obediencia”262. Don Martín 
pasaba de los 70 años y estaba enfermo, cansado y frustrado. Como si 
presintiera su deceso insistió: “Suplico a VM de rodillas no se tenga VM 
por deservido que yo suplique por licencia para volver a acabar la vida a 
mi casa”263. 

La desaparición del virrey, que había estado del lado del arzobispo 
Mogrovejo, hizo que los detractores de este incrementaran su osadía. En 
la Real Audiencia de Lima, que había asumido el gobierno, prevalecía 
diversidad de pareceres. Lartaún negaba al concilio la competencia ne-
cesaria para intervenir y la mayoría de sus homólogos lo secundaba pi-
diendo que la causa fuese sobreseída sin admitir las súplicas de la ciudad 
y clero del Cuzco. La determinación del arzobispo de remitir al papa el 

  
261 Carta del virrey Enríquez al rey, Los Reyes, 12 de febrero de 1583, en Levillier, Gobernan-
tes…, IX, 232-234. 
262 Ortuño, 2018. 
263 Carta del virrey Enríquez al rey, Los Reyes, 16 de febrero de 1583, en Levillier, Gobernan-
tes…, IX, 250. 



- 146 - 

proceso contra el obispo Lartaún por simonía y demás cargos, fue im-
pugnada por los prelados, lo que provocó un cisma. Mogrovejo, el 
obispo de La Imperial de Chile y el padre José de Acosta, secretario del 
concilio, abandonaron el recinto. El primero excomulgó a sus detracto-
res, aunque días después les levantó la censura. Por su parte Lartaún, va-
lido del favor de Juan Ramírez de Cartagena, el oidor más antiguo, que 
no simpatizaba con Mogrovejo, desconoció la preeminencia canónica 
del prelado metropolitano y con sus colegas lo recusó. Por esta razón, la 
acción segunda del concilio empezó un año después que la primera. Sor-
presivamente, el obispo del Cuzco también falleció el 9 de octubre de 
1583. Los trabajos de la asamblea se aceleraron y prosiguieron hasta di-
ciembre, pues los prelados de Chile debían regresar a sus lejanas se-
des264.  

Luego de la clausura sobrevinieron nuevas dificultades en la forma 
de movimientos de oposición que apelaban de los decretos. Esta vez, los 
principales detractores eran los cabildos eclesiásticos. Limitados por las 
rentas aún exiguas de las catedrales, protestaban contra el rigor de las 
censuras contra tratos y contratos de clérigos emprendedores que inten-
taban mejorar sus percepciones. Para contrarrestarlos, el arzobispo Mo-
grovejo escribió al papa Gregorio XIII una carta que llevaría a Roma el 
padre José de Acosta, secretario que había sido del concilio. En ella, el 
prelado defendía las decisiones tomadas a aquel respecto por los obispos 
asistentes265. Los cabildos también estaban en desacuerdo con la impo-
sición de la pensión conciliar de 3% sobre las rentas de beneficios ecle-
siásticos para costear la fundación de los seminarios prescritos por el 
concilio de Trento. Y es que, como aún no se habían asentado los diez-
mos, no se podían establecer canónicamente los beneficios perpetuos, es 
decir, permanentes, de cura de almas, materia sobre la cual, como vere-
mos, el virrey Toledo también había manifestado importantes pareceres. 
Así que en un primer momento los cabildos eclesiásticos apelaron ante 
la Audiencia y esta les concedió un recurso de fuerza que puso en sus-
penso la integralidad del concilio266. Respecto al tema de los diezmos, 

  
264 Vargas Ugarte, 1959, II, 66; Martínez Ferrer, 2017. 
265 Tudini, 2024, 93. 
266 Vargas Ugarte, 1959, II, 74. 



- 147 - 

meses antes de que esa asamblea comenzara, el virrey Enríquez había 
hecho la siguiente prevención al rey: “Es cosa cierta que luego han de 
querer [los prelados] tratar de lo de los diezmos y ofrécense tantas difi-
cultades que no puedo dejar de procurar diferirlo para otro concilio”267. 

Enviar las actas y decretos de los concilios provinciales a la con-
gregación romana respectiva, para su aprobación canónica, requería de 
previa aprobación del Consejo de Indias. Este último procedimiento era 
considerado favorable por los obispos, ya que la autorización regia solía 
coadyuvar a la observancia de la nueva legislación268. Como expliqué, 
el arzobispo Mogrovejo convocó al Tercer Concilio de Lima tan solo 
tres meses después de haber tomado posesión. También dije que lamentó 
la desaparición súbita del virrey Enríquez en plena asamblea al contar 
con su respaldo durante las disputas.  
 
Resonancia de la visita de Toledo en el Concilio  
 
Por otra parte, es impensable que Mogrovejo pasara por alto la reciente 
actividad de don Francisco de Toledo en el plano eclesiástico. Como ve-
remos, su amplitud y contundencia no dejaron de repercutir en las actas 
y decretos del concilio. El nuevo prelado pronto vivió las proporciones 
de la reconducción del patronato eclesiástico del monarca. Los sucesores 
de Toledo no vacilarían en reivindicarla, razón por la que Mogrovejo 
determinó contrarrestar esa situación acudiendo a la Santa Sede por me-
dio de procuradores y así reforzar su autoridad. 

Ahora bien, esto era posible por dos vías: la ordinaria del patronato, 
que primero hacía pasar todo por la corte y la directa, que al parecer era 
sumamente excepcional. De acuerdo con la primera, el Consejo de las 
Indias examinaba las peticiones de los prelados y enseguida las elevaba 
al soberano para su consideración. Si procedían, se hacían llegar a Roma 
por medio del embajador y de su agente para el Nuevo Mundo. Por lo 

  
267 Carta de don Martín Enríquez al rey, Los Reyes, 25 de marzo de 1582, en Levillier, Gober-
nantes…, IX, 92-93. 
268 Tudini, 2024, 202. 



- 148 - 

mismo, una respuesta de la Santa Sede a los prelados del orbe indiano 
tardaba varios años.  

Ese procedimiento convencional no fue, sin embargo, un filtro in-
superable, pues también se dio la comunicación directa con Roma. Mo-
grovejo parece haber iniciado una comunicación estrecha en fecha tem-
prana. De esta suerte, el papa Gregorio XIII le concedió dos breves, uno 
del 15 de abril de 1583 en que, entre otros temas y gracias solicitadas, 
autorizó al arzobispo a celebrar concilios cada siete años y no cada cinco; 
el otro breve, fechado el 12 de julio de 1584, define de manera más es-
tricta la obligación del arzobispo de convocar los concilios, efectiva-
mente cada siete años. Recuérdese que ya en 1570 Pío V había extendido 
de tres a cinco años el plazo prescrito por el Concilio de Trento para rea-
lizar los concilios provinciales de las Indias269.  

Los religiosos, en particular los jesuitas, cuyo instituto y gobierno 
tenían un poderoso sustento romano, sirvieron a menudo como media-
dores de algunos obispos ante las congregaciones de la Santa Sede o el 
mismo pontífice270. Para la aprobación romana de los decretos del Con-
cilio Tercero de Lima, el recurso del arzobispo Mogrovejo a la media-
ción de la Compañía de Jesús se verificó por la vía del patronato real. 
Una vez que la Congregación del Concilio hizo algunas enmiendas a los 
decretos, la Santa Sede les concedió su aprobación canónica a finales de 
octubre de 1588 conforme a una bula de Sixto V del 22 de enero de ese 
año. En este caso, el prelado contó en particular con el respaldo del padre 
general Claudio Acquaviva por mano del padre José de Acosta, quien 
fue llamado a Roma no sin que el arzobispo le nombrara su procura-
dor271. A su paso por Madrid, el padre Acosta obtuvo el apoyo del nun-
cio Speciani y aun el rey intervino encargando la aprobación del concilio 
al conde de Olivares, su embajador en la Urbe. Le había ponderado ese 
negocio señalando que “lo que el concilio ordenó tiene mucho 

  
269 Tudini, 2024, 204 y n. 66. 
270 Hanke, (ed.), 1978, 280, I, 122: Carta del virrey Don Martín Enríquez, 17 de febrero de 
1583; Tudini, 2024, 45-55; 93-94. 
271 Tudini, 2024, 93. 



- 149 - 

fundamento y que es cosa que mucho pertenece al buen gobierno espiri-
tual de aquellas partes”272.  

Sin la participación de los jesuitas la aprobación pontificia no ha-
bría prosperado o se habría verificado después. Es decir, habría tenido 
que depender exclusivamente de la actividad y gestión de un mero 
agente y de Domingo de Almeyda, procurador que para ese efecto envió 
la iglesia de La Plata a Madrid y a Roma273. En 1590 el padre Acosta 
regresó a la corte y presentó al Consejo de Indias el ejemplar auténtico 
del Concilio Tercero de Lima debidamente aprobado por la Sede Apos-
tólica. Le acompañaba la licencia para imprimirlo y publicarlo. Acosta 
se encargó de la edición y la concluyó en 1591. Por real cédula de 8 de 
septiembre de ese año, el rey ordenó su inmediata ejecución274. 

La correspondencia del arzobispo Mogrovejo con Felipe II es elo-
cuente de que la parte no apelada del concilio, relativa a reconducir la 
cristianización de los indios, es la más lograda y trascendente. Hasta el 
grado de que entró en vigor en el ámbito pastoral antes de su aprobación 
pontificia275. En ella se reconocen entre líneas las directrices disciplina-
res de la gestión del virrey Toledo, por lo que es preciso desentrañar al-
gunas. Pero para apreciarlas con justeza conviene considerar somera-
mente las principales dificultades de los concilios anteriores.  

Respecto al primero, del año 1551, ninguno de los sufragáneos 
asistió, de suerte que el arzobispo Jerónimo de Loaysa acogió en su ma-
yor parte a procuradores de las iglesias y a miembros de sus cabildos 
eclesiásticos. El fin de la asamblea era que “la doctrina en la sustancia y 
estilo sea una”. En nombre del rey asistieron el virrey Antonio de Men-
doza y los oidores de Lima276. Sin embargo, prevalecieron las siguientes 
tendencias a la disgregación: por una parte, estaba el partido de eclesiás-
ticos que, en la línea de fray Bartolomé de Las Casas, rechazaban la per-
petuidad de las encomiendas. Por la otra, se hizo sentir la presión de los 

  
272 Citado por Tudini, 2024, 94. 
273 Martínez Ferrer, 2017, 59 y ss. 
274 Tudini, 2024, 94; Martínez Ferrer, 2017, 60-62. 
275 Martínez Ferrer, 2017, 54. 
276 Carta al Consejo de Indias del 9 de marzo de 1551, en Lisson Chaves, 1943. 1/4: 215; 
Tudini, 2024, 73-74. 



- 150 - 

curacas o caciques que sometían a sus indios con o sin la anuencia de los 
encomenderos. Cundieron en seguida las diferencias entre preservar la 
estructura tradicional de poder autóctono, la introducción del cabildo 
castellano y la posibilidad de instaurar corregidores de indios. También 
prevalecía antagonismo de los funcionarios de la Corona con los frailes 
doctrineros, ya que estos, según vimos, defendían un sistema autárquico 
para gobernar a los naturales. Con todo y que el arzobispo Loaysa soste-
nía una catequesis resistente al poder de los curacas estuvo, sin embargo, 
lejos de imponer su autoridad a los frailes277.  

Además, las cosas por entonces transcurrían en un ámbito de flui-
dez entre las prácticas religiosas prehispánicas y el cristianismo. Quizá 
por eso, al inicio de los decretos del concilio tercero, se asentó que en el 
primero “faltó la debida jurisdicción”. La ausencia de los sufragáneos 
hizo que se calificara al primer concilio de “sínodo de Lima” y aun de 
“junta eclesiástica”; y que, por haber sido recogidas sus disposiciones 
después, “de mejor manera”, “carecían de fuerza obligatoria en toda la 
Provincia”, por lo que fue abrogado por el arzobispo Mogrovejo. Con 
razón el padre José de Acosta consideraba que el primer concilio era 
“inaceptable” y el segundo “ineficaz”278.  

Este último, del año 1567, “fue legítimamente convocado, cele-
brado y promulgado”279. Reunió a los prelados titulares de Lima, Quito, 
La Plata y La Imperial de Chile, que acudieron desde sus sedes a veces 
visitando los territorios de su jurisdicción. También asistieron represen-
tantes de las órdenes mendicantes y, por vez primera, de los cabildos se-
culares o ayuntamientos de vecinos de Lima y el Cuzco. Esta vez, la 
prioridad era acusar la recepción y obedecer los decretos del Concilio 
general o ecuménico de Trento. Como proclamaban la preeminencia de 
los obispos en la Iglesia se suscitaron enfrentamientos entre seculares y 
regulares280. Incluso, veinte años después el arzobispo Mogrovejo invo-
caría las definiciones y el capítulo 72 del segundo concilio para defender 

  
277 Estenssoro, 2003, 66-67. 
278 Tercer Concilio Limense…, 2017, Acción segunda, p. 193; Vargas Ugarte, 1959, II, 51-52; 
Tudini, 2024, 74; Estenssoro, 2003, 189 sobre el padre Acosta. 
279 Tercer Concilio Limense…, 2017, Acción segunda, p. 193. 
280 Dussel, 1979,1. 



- 151 - 

la viabilidad del seminario que pretendía fundar en Lima281. Al parecer, 
a causa de una destacada presencia de mendicantes, los clérigos recla-
maron haberse tomado en el segundo concilio decisiones “muy rigurosas 
y dañosas a toda la tierra en general […] en detrimento de las iglesias, 
clero y naturales”, por lo que se sintieron excluidos de una asamblea cu-
yos miembros, según ellos, eran “todos frailes”282. La disgregación, 
pues, seguía sentando plaza.  

 La adscripción del segundo concilio al tridentino tal vez fue solo 
aparente, ya que prevalecieron las experiencias de evangelización pro-
clives a defender la salvación mediante una fe implícita y una moral na-
tural que defendían dominicos como fray Francisco de la Cruz283. Por 
último, ninguno de esos concilios obtuvo aprobación ni del rey ni de 
Roma, lo que invalidaba la condición que para el segundo estipularan los 
decretos del tercero: “[que] sea canónico y contenga estatutos canóni-
cos”284. 

Pasemos ahora, entonces, a desentrañar algunas directrices disci-
plinares de la gestión de Toledo en el tercer concilio. Ellas verifican el 
importante carácter arbitral de la figura del virrey. Empecemos por co-
rroborar que su interés en la cuestión de las lenguas y su insistencia en 
que hubiera un único catecismo de la provincia eclesiástica del Perú, re-
percute en los decretos. En el capítulo tercero de la segunda acción se 
excluyen traducciones distintas “de la publicada por la autoridad de este 
Sínodo”285. Por lo demás, en la tercera parte de este relato veremos que 
el patronato real siguió haciendo de las lenguas uno de los vértices de su 
supremacía. 

Por lo que hace al culto y los sacramentos, la confesión personal y 
la frecuencia anual de la eucaristía se hallan asentadas en los capítulos 
XIV a XXI de la Acción Segunda286. Y acerca del temor del virrey a la 

  
281 Carta del marqués de Cañete al rey, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, 
Gobernantes…, XII, 207. 
282 Estenssoro, 2003, 166-167, cita a Vargas Ugarte, 1952, II, números 7 y 14. 
283 Estenssoro, 2003, 168-169, 187. 
284 Tercer Concilio Limense…, 2017, Acción segunda, p. 193. 
285 Tercer Concilio Limense…, 2017, 196-197. 
286 Tercer Concilio Limense…, 2017, 209-217. 



- 152 - 

propagación de prácticas idolátricas por “hechiceros y ministros abomi-
nables del demonio” a falta de unificación de dicho culto, trata el capítulo 
XLII de la Acción Segunda287.  

Recordemos en seguida que el virrey había reparado en la presen-
cia de delincuentes que, para escapar a la justicia, accedían al sacerdocio 
valiéndose de las órdenes religiosas. Ahora bien, el concilio se pronuncia 
a ese respecto en el capítulo XXX de su Acción Segunda288. En adelante 
los pastores no podrían retomar las armas ni volver a la guerra, menos 
aún participar en expediciones contra los indios, sobre todo porque el 
virrey había hecho construir un conjunto de guarniciones y de plazas 
fuertes diseminadas en puntos neurálgicos289.  

La intención de Toledo de hacer que los frailes respondieran a la 
autoridad eclesiástica ordinaria al administrar los sacramentos en las 
doctrinas repercute en el capítulo 16 de la Acción Cuarta. Efectivamente, 
el concilio asentó que nadie, tampoco los religiosos, podía hacerse cargo 
de una parroquia sin la colación del oficio respectivo por parte de los 
obispos y que estos considerarían nulo el privilegio apostólico que las 
órdenes adujeran para celebrar matrimonios. Pese a todo, cuando los de-
cretos fueron enviados a Roma para su aprobación, la Congregación de 
Cardenales determinó hacer que aquello se suprimiera, “pues no tenía 
intención de dictar sentencia definitiva sobre los privilegios que los re-
gulares afirman haber recibido de la Sede Apostólica”. La causa entre el 
ordinario y los religiosos quedó, por lo tanto, sin resolver en favor de 
ninguna de las partes290.  

Por esta razón, cobraría aún más relevancia la práctica de hacer 
concertar y converger jurídicamente actores y factores antagónicos bajo 
la autoridad del virrey del Perú. Tanto la Ordenanza del Patronazgo de 
1574 como el dinamismo conciliar servirían de acicate a esa preeminen-
cia, pero también a la de los gobernadores de provincia como árbitros de 
ambos cleros. Hasta el grado de que, con el tiempo, se daría lugar a un 
sistema de vice patrones que en lo judicial ejercerían en concierto con las 

  
287 Tercer Concilio Limense…, 2017, 239. 
288 Tercer Concilio Limense…, 2017, 225. 
289 Capítulo VII de la Acción Segunda, Tercer Concilio Limense…, 2017, 201. 
290 Tercer Concilio Limense…, 2017, 164-165. 



- 153 - 

Reales Audiencias291. Se sembraba así la semilla de una pauta de la mo-
dulación del dominio real en el ámbito eclesiástico de las Indias meridio-
nales.  

Estoy proponiendo que las directrices de la gestión de Toledo dis-
cernibles en el concilio tercero tendrían repercusiones en el tiempo largo. 
Una es que la supervisión de las autoridades vice patronales sobre los 
actores eclesiásticos impediría que los concilios fomentaran cualquier 
predominio episcopal. Los virreyes impondrían trabas a los prelados y a 
sus cabildos como el aplazamiento, la suspensión o invalidez de las 
asambleas a falta de autorización del rey, o bien denostarían el destino 
de las rentas del diezmo en favor de cada iglesia catedral en perjuicio del 
ingreso de los clérigos curas, como lo dejara entrever Toledo  

Convendría mucho favorecer en cuanto fuese posible que la dote 
de los curas fuese muy suficiente, para lo cual están muy contrarios 
los prelados y sus cabildos. Y aunque lo uno y lo otro sea a provi-
sión de VM, como patronazgo suyo, se descarga más su real con-
ciencia con que sea muy suficiente la dote de los dichos curas292.  

 
El enriquecimiento ilícito de los clérigos también había preocupado al 
virrey y el concilio prescribió censuras argumentando que con los “lu-
cros temporales” los sacerdotes “sobrecargaban y apartaban a los indios 
de sus quehaceres más allá de toda medida y que muchas veces les hacen 
sufrir graves vejaciones”293. Por eso, en principio había admitido “dar 
asiento” a los diezmos de la población hispánica y no a los de la autóc-
tona. Consideraba inconveniente que se impusieran a esta última “si no 
fuese con suma moderación por la vejación y molestia que los naturales 
podrían recibir”.  

De ahí que en lo concerniente al diezmo de indios solamente se 
admitiera “de lo que cogen de los frutos de Castilla y no de los que solían 
tener en esta tierra”. Pero como se sacaba “de la gruesa del tributo que 
pagan [como] salario del sacerdote que los doctrina”, el virrey Toledo 

  
291 Galeano, 2025. 
292 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de febrero de 1570, en Leviller, Gobernantes…, III, 
380-397. 
293 Tercer Concilio Limense…, 2017, 171. 



- 154 - 

contradecía el principio de que ese ingreso, incluso magro, se destinara 
al obispo y mesa capitular de cada sede, como lo estipulaba el documento 
de erección de los obispados294. 

La opinión de Toledo acerca de los diezmos es docta y, de nuevo, 
reveladora de la importancia de su visita tanto en el ámbito de los frailes 
como en el diocesano. La Junta Magna de 1568 le había pedido asentar 
las cosas en materia del impuesto eclesiástico. Sin embargo, cauteloso, 
procedió primero a averiguar si había condiciones y despachó visitado-
res por toda la jurisdicción de la Audiencia de Charcas. Es de notar que 
pondría por efecto lo que resultara de esa averiguación “sin aguardar al 
concilio ni al resultado general de toda la visita”, según advirtió al rey. 
Llegó a conclusiones sumamente relevantes. En primer lugar, asentar los 
diezmos suponía, efectivamente, conforme a lo previsto en las ereccio-
nes de las iglesias diocesanas, favorecer en la distribución de esos recur-
sos a las catedrales y a sus cabildos, no al ingreso de los clérigos curas. 
Cabía, no obstante, una salvedad: con los diezmos se podría estimular la 
fundación de nuevos obispados que era, como se recordará, uno de los 
designios de la Corona.  

Con todo, el virrey hubo de comprobar que los miembros de los 
cabildos catedrales, desde el metropolitano de Lima, pasando por el del 
Cuzco, hasta el de La Plata, tenían ingresos sumamente raquíticos que 
suscitaban rencillas entre sus miembros, hasta el grado de que algunos 
canónigos habían advertido que dejarían sus prebendas y el servicio de 
la iglesia catedral para irse a sustentar a las doctrinas de los indios. De 
ahí que los cabildos presentaran resistencia a la exacción correspondiente 
a la pensión para erigir los seminarios prescritos por el concilio de 
Trento. Entretanto, los prebendados de La Plata en sede vacante habían 
pedido a Toledo que interviniera y efectuara una suerte de prorrata que 
los concertara, en espera de su nuevo obispo. 

  
294 Entre 1552 y 1555 se estableció en el Perú que los indios pagaran diezmos y que ese pago 
se vigilara para evitar “excesos” de los prelados. Sin embargo, sobrevinieron pleitos con los 
encomenderos que eludían el pago de la “décima” como compensación de la tasación del 
tributo de los indios, por considerarla lesiva a sus intereses. Hasta finales de siglo, el impuesto 
eclesiástico fue un tema difícil y su pago una cuestión polémica. Según Flavia Tudini, el cre-
cimiento económico general y una política de gasto público aumentarían las expectativas de 
ganancia entre los españoles, Tudini, 2024, 105. 



- 155 - 

 En realidad, las prebendas eran exiguas porque, al no haberse aún 
asentado los diezmos definitivos, se pagaban en especie de las tasaciones 
del tributo: coca, comida, ropa o ganados. Para aquellas encomiendas 
que ya habían revertido a la Corona, en fecha más reciente se había man-
dado conmutar esas especies por plata, de ahí que los capitulares de las 
iglesias del Cuzco y La Plata hubieran pedido al virrey verse favorecidos 
por la conmutación. Toledo la había aceptado mientras no se impusieran 
y asentaran los diezmos permanentes295. Según el virrey, tampoco con-
venía en aquel momento dotar los curatos de manera perpetua por medio 
de los diezmos. Ello implicaría tener que esperar a que los beneficios 
quedaran vacantes, ya que serían vitalicios. Lo cual impediría que el rey 
pudiera proveerlos o removerlos ad nutum, o sea, de manera repentina y 
a discreción, en perjuicio de lo que más importaba al virrey: mantener 
“enfrenados” a clérigos y frailes.  En conclusión 

Hasta que esta tierra tenga más asiento no soy de parecer que se 
impongan [los diezmos], sino que dichos curas se sustenten del 
peso que se ha de imponer en las tasas a cada indio tributario para 
doctrina. Y en aquellas doctrinas donde no bastare, se supla lo que 
más fuere necesario de los tributos que pagaren a su encomen-
dero296.  

 
Así, pues, mientras todo eso se lograba, para el virrey Toledo era preciso 
“sobrellevar las órdenes [mendicantes] tirándolas de la rienda y me-
tiendo a los ordinarios en la posesión de la jurisdicción”297.  

De manera análoga a la cuestión de los diezmos, el virrey había 
aconsejado al rey que la reciente legislación para el conjunto de las Indias 
dejara de estarlo en los reinos y provincias del Perú, al menos durante 
algunos años “hasta que esta tierra tuviese más asiento”. Es muy proba-
ble que se refiriera a la instauración de los beneficios eclesiásticos 

  
295 Carta del virrey Toledo al rey sobre materias de diezmos, La Plata, 30 de noviembre de 
1573, en Levillier, Gobernantes, V, 263-273. 
296 Carta a S.M. del virrey Toledo, La Plata, 30 de noviembre de 1573, en Levillier, Gobernan-
tes…, V, 264-269. 
297 Carta a S.M. del virrey Toledo, Potosí, 20 de marzo de 1573, en Levillier, Los Gobernantes…, 
V, 7-26. 



- 156 - 

permanentes. El nombramiento de sus titulares quedaría en manos del 
Consejo de Indias y ampliaría el margen de acción de los obispos a partir 
de la sanción canónica que ellos otorgaran. Con esa petición buscaba 
desterrar los efectos que subvirtieran el sentido de equilibrio entre ambos 
cleros implementado durante su visita. Por ejemplo, las dificultades que 
imponía controlar al clero extra clausura, es decir, de aquellos religiosos 
que vivían fuera de su convento y ejercían la cura de almas sujetos a la 
jurisdicción de su superior, no a la eclesiástica ordinaria298. Para el vi-
rrey, lo ideal era que “en algunas doctrinas donde hay clérigos se pongan 
frailes y por el contrario”. Sin embargo, tenía claro que los obispos siem-
pre favorecerían a clérigos y los provinciales de las órdenes pugnarían 
porque se pusieran doctrineros frailes y así “vendrán a estar los unos y 
los otros con más libertad y con menos respetos de los que conviene que 
tengan”. La solución, por lo tanto, residía en el ejercicio pleno del patro-
nato real por el virrey  

Me queda libertad y la tengo por el poder de vuestra Majestad para 
poder nombrar y presentar y remover de sus doctrinas y darlas a 
los que me pareciese convenir, clérigos o religiosos, sin consulta y 
sin parecer de los dichos prelados. Los unos y los otros tienen por 
este interés y respeto atención a vuestra Majestad y al que gobierna 
para no descomponerse ni tratar y hacer repugnancia con libertad 
a los derechos de vuestra Majestad299. 

 
Modulación del dominio real 
 
¿Qué cabe concluir? Primero, que el gobierno de don Francisco de To-
ledo sí repercutió en el Tercer Concilio Provincial de Lima. Pero es aún 
más relevante corroborar que sus pautas de reconducción en lo eclesiás-
tico trascenderían en los virreyes sucesivos del Perú, como veremos en 
la tercera parte. Hay indicios plausibles para proponer que la visita y go-
bierno de Toledo consolidaron un zócalo o cimiento de disciplina 

  
298 Tudini, 2024, 91-92. 
299 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernan-
tes…, VI, 230 y siguientes. 



- 157 - 

eclesiástica bajo la preeminencia del virrey del Perú. Él mismo lo ex-
presó con asertividad y nitidez hacia el final de su mandato 

En esta tierra no conviene al servicio de vuestra Majestad que ni 
legos ni religiosos particulares puedan mucho ni tengan mucho 
para el buen seguro de ella; y todo lo que va enderezado en contra-
rio de esta ambición atrayendo así las repúblicas, aunque sea de-
bajo de buenos colores y para buenos efectos, me parece que con-
vendría prevenirlo y con recatamiento. Y vuestra Majestad no 
ponga duda, sino que es una de las cosas que ha conservado y 
conservará el seguro de esta tierra con esta manera de gente el 
freno de vuestro patronazgo real si se conserva en la forma que 
tengo dicho 300 

 
En tanto que modulación del dominio real, ese “freno” sentó un prece-
dente paradigmático para el ejercicio del patronato eclesiástico. Su prin-
cipal mecanismo radica en la contención y en la concertación jurídica, 
bajo la autoridad del virrey y de los gobernadores de provincia, de acto-
res y factores antagónicos que pudieran reanudar las tendencias a la dis-
gregación. El cauce primordial del gobierno hacía converger o confluir 
ambos cleros conforme a las siguientes estrategias: sostener obispos 
cuyo poder estaba aún lejos de consolidarse; alentar la erección de nue-
vas diócesis en difícil asociación con gobernadores o presidentes y con 
las Audiencias, a cuya jurisdicción se acogían en el ámbito judicial; su-
pervisar a clérigos con expectativas de sustento definitivo y a menudo 
enfrentados al clero de las catedrales; frenar con energía a los frailes en 
sus afanes de autonomía y exención; amparar a las poblaciones autócto-
nas en orden a su reducción, cristianización, organización laboral y fis-
calidad; reconducir encomenderos y señores indios en condiciones de 
lealtad a la Corona; promover la unificación de la doctrina y del culto a 
fin de desterrar “idolatrías” disgregantes; exigir y facilitar el aprendizaje 
de las lenguas autóctonas; supervisar los sínodos diocesanos de carácter 
local, pues reunían a los pastores de las parroquias o células básicas; 

  
300 Carta del virrey al rey, Los Reyes, 8 de octubre de 1578, en Levillier, Gobernantes…, VI, 78, 
cursivas mías. 



- 158 - 

sugerir la elevación de algunas sedes a iglesias metropolitanas para atajar 
la desvinculación que imponían las distancias dificultando las visitas 
pastorales; incrementar las facultades de arbitraje del virrey y de sus su-
cesores sobre aquel andamiaje portentoso de autoridades en binomio 
eclesiástico/secular, entre demás acciones.   

Como en seguida veremos, si la conservación en lo eclesiástico de 
los dominios del Perú precisaba que el virrey sobrepusiera su autoridad 
a la vez sobre los frailes y el clero secular, esa práctica estaba en las an-
típodas de lo que acontecía en la Nueva España. En esta última, la resis-
tencia de los mendicantes era todavía más tenaz y su espíritu de autono-
mía extremo en “la jurisdicción y mano que tuvieron al principio de la 
conquista”301. 
 

  
301 Carta al rey del virrey Toledo, Potosí, 20 de marzo de 1573, en Levillier, Gobernantes…, V, 
25. 



 

 
 
 

II.- Nueva España 
 
Referente de ubicación 
 
De nuevo, la geopolítica se revela implacable, aunque en un sentido in-
verso a las Indias meridionales. El continente, incomparablemente más 
angosto, se halla atravesado en el paralelo 19 norte, por un eje volcánico 
limitado en uno y otro extremo por sierras madres. Esos accidentes oro-
gráficos perfilan valles extensos de altiplano. El más central, o de Mé-
xico, es una enorme cuenca lacustre donde había hasta cinco lagos. Los 
valles se hallan interconectados y configuran una serie de mesetas con 
altitudes promedio de 1550 a 2000 m, es decir, no extremas, que dan 
lugar a sendas vertientes de intercambio. De ahí que esa parte nuclear de 
Mesoamérica no haya presentado obstáculos a la conquista hispana, ni 
de suelo, ni de un clima más templado que el de Castilla.  

Los contingentes hispanos que ahí incursionaron en 1519, hasta ese 
momento solo habían tenido experiencia de las islas Bahamas, de las del 
Caribe y del istmo de Tierra Firme que llamaron del Darién. Consecuen-
temente, aún no se habían enfrentado al ascenso a un altiplano desde el 
litoral. Por analogía, esa vivencia debió hacerles evocar la meseta central 
de Castilla, hasta el grado de que, meses después, Hernán Cortés propuso 
en su segunda carta de relación al emperador Carlos V el nombre de 
“Nueva España” para esa tierra302. Todo lo cual difiere de las barreras de 
la cordillera andina. Con sus altitudes y climas extremos, enormes dis-
tancias, territorios aislados y el rigor del trajín, en ella se impusieron di-
ficultades de toda índole con la disgregación como denominador común. 
En cambio, sujeta a la angostura del continente y a un altiplano propenso 
a los intercambios, la geografía de Nueva España fue desde el principio 
favorable a la integración. Lo mismo en términos de su alta densidad 

  
302 Val Julián y Musset 1998. 



- 160 - 

demográfica, de la compleja organización política y sofisticada cultura 
de sus señoríos autóctonos, que de sus numerosos y tempranos asenta-
mientos españoles. 
 
Pueblos y frailes 
 
Empecemos considerando los señoríos. Con adelanto de quince a veinte 
años en relación con los Andes, en los valles centrales de Mesoamérica 
densamente poblados, la primera evangelización estuvo animada por 
procedimientos de la reforma del clero en la España del siglo XV que 
incluso repercutieron en el más turbulento Perú303. En el último cuarto 
del XVI el propio virrey Toledo la rememoró a manera de epopeya al 
deplorar la situación que enfrentaba 

No se puede dejar de sentir y decir la diferente obra que han hecho 
los de la Nueva España en aquel reino en lo espiritual, que los de 
este, porque de aquí ha redundado mucho trabajo a los gobernado-
res y gran impedimento para el gobierno lego […] Parece que la 
Nueva España como primogénita se llevó a los principios la nata y 
se acertó en la elección de los prelados así para las iglesias como 
para las religiones […] lo cual, según refieren los antiguos, no se 
acertó tanto para este reino y enflaqueciose más por los levanta-
mientos, guerras y bullicios que desde los principios hubo en él 304. 

 
Quedan todavía vestigios de un impresionante sistema de iglesias-con-
vento de los frailes estratégicamente ubicadas en cada señorío o princi-
pado según el establecimiento respectivo de las órdenes de San Fran-
cisco, Santo Domingo y San Agustín. Estas asentaron su presencia sobre 
formas de adhesión características de una derrota violenta, pero rápida, 
de la Triple Alianza presidida por México-Tenochtitlan, a la que siguió 
la incorporación de cientos de esos principados autóctonos. Al cabo de 
unas décadas las sedes de las “doctrinas” formaban parte de un conjunto 
fuertemente integrado. Su rasgo más sobresaliente era la subsistencia 

  
303 Mazín, 2009,78, 79, 87. 
304 El virrey Toledo al rey, Cuzco, 1 de marzo de 1572, en Levillier, Gobernantes… IV, 1-41. 



- 161 - 

social y política de las entidades prehispánicas. Se sustentaba en vínculos 
entre señores y caciques indios, frailes y encomenderos que a partir de la 
década de 1540 no estuvieron en constante pie de guerra, como en los 
Andes. Era un régimen de dominio hispano indirecto sujeto ya no al do-
minio del tlatoani de México, sino al rey de España, lo que explica el 
éxito y rapidez de las conquistas. Pronto contó con una pléyade de cro-
nistas, soldados conquistadores y frailes que hicieron su apología.  

Poco después, ese régimen transitó hacia un “orden de república” 
presidido por los cabildos castellanos, los alcaldes mayores y los corre-
gidores. La instauración de estas instancias de autoridad fue consecuen-
cia de la organización local y de la negociación como práctica de diver-
sos grupos, lo que incrementó el ámbito de dominio de la Corona. De 
suerte que las figuras de autoridad superior, como los oficiales de real 
hacienda, la Real Audiencia de México y poco después el virrey, fueron 
conformadas en términos de articulación con los principales actores so-
ciales. Se buscó contener o al menos paliar la pugna de facciones de en-
comenderos conquistadores, entre otras cosas mediante agentes y la ta-
sación de los tributos pagados por los indios, de los que estaba exenta la 
nobleza autóctona. Por su parte los frailes, cada vez más numerosos, 
mantuvieron su predominio en cientos de doctrinas y aun lo reforzaron, 
ya que a partir de 1535 contaron casi indefectiblemente con el respaldo 
del virrey. El primero, don Antonio de Mendoza, expresó que sin los 
frailes “se puede hacer poco”305.  

Y es que la llegada de franciscanos, dominicos y agustinos, en ese 
orden, precedió a la estabilización de las primeras diócesis de Nueva Es-
paña, por lo cual para mediados de siglo desplegaban una fuerza enorme. 
Mientras que en el primer concilio de Lima de 1551 se contempló la 
asignación de doctrinas no sólo a frailes, sino también a clérigos, el pri-
mer concilio de México en 1555 intentó contrarrestar la preponderancia 
de esas órdenes mendicantes y reivindicar, sin éxito, la jurisdicción ordi-
naria de los obispos frente a los privilegios pontificios omnímodos de 
aquellas. Hasta el grado de que bajo presión de los religiosos el Consejo 

  
305 Hanke, (ed.), 1976, 273, I, 38-39; García Martínez, 2011; Semboloni, 2014, 182. 



- 162 - 

de Indias hizo suspender en 1557 varias de las medidas de ese primer 
concilio306. 

Efectivamente, luego de una junta eclesiástica presidida en 1539 
por los primeros obispos, estos dirigieron una carta al rey. Había entre 
ellos varones virtuosos como el primer obispo de México fray Juan de 
Zumárraga (1528) y don Vasco de Quiroga fundador de la diócesis de 
Michoacán (1538), poco antes oidor aguerrido de la Audiencia de Mé-
xico. Calificaban de “cisma y división y confusión” la situación a que 
daban lugar los privilegios y exención de los mendicantes que el virrey 
favorecía  

Y como los indios ignorantes ven a los religiosos más favorecidos 
con más número y poder de alguaciles y ser más estimados del vi-
rrey, hacen más caso de los religiosos que de sus propios pastores 
y prelados y los obispos perdemos autoridad y crédito y reputación 
acerca de ellos. [“Firman Juan, obispo de México y Vasco, obispo 
de Michoacán, asistió también el obispo de Guatemala, pero no 
firmó”]. 307 

 
Sin embargo, a causa de la geografía propensa a la integración y, pese a 
peculiaridades regionales como en Tlaxcala o Michoacán, los “pueblos”, 
término aplicado a cada señorío autóctono como organización de amplia 
extensión territorial, no pudieron permanecer ajenos a un orden hispá-
nico incipiente, pero denso y turbulento308. Efectivamente, entre 1524 y 
1530 cundió la lucha de facciones entre émulos y detractores de Hernán 
Cortés, sin faltar quien evocara las revueltas de los “comuneros” en Cas-
tilla. El obispo Zumárraga pidió al rey estabilizar la Audiencia de Mé-
xico como instancia de justicia. Se hacía eco de la dinámica integradora 
de la tierra cuando en 1543 él mismo manifestó a Carlos V que un nexo 
natural semejante al de los huesos y la carne en el cuerpo humano unía a 
españoles y a indios. Sus sucesores en el episcopado acrecentarían esa 

  
306 Castillo, 2018, 80; Lundberg, 2002: 114 y ss.; Vargas Ugarte, 1953, I, 128. 
307 Carta al rey de los obispos de Nueva España, s/f, 1540, en Epistolario de Nueva España, IV, 
198, cursivas mías. 
308 García Martínez, 2008, 41 y 2019, 23. 



- 163 - 

proclividad309. Efectivamente, desde muy temprano confluyó en varias 
aglomeraciones en torno a México, como Coyoacán, Toluca y Cuerna-
vaca, un núcleo reducido de población hispana con barrios y señoríos 
habitados por numerosos indios310. 

El panorama idílico de la Nueva España, que el virrey Toledo pon-
deraría veinte años después, adolecía de importantes flaquezas. Muy 
pronto se puso de manifiesto la más relevante: en contraste con la bice-
falia del Perú nuclear y del “poli centrismo” andino, en Mesoamérica los 
principales ámbitos de poder y autoridad confluían hacia un mismo cen-
tro coordinador, la ciudad de México-Tenochtitlan, asiento de la capital 
autóctona, del virrey, de la Real Audiencia, del arzobispo de esa única 
iglesia metropolitana de las Indias septentrionales en el continente 
(1546-1548), de las provincias primigenias de las órdenes religiosas, del 
gran comercio y poco más tarde de la Inquisición, sin olvidar su pode-
roso cabildo de vecinos. Así, pues, todo giraba en torno de un mismo 
núcleo e impactaba en las provincias adyacentes. Por esta razón, en 
Nueva España la contienda y el enfrentamiento jurisdiccional entre indi-
viduos, grupos, corporaciones, gobiernos y autoridades se focalizaron. 
Un conquistador de la primera hora lo expresó así al mediar el siglo  

México [es] la más próspera ciudad, que debería ser la más ínfima 
porque no tornase a los resabios primeros, como ha habido señales 
y aun notable escándalo […] Acá, en la confusión que digo, ni ca-
bildos, ni congregaciones, ni ciudades, ni clérigos, ni frailes, ni au-
diencia vienen en entera conformidad y cada uno por su propio in-
terés olvida cualquiera bien común311. 

 
Como se comprenderá, hasta los más insignificantes despliegues de pro-
tocolo y privilegio tenían en México una repercusión desmedida que ha-
cía reverberar todas las pugnas de poder, a menudo de manera 

  
309 Fray Juan de Zumárraga al emperador, México, 4 de octubre de 1543, en BNE, Ms. 
/20285/3, 14-15, citado por Vallen, 2015. 
310 Mejía, 2024, 49. 
311 Carta del conquistador Ruy González al rey, México, 24 de abril de 1553, en Epistolario de 
Nueva España, VII, 369. 



- 164 - 

estrepitosa. Se entenderá por qué la segunda modulación estabilizadora 
del dominio real que aquí interesa responde a esa tónica. 
 
Orden hispánico e iglesia secular 
 
Veamos las cosas desde otro ámbito. A consecuencia de una intensa cir-
culación tanto local como transoceánica, hacia la década de 1570 la pro-
pensión geopolítica a la integración había dado lugar a un patriciado ur-
bano estrechamente vinculado tanto a Castilla como al propio reino312. 
Sus protagonistas articulaban un sistema expansivo de producción que 
acabaría por predominar. Primero interactuó y más tarde ejerció efectos 
de arrastre sobre el régimen de los señoríos-encomiendas-doctrinas. De 
esta suerte, los descendientes de los primeros conquistadores y poblado-
res, que habían heredado encomiendas y privilegios, se resistieron a ser 
desplazados por los funcionarios reales. Pero incluso algunos alcaldes 
mayores llegaron a identificarse con los intereses del empresariado en 
ciernes313. Por su parte, y al igual que los encomenderos, las más anti-
guas estirpes autóctonas fueron desplazadas o bien incorporadas con 
éxito a la dinámica de circulación trasatlántica, hasta el grado de poder 
llegar a extender su nombre, linaje e intereses en la propia corte del 
rey314.  Las actividades de ese sistema vinculaban el gran comercio, la 
ganadería, la agricultura y la minería con el eje interoceánico Veracruz-
Ciudad de México-Acapulco, que años más tarde se prolongaría hacia el 
Asia oriental. Esa dinámica tuvo muy tempranos indicios. En México el 
tesorero de real hacienda Gonzalo de Salazar los echó de ver a manera 
de vocación del reino  

El mayor mal es que aún no se tenga poder para emplear […] en lo 
que será todo el bien y acrecentamiento de estas partes, que es en 
descubrir por esa mar del sur lo que saben que no puede faltar, 

  
312 Bautista y Lugo, 2023. 
313 Rubial y Ramírez, 2024, 50, 51. 
314 Bautista y Lugo, 2023. 



- 165 - 

grandes islas, China, especiería para que tuviesen salida todas las 
granjerías de crías y bastimentos que ya sobran en estas partes315. 

 
Pero no solo eran vaticinios. En 1531se había fundado una Puebla 

de españoles próxima a la ruta entre la capital y Veracruz, así como un 
camino hacia esa costa habilitado por indios de Tlaxcala. El entusiasmo 
inicial y el porvenir del comercio llevaron incluso a vislumbrar la insta-
lación de una “Casa de Contratación” en el litoral. Se trataba de “perpe-
tuar el puerto de San Juan de Ulúa que es la llave de todo este mundo y 
cada año que se dilata dobla el interés que ha de costar”. 316 También en 
1531 se fundó Santiago de Querétaro, pequeña aglomeración de frontera 
y conquista de indios indómitos. Su consolidación fue consecuente con 
sus inicios como sitio de paso obligado hacia la ruta de la plata.  

Efectivamente el eje procedente del litoral del golfo se halló com-
plementado por el “Camino Real de Tierra Adentro” en dirección de los 
yacimientos argentíferos septentrionales de Zacatecas (1546) y Guana-
juato (1552). A finales del siglo ambos ejes continentales serían vincula-
dos hacia el Asia oriental a través del puerto de Acapulco, así como por 
el concurso marítimo del cabotaje procedente de las Indias meridionales 
entre Arica, El Callao, Guayaquil, Panamá, El Realejo y Huatulco, es 
decir, por los mercaderes del Perú y sus agentes o “peruleros”317. Carac-
terizado, pues, por su gran movilidad, el sistema expansivo de produc-
ción ejercería una atracción sumamente vigorosa sobre el sector agrope-
cuario, el avance militar y de población hacia numerosas “naciones” nó-
madas. Contaría con indios de Michoacán y de los valles centrales, 
nahuas, otomíes y tlaxcaltecas en calidad de conquistadores-pobladores. 
Todo ese dinamismo impactaría sobre una mano de obra autóctona que, 

  
315 Carta de Gonzalo de Salazar al secretario don Juan de Sámano, México, 20 de septiembre 
de 1538, en Epistolario de Nueva España, III, 186. 
316 Epistolario de Nueva España, II, 100, 105, 121 y III, 139; Carta de Gonzalo de Salazar al 
secretario del Consejo don Juan de Sámano, México, 20 de septiembre de 1538, en Epistolario 
de Nueva España, III, 186. 
317 Carmagnani, 2012; Bonialian, 2019, 65-69. 



- 166 - 

reducida en número, aunque diversificada y encarecida, transitaría hacia 
modalidades de trabajo retribuido318.  

Al hallarse sumamente vinculada a la laboriosidad de la población 
hispana, la tierra fue muy reivindicada como noción jurídica. La evocó 
en fecha temprana fray Juan de Zumárraga al señalar que para “dar 
asiento a la tierra” nada era más importante “que los españoles tengan 
reposo y arraigamiento perpetuo en ella para que esa tierra les sea madre 
y ellos hijos que la amen, honren y defiendan”319. También la tuvo pre-
sente Jerónimo López, uno de los conquistadores y primeros pobladores 

[Hablo] de la conservación de estas partes y del mucho poder que 
en ellas ha de haber siempre de muy gran fuerza de españoles, esto 
es, toda la perpetuidad e seguridad de la tierra. Y [que] no hagan 
a vuestra Majestad entender otra cosa porque lo que en contrario 
se dijese es falso y el que lo dice no siente nada de la tierra320. 

 
La noción contribuyó a perfilar un rasgo sobresaliente de Nueva España, 
la integración que la geografía le imponía como patria. Su empresariado 
la asumió para sentar plaza y legitimar acciones y pretensiones ante el 
rey como su señor natural. 

Esa dinámica encontró eco en figuras de autoridad, aunque no ne-
cesariamente en el virrey, sino ante la instancia eclesiástico-diocesana. 
Era el clero secular el que de preferencia proporcionaba seno familiar, 
asistencia y administración espiritual a esos grupos, tanto en crianza y 
expectativas, como en términos de circulación, es decir, de agencia. 
Como veremos, a partir de 1554 fray Alonso de Montúfar, el segundo 
arzobispo de México, se convirtió en su vocero y defensor aguerrido a 
expensas de los frailes. En efecto, el contraste entre los clérigos y las re-
des de doctrinas-iglesias-convento de las órdenes mendicantes se haría 

  
318 Carta del virrey don Luis de Velasco al emperador, México 21 de febrero de 1552, en 
Epistolario de Nueva España, VI, 344; Chevalier, 1976; García-Abasolo, 1983, cap. II; Ruiz Gua-
dalajara, 2004, vol. I. 
319 Fray Juan de Zumárraga al emperador, México, 4 de octubre de 1543, en BNE, Ms. 
/20285/3, 14-15. Citado por Vallen, 2015. 
320 Carta de Jerónimo López al presidente del Consejo de Indias, México, 25 de febrero de 
1545, en Epistolario de Nueva España, IV, 236, cursivas mías. 



- 167 - 

cada vez más ostensible. Ese prelado lo echó de ver aun de manera visual 
a poco de llegar a su sede 

Es lástima de ver tanta iglesia y tan solemnes monasterios y que la 
matriz esté como una bodega y que cuando llueve no hay quien 
esté en ella321. 

 
Tal corroboración permite imaginar cuán extravagante parecería el esta-
blecimiento de las primeras catedrales en un orden social de densas po-
blaciones autóctonas con sus señores y caciques, frailes, encomenderos, 
corregidores y alcaldes mayores. Sin embargo, el raquitismo de las pri-
meras sedes diocesanas no impidió que los obispos y sus clérigos finca-
ran su legitimidad en “la antigüedad, prescripción legítima e inmemorial 
que llevaron de España” y no en el tiempo transcurrido a partir de su 
fundación en el Nuevo Mundo. 

Para el arzobispo de México proceder en la Nueva España de 1560 
como pretendían los frailes, o sea mediante una suerte de nuevo co-
mienzo, equivalía a “dar con los sagrados cánones por tierra”, a hacer 
tabla rasa del derecho común y del eclesiástico, recibidos de las iglesias 
de la Península. En virtud de esa hondura temporal, los cuarenta años 
transcurridos desde la conquista de México-Tenochtitlan no autorizaban 
a tener por “nueva” la Iglesia de las Indias. Para el prelado la iglesia de 
Granada, luego de su conquista por los Reyes Católicos en 1492, era un 
modelo para las Indias sin solución de continuidad. Buen conocedor de 
aquel reino andaluz, su patria, y hombre del imperio atento a otras latitu-
des, Montúfar estableció una comparación con el Perú. Era tan optimista 
e ilusoria como la que el virrey Toledo formularía años después respecto 
a la Nueva España. Afirmó que en los Andes centrales se habían pagado 
los diezmos desde un principio, razón suficiente, según él, para explicar 
una mayor y más efectiva presencia de los obispos y del clero secular al 
servicio del rey durante las largas guerras civiles. Por más virtual que 
fuera, esta apreciación corrobora las diferencias entre ambas latitudes.  

  
321 Carta del arzobispo al Consejo de Indias, 12 de septiembre de 1555, en Epistolario de Nueva 
España, VIII, 432. 



- 168 - 

El arzobispo aspiraba a una situación análoga a la de Granada que 
limitara los ímpetus de las órdenes mendicantes. Y no veía mejor recurso 
que el poblamiento y arraigo de los vecinos de origen peninsular, ni ma-
yor contribución de la iglesia diocesana que la formación de sus hijos, 
los españoles de ultramar. Por eso escribió al Consejo que: “De [los] es-
pañoles bien sé el contento grande que toda la tierra muestra con mi ve-
nida porque ven los provechos que de ella han sucedido”322. En cambio, 
para él los frailes no contribuían a una relación apropiada entre la Corona 
y los vecinos, pues ejercían sus ministerios con privilegios pontificios 
que cerraban sus institutos religiosos dándoles una autonomía que con-
sideraba inadmisible. Contaban además con el favor y parcialidad del 
virrey don Luis de Velasco, lo que deploraba: “Muy mucho vuestro vi-
sorrey pudiera haber remediado si no estuviese tan sujeto al parecer de 
los frailes, que en nada les osa contradecir”. Velasco y los franciscanos 
pugnaron y lograron que las exequias en honor de Carlos V en 1559 tu-
viesen lugar en el convento grande de San Francisco y no en la cate-
dral323. 

La equiparación tan reiterada del arzobispo y de sus sufragáneos 
respecto a la Península es concomitante con los avances del patriciado 
urbano y el sistema de producción antes mencionados, en el sentido de 
aspirar a integrar un reino por analogía con los de Castilla. En la asisten-
cia y administración de los obispos y el clero secular a comerciantes, mi-
neros, ganaderos estancieros, hacendados, así como a las poblaciones in-
terétnicas a ellos subordinadas, intervenían vínculos de índole pastoral, 
de parentesco, sociales, políticos y fiscales conforme a pautas de arraigo, 
migración y trasiego trasatlántico. No hay que olvidar que de esa pobla-
ción dependería el asiento y porvenir de las iglesias diocesanas mediante 
el pago del diezmo. 

De ahí que, a diferencia del Perú, en lo concerniente a Nueva Es-
paña ese impuesto eclesiástico habría de adquirir una relevancia que ex-
cede a toda ponderación. Por varios motivos: la concomitancia entre el 

  
322 Carta del arzobispo de México al Consejo de Indias, México, 18 de septiembre de 1555 
en Epistolario de Nueva España, VIII, 436. 
323 Carta del arzobispo al rey, México, 31 de enero de 1558, en Epistolario de Nueva España, 
VIII, 460; Rubial y Ramírez, 2024, 56. 



- 169 - 

clero secular o diocesano, el patriciado urbano y el sistema expansivo de 
producción, la estatura política que alcanzarían los obispos y la capaci-
dad de sus iglesias para concertarse y más tarde hacer prevalecer sus in-
tereses en la corte del rey. Ya dije que las tendencias a la integración, 
precoces, acabaron por impactar el régimen de las encomiendas, pueblos 
de indios y doctrinas de frailes, lo que exacerbaría las contradicciones y, 
en consecuencia, las confrontaciones. Hasta el grado de suscitar la nece-
sidad de reconducir el dominio real. Vimos, en cambio, que el virrey del 
Perú se inclinó por diferir el asiento de los diezmos en detrimento de las 
catedrales hasta que su autoridad sobre ambos cleros no acabara de con-
solidarse para contrarrestar la disgregación andina.  

 
Concilios, virreyes y prelados 
 
También, a la inversa del Perú, en lo tocante a concilios provinciales 
el virrey de Nueva España careció de protagonismo. Lo concentró para 
sí el arzobispo de México. Recuérdese que a causa de la ausencia del 
virrey Toledo, que visitaba el reino, el Concilio Tercero Provincial de 
Lima debió aplazarse de manera indefinida. En cambio, a poco de lle-
gar a finales de 1554, el arzobispo fray Alonso de Montúfar hizo ma-
nifiesta la instauración de la provincia eclesiástica de México con des-
pliegue de determinación. Era el primer prelado metropolitano en fun-
ciones, ya que Zumárraga, primer arzobispo en derecho, murió antes de 
ejercer de facto como tal. 

Consecuentemente, el Concilio Primero Mexicano validó canóni-
camente las “juntas” eclesiásticas que lo precedieron. Especial relevan-
cia revistió la de 1546 a que convocara el eclesiástico Francisco Tello de 
Sandoval, visitador de la Corona y consejero de Indias, a efecto de dar a 
conocer la reforma que derogaba las Leyes Nuevas a favor de los enco-
menderos y a la cual asistiera fray Bartolomé de Las Casas, obispo de la 
diócesis de Chiapa324. En esas juntas los obispos habían manifestado su 
capacidad para concurrir y reivindicarse como episcopado ante las órde-
nes mendicantes.  

  
324 Raup Wagner, 1967. 



- 170 - 

También se legisló acerca de la presencia, vínculos jurídicos e in-
tercambio de la sede metropolitana respecto a los prelados y a sus igle-
sias sufragáneas, erigidas dos décadas antes. En Tlaxcala-Puebla (1519, 
1543), Michoacán (1536, 1580) y Jalisco o Nueva Galicia (1548, 1560) 
había sido crucial la tenacidad con que los vecinos pobladores lograron 
que las instancias de autoridad fallaran a favor del traslado de la sede 
diocesana respectiva desde la cabecera de un señorío autóctono a una 
nueva aglomeración de cuño hispánico.  

En cambio, en Oaxaca (1535) y Ciudad Real de Chiapa (1539) ese 
ímpetu no se concentró en un traslado de sede, sino en la habilitación de 
ejes afluentes al sistema productivo presidido por la ciudad de México, 
es decir, rumbo al sureste, con bifurcaciones hacia la Mixteca, Tabasco 
y la península de Yucatán, o bien por el Soconusco hasta el reino de Gua-
temala. En sus capitales respectivas, Santiago de los Caballeros de Gua-
temala (1534) y Mérida (1561), también se asentó una iglesia catedral325.  

La tónica integradora del reino propiciaría la interacción de esas 
sedes diocesanas y no la erección de nuevas, como en las Indias meri-
dionales. En estas, el virrey Toledo y sus sucesores habían alentado el 
establecimiento de iglesias en detrimento territorial de Lima y Cuzco; 
acciones de gobierno que vinculaban a cada una con la Audiencia real a 
cuya jurisdicción judicial se acogían. Finalmente, habían previsto y ani-
mado la elevación de Chuquisaca o La Plata a iglesia metropolitana, ter-
cera sede arzobispal de las Indias andinas. 

Por otra parte, los decretos conciliares de México apenas se refie-
ren a la actividad de los frailes. No es de extrañar. Durante las sesiones 
los canónigos de la metropolitana y los obispos asistentes expresaron: 
“las órdenes han mostrado no mucho contentamiento de la dicha junta 
de prelados y santo concilio […] y por esto se tiene por cierto que en este 
navío han de escribir a vuestra alteza”326. Efectivamente, en reacción al 
primer concilio los frailes hicieron confirmar los privilegios que los exi-
mían de la jurisdicción de los obispos. Otro tanto harían en 1565 durante 

  
325 Carta del arzobispo al Consejo, México, 12 de septiembre de 1555, en Epistolario de Nueva 
España, VIII, 432; Bahena, 2024, cap. 2. 
326 Los canónigos de México al Consejo de Indias, México, 16 de septiembre de 1555 en 
Epistolario de Nueva España, VIII, 434. 



- 171 - 

el segundo. Por una denuncia que el arzobispo Montúfar manifestó al 
rey, sabemos también que se había pedido al virrey Luis de Velasco con-
vocar a los provinciales, ya que estos urdían una “liga” de las tres órdenes 
“para hacerse mayores señoríos y más fuertes y poderosos contra los pre-
lados”327. Para sentar precedencia, Montúfar intentó hacer imprimir los 
decretos conciliares de 1555 sin licencia de las autoridades reales, ni de 
la Santa Sede. Y como el Consejo de Indias se lo reprochara, subsanó 
hábilmente la falta diez años después convocando a un Segundo Conci-
lio que cumplimentaba la orden de Felipe II de obedecer y jurar los de-
cretos del Concilio de Trento328.  

A partir de la gestión de Montúfar se advierte el endurecimiento en 
la relación del metropolitano y de algunos de sus sufragáneos con el vi-
rrey en turno. En cambio, por más animadversión que se diera, en el Perú 
se impuso la preeminencia del virrey y de los gobernadores en materia 
de patronato eclesiástico sobre ambos cleros. En el Primer Concilio Me-
xicano constó la presencia de don Luis de Velasco, pero no en el segundo 
por haber muerto poco antes. Con todo, el arzobispo expresó con drama-
tismo al Consejo de Indias su sentir acerca del virrey, no fuera sino para 
cubrirse las espaldas en la corte 

[…] yo he hallado y hallo tanto disfavor, que me quiebran las alas 
y me desmayan a ir adelante en los trabajos. He hecho por mi parte 
todos los comedimientos y humildades que un capellán podría ha-
cer con su señor y nada me aprovecha […] Suplico a vuestra Alteza 
tenga por recusado a vuestro virrey y oidores de todo lo que contra 
mí y mi visitador escribieren. Esta iglesia nueva está tan opresa y 
avasallada de vuestro virrey y audiencia real que todo es uno por-
que no se hace más de lo que él quiere en estas cosas […]329. 

  

  
327 Carta al rey del arzobispo sobre la liga que habían hecho los frailes, México, 20 de junio 
de 1558, en Epistolario de Nueva España, VIII, 462. 
328 Pérez Puente, González González y Aguirre Salvador, 2004. 
329 Carta del arzobispo de México al Consejo de Indias, México, 18 de septiembre de 1555, 
en Epistolario de Nueva España, VIII, 436. 



- 172 - 

Legislación diocesana e integración del reino 
 
La viabilidad del ámbito eclesiástico diocesano en Nueva España iba a 
la par con la integración del reino. Los concilios lo asumieron de manera 
muy evidente. Desde el primero se hizo saber al rey que los clérigos no 
se podían sustentar a causa de ser la tierra excesivamente cara, con peli-
gro de que abandonaran las iglesias. Se referían a los “mercenarios”, así 
llamados porque su nombramiento no era aún permanente. A causa de 
un sustento raquítico, estos últimos se hallaban atraídos por el dina-
mismo comercial, agropecuario y minero. Por lo tanto, concretar la igle-
sia diocesana dependía de las fórmulas que sus prelados fueran eluci-
dando en aquel orden social. Los padres conciliares se hicieron eco del 
más conspicuo eje de la actividad económica y de su impacto en el clero 

Por valer las cosas más caras, pues todas van de acarreo de esta 
ciudad y del puerto de Veracruz y excusarse ha que los clérigos 
anden mercadeando, que con achaque y con decir que no se pueden 
mantener se meten en contrataciones indignas al sacerdocio330. 

 
Pero también enunciaron medidas que podían contribuir a mejorar la si-
tuación de las iglesias sufragáneas, aún más afectadas que la sede metro-
politana: una de ellas consistía en reparar San Juan de Ulúa para que los 
navíos se despacharan con brevedad edificando en la tierra firme del 
puerto. En su defecto, se seguían daños “a los mercaderes y a toda la 
república de esta Nueva España porque se encarecen las mercaderías y 
el oro y la plata que van a parar al servicio de vuestra Majestad”331. 

Permeaban, pues, los ímpetus de la actividad productiva más allá 
del portal de mercaderes y del mercado habilitados en la plaza mayor de 
la capital del reino, sin contar la cimentación de la nueva y definitiva 
catedral que inició hacia 1563. Las “sinodales” del Segundo Concilio 
Mexicano de 1565 enviadas al rey consignan que de “cinco o seis años” 

  
330 Carta del Concilio al rey, México, 1 de noviembre de 1555, en Epistolario de Nueva España, 
VIII, 437. 
331 Carta del Concilio al rey, México, 1 de noviembre de 1555, en Epistolario de Nueva España, 
VIII, 437. 



- 173 - 

atrás, tanto en México como en la Puebla de los Ángeles, aunque segu-
ramente también en reales de minas como Zacatecas, se echaba mano de 
ciertos “modos y maneras de logros y usuras, unas claras y otras paliadas 
en gran suma y cantidad” que debían contenerse para no afectar “la con-
tratación”, o sea el trato o comercio. Los usureros ponían a disposición 
de los empresarios un crédito a interés excesivo “como consta de los 
mercaderes que están en las cárceles por haber quebrado”. En conse-
cuencia, ese mismo concilio mandó, bajo pena de excomunión, que las 
personas que tuvieran noticia de semejantes contratos los manifestaran 
al obispo respectivo.332.  

Años después, con entusiasmo rayano en optimismo ingenuo, el 
arzobispo Montúfar expresó gratitud y loores a Dios y al rey “por abrir 
la puerta del Santo Evangelio por aquí [es decir, a través de Nueva Es-
paña] para tantas naciones y gentes como están en los reinos y provincias 
de la China y especialmente siendo el viaje tan breve y seguro”333. Se 
hacía eco de los progresos hechos desde que Alonso de Arellano y fray 
Andrés de Urdaneta habían dado con la ruta del “tornaviaje” de Manila 
hasta Acapulco a finales de 1565334. 

Los padres conciliares también sostuvieron que los indios debían 
llegar a pagar el diezmo “como lo pagan los vasallos de VM en España 
y así lo votamos todos cinco prelados en el santo concilio [el primero], 
los dos clérigos y tres religiosos, con los procuradores de las iglesias y 
prelados ausentes”. Poco después el arzobispo y los demás obispos vol-
vieron a la carga, pero ahora con sarcasmo ante la resistencia de los reli-
giosos: “Se dice que el día que hubiese diezmos cada pueblo tendrá pro-
pio cura y así los frailes serán frailes y no obispos ni virreyes, como ahora 
lo son”335. 

  
332 Carta al rey del arzobispo, México, 30 de noviembre de 1565, en Epistolario de Nueva España, 
X, 566; Staples, 2013, 377. 
333 Carta al rey del arzobispo, México, 31 de enero de 1568, en Epistolario de Nueva España, X, 
595. 
334 Caranci, 2016. 
335 Carta al rey del arzobispo sobre la liga que habían hecho los frailes y el poder que tenían 
en la tierra, México, 20 de junio de 1558, en Epistolario de Nueva España, VIII, 462. 



- 174 - 

Igual que en el Perú, en Nueva España el diezmo de indios fue 
mantenido en un compás de espera salvo el llamado de las “tres cosas”, 
trigo, ganados y seda, es decir, productos de origen europeo y ulterior-
mente asiático que los naturales cosechaban y cuya recaudación se había 
autorizado desde 1544. No obstante, para el arzobispo Montúfar aun esta 
última era una modalidad provisional y de dudosa eficacia. Su valor en 
dinero era mínimo, ya que, según él, pocos caciques sembraban produc-
tos de Castilla. Añadía que no pagar diezmos solo servía a los indios de 
incentivo para conformarse con una producción magra que perpetuaba 
su pobreza y sujeción a sus señores y a los frailes. Si los indios no paga-
ban diezmo, explicaba, tampoco lo harían muchos encomenderos de la 
tierra empezando por el marqués del Valle, “que tienen estancias de ga-
nados e ingenios de azúcar y sementeras de trigo y maíz y otras granje-
rías”. Es decir, dejarían de pagar una novena parte de los tributos a que 
estaban obligados para sustentar a los clérigos que les asistían336.  

El arzobispo advertía que la tierra “moría de hambre por no culti-
varse infinitas tierras que estaban baldías” y que la situación podía em-
peorar a causa de la llegada masiva de españoles, ya que “en cada armada 
vienen más de quinientos y todos se quedan aquí en México y no caben 
de pies”337. Vimos que el clero secular estaba vinculado familiarmente 
o interactuaba con grupos cada vez más dinámicos, hasta el grado de que 
el mismo fray Alonso de Montúfar ejercía actividades empresariales que, 
por cierto, una parte de su cabildo determinó comunicar al rey en tono 
de delación. Dijeron que el prelado había comprado minas y que las po-
nía a trabajar valiéndose de azogue, de esclavos y del concurso de ha-
ciendas pertenecientes a clérigos. También fue denunciado por la venta 
de una estancia de ganado, de una caballería de tierra y de una huerta. En 
un primer momento, el arzobispo replicó que eran de su hermano Martín 
de Montúfar recién llegado de España. Expresó asimismo que una parte 
de las ganancias la disponía como limosna para la ermita de Nuestra Se-
ñora de Guadalupe del Tepeyac extramuros de México.  

  
336 Carta del arzobispo al Consejo, México, 15 de mayo de 1556, AGI, México 336a. 
337 Carta al rey del arzobispo sobre la liga que habían hecho los frailes, México, 20 de junio 
de 1558, en Epistolario de Nueva España, VIII, 462. 



- 175 - 

El prelado promovía ese culto entre los indios y demás calidades y 
grupos étnicos, pese a la resistencia de los franciscanos, que temían que 
el antiguo que ahí se daba a la diosa Tonantzin confundiera a los prime-
ros. Con todo, esa devoción mariana fue ganando adeptos también entre 
la población hispana, como lo puso de manifiesto su benefactor, el em-
presario Alonso de Villaseca. Las pugnas entre ambos cleros no solo se 
referían al culto y a la jurisdicción, también a los territorios. Los diferen-
dos podían tener lugar con motivo del emplazamiento de una iglesia, er-
mita o bien de la procesión sobre algún trayecto. El arzobispo Montúfar 
pugnaba por afirmar la rectoría de la iglesia catedral en el ámbito urbano 
de varias maneras, sobre todo de la fundación de corporaciones que es-
tarían bajo su jurisdicción y tutoría, como los primeros conventos de re-
ligiosas. Los frailes, por su parte, no se conformarían con ser simples 
coadjutores del episcopado, así que defendían las zonas de primera ocu-
pación en torno a sus conventos y en las parcialidades de los indios que 
caían bajo su jurisdicción. Esos enfrentamientos no se limitaron ni a la 
ciudad capital ni a la arquidiócesis de México. También fueron acalora-
dos en escenarios de las diócesis de Michoacán y de Puebla-Tlaxcala por 
los mismos años338. 
 
El antagonismo, la visita y la coyuntura de 1566 
 
Montúfar respondió a las acusaciones dirigiéndose al rey. Su defensa es 
elocuente del antagonismo de poder más ostensible en el reino 

Mi persona y oficio está muy desacreditada con vuestra Majestad 
y con los de vuestro Consejo a causa de una información que diz-
que hizo vuestro visorrey contra mí y por vuestro real mandato, de 
lo cual los que en ella entendieron andan tan favorecidos. Me siento 
libre de lo que me han desacreditado con vuestra Majestad […] y 
lo que más me ha puesto en admiración es la consciencia de vues-
tro visorrey y cegarse tanto con la enemistad que siempre me ha 

  
338 Carta al rey del Deán y cabildo de México, México, 14 de febrero de 1561, en Epistolario de 
Nueva España, IX, 498; O’Gorman, 1986, cap.1; Carrillo, 2003; Peña, 2018; Rubial y Ramírez, 
2024, 62-68; Herrejón, (ed.), 2021. 



- 176 - 

tenido […] y muy escandaloso que haya hecho la información con 
personas sospechosas y de quien no supiese la verdad de la falsa y 
diabólica relación que a vuestra Majestad envió339. 

 
Ese antagonismo había sentado plaza y persistiría como tendencia. El 
prelado aseguraba que su enemistad con el virrey era “ardid que en esta 
tierra se tiene escribir falsedades por terceras personas de quien no se 
puede tener sospecha”. Secundada por el ayuntamiento de México, la 
oposición de Montúfar a la gestión de don Luis de Velasco hizo que la 
Corona ordenara efectuar una nueva visita de las autoridades y corpora-
ciones del reino. El arzobispo no pudo menos que congratularse de la 
llegada inminente del visitador de España. Como “testigo de vista”, no 
solo de cargo, ese ministro informaría al rey “si cabe en mí alguna cosa 
de lo que el dicho visorrey dio aviso contra mí a VM”340. A este respecto, 
cabe señalar que en Nueva España las visitas ordenadas por la Corona, 
tan frecuentes, procedían buscando condiciones de adaptabilidad de gru-
pos y corporaciones a la rápida integración del reino, a la antinomia irre-
soluble de los cleros y a la mediatización de los virreyes. En el Perú, en 
cambio, eran esporádicas dada la preeminencia del virrey, y sobre todo 
impulsaban estrategias de reconducción coadyuvantes a la pacificación 
de las Indias meridionales. 

En efecto, en julio de 1563 llegó a México el consejero de Indias 
Jerónimo de Valderrama, cuya visita del reino se prolongaría hasta fina-
les de 1565. Debía rendir un informe del gobierno, de los medios de re-
caudación fiscal, del estado decreciente de los tributos a ser revertido, así 
como de numerosos abusos que enmendar. Su gestión dejó rastros im-
portantes no sólo en el aspecto fiscal, también en el demográfico. A con-
secuencia de la tasación de tributarios que efectuó, se sabe que habitaban 
la capital cerca de 50 000 indios y otros 30 000 en Santiago Tlatelolco. 
Otras fuentes nos dicen que había 2 000 mestizos, 1000 mulatos y 8 000 

  
339 Carta al rey del arzobispo, México, 17 de marzo de 1563, en Epistolario de Nueva España, 
IX, 524. 
340 El arzobispo al rey, 28 de febrero de 1564, en Epistolario de Nueva España, IX, 524 y X, 545. 



- 177 - 

españoles. Una aglomeración cercana, pues, a las 100 000 personas hacía 
de México una de las ciudades más pobladas del planeta341. 

La visita fue particularmente crítica de prácticas fiscales que bene-
ficiaban en prioridad a la nobleza autóctona y a los frailes. Desactivarlas 
implicó no solamente quitar la exención a los indios nobles y eliminar el 
tributo en especie, sino también extenderlo a parejas mixtas de indios y 
negros y a los cada vez más numerosos indios de servicio en haciendas, 
minas y obrajes. Valderrama prohibió a los frailes controlar los recursos 
de las cajas de comunidad de los pueblos, limitó su injerencia en la elec-
ción de las autoridades, desconoció su reclamo de jurisdicción en materia 
judicial y censuró el maltrato de algunos a los indios342.  

El visitador criticó asimismo al virrey Velasco, entre otras cosas 
porque su familia se hallaba emparentada con miembros sobresalientes 
de los grupos de poder político y económico de Nueva España. Valde-
rrama también persiguió a los oidores de la Audiencia por presuntos con-
tubernios en perjuicio de los tributos, suspendió de sus funciones a dos e 
hizo renunciar a un tercero, Alonso de Zorita, principal defensor de los 
indios343. Evidentemente la proyección del arzobispo creció y el antago-
nismo entró en un compás de espera a la muerte del virrey Luis de Ve-
lasco. La anunció el cabildo eclesiástico de México al rey en el verano 
de 1564. De ese anuncio destaca la muy favorable opinión que el clero 
catedral tenía del segundo de los hijos del mandatario difunto: “Dejó aquí 
a su hijo don Luis de Velasco, muy necesitado y pobre, además de ser 
tan buen caballero y tan bienquisto y amado de todos en esta Nueva Es-
paña”344.  

La alusión no era gratuita y tendría importantes consecuencias. 
Con estudios universitarios en Salamanca e investido no hacía mucho 
como caballero de la orden de Santiago, por formar parte de la comitiva 
del príncipe Felipe en Bruselas, el joven Velasco, de veinte años, llegó a 

  
341 Rubial y Ramírez, 2024, 60. 
342 Rubial y Ramírez, 2024, 58; Connell, 1978. 
343 Scholes y Adams, 1961, 213. 
344 El Deán y cabildo de México al rey, México, 8 de septiembre de 1564, en Epistolario de 
Nueva España, X, 551, cursivas mías. 



- 178 - 

la Nueva España en 1560345. Efectivamente, su arraigo a la ciudad de 
México y al reino movió al clero catedral a expresarle afecto. Al correr 
de los años y bajo el impulso del episcopado, don Luis hijo habría de 
desempeñar un papel extraordinario en la modulación del dominio real. 
Por ahora ya prefiguraba al virrey idóneo para la tierra; nada más, pero 
también nada menos. 

Efectivamente, algunos miembros de la familia tanto nuclear como 
extensa de su padre, el primer virrey Velasco, habían emparentado o es-
taban por hacerlo con grupos e individuos prominentes de la tierra, es 
decir, con la primera nobleza del patriciado urbano de Nueva España. 
Incluían a Francisco, hermano del virrey, al tío de su mujer don Pedro de 
Castilla, a primos hermanos, primos segundos y a dos de sus hijos. Fran-
cisco de Velasco había casado con Beatriz de Andrada, hija de Leonel 
de Cervantes, conquistador de la primera hora. Ana de Velasco, una de 
las hijas del virrey, viajó desde Sevilla con su familia y comitiva en 1561 
por estar prometida en matrimonio a Diego de Ibarra, el hombre más 
acaudalado de Nueva España, fundador de las minas de Zacatecas y de-
fensor de su frontera norte.  

Así, pues, al llegar a México el joven don Luis se halló vinculado 
a un extenso, poderoso y distinguido ámbito familiar en que convergían 
varios linajes de la tierra: Velasco, Cervantes, Ibarra, Andrada y Castilla. 
Y, para culminar, a finales de 1564 o principios de 1565 él mismo se 
casó con María de Ircio, natural de Nueva España, emparentada tanto 
con la nobleza castellana por la rama de los Mendoza –la madre de María 
era hermana ilegítima del primer virrey Antonio de Mendoza– como con 
un grupo de conquistadores entre los que se contaba Martín de Ircio, el 
padre, a la sazón encomendero. A la muerte del virrey Velasco, su hijo 
Luis obtuvo del rey promesa de una pensión perpetua de 6 000 ducados 
al año, por los servicios prestados por su padre y por su suegro, que co-
braría de los tributos de las encomiendas de este último346. 

En 1563 también llegó a México don Martín Cortés, el segundo 
marqués del Valle, hijo del conquistador y fundador de la Nueva España. 

  
345 Schwaller, 2003. 
346 Schwaller, 2003. 



- 179 - 

En principio fue bien recibido. Más aún, el virrey Velasco despachó a su 
hijo a Veracruz para darle la bienvenida347. Al celebrar su llegada, algu-
nos conquistadores y sus descendientes aprovecharon la ocasión para re-
cordar al rey que, por sus méritos y servicios, el “repartimiento perpetuo” 
de la tierra, prometido desde tiempos del virrey Mendoza, aún no tenía 
lugar. Quienes habían perdido sus encomiendas o estaban a punto de ha-
cerlo, expresaban su resentimiento a la Corona y al virrey Velasco, pues 
este había puesto en vigor las Leyes Nuevas reformadas, que preveían la 
sucesión de las encomiendas solamente por dos vidas, o sea, sin perpe-
tuidad ni ejercicio de jurisdicción alguna348. Afirmaban estar Dios y el 
rey “muy deservidos” y la tierra haber dejado de ir “en muy grande au-
mento”, de ahí que si la dilación persistía “se seguirían grandes inconve-
nientes”. Prometían a la Corona pagar un servicio “de cantidad mode-
rada” a cambio de tan esperada y generosa merced. Para hacerse notar 
todavía más, el 25 de julio de 1564 presidieron con alarde de ostentación 
la fiesta de Santiago Apóstol en Santiago Tlatelolco. Cinco días después 
moría el virrey Velasco349. 

A causa de su reciente matrimonio, Luis de Velasco el joven se 
hallaba relacionado con ese grupo. Sin embargo, por diferendos de auto-
ridad y precedencia, tanto el virrey su padre como Cortés, recelaron 
pronto uno del otro y expresaron sendas quejas350. Para mediatizar al vi-
rrey, el grupo de encomenderos había pretendido obtener el favor del 
visitador Valderrama. Se valían de que este último era huésped del mar-
qués del Valle, por estar en construcción las casas reales de México. Más 
tarde, el Consejo de Indias interrogaría a Cortés por supuestas acusacio-
nes hechas contra él por el virrey Velasco en relación con su presunta 
interferencia en la visita351. 

El deceso del virrey en julio de 1564 suscitó un importante vació 
de poder. A causa de estar los oidores sujetos a la visita de Valderrama 

  
347 Schwaller, 2003, 38. 
348 Simpson, 1966, 147; Salinero, 2017, cap. X. 
349 Carta al rey de varios conquistadores antiguos, pobladores y encomenderos […], México, 
17 de febrero de 1564, en Epistolario de Nueva España, X, 537; Rubial y Ramírez, 2024, 59. 
350 Schwaller, 2003, 39-41. 
351 Schwaller, 2003, 41. 



- 180 - 

y de haber algunos sido suspendidos, la Real Audiencia no estaba en 
condiciones de asumir el gobierno del reino. Por eso, un mes después 
algunos encomenderos pidieron al rey que hiciera del visitador presi-
dente de ese tribunal y que designara a don Martín Cortés como capitán 
general de Nueva España.  

Una crisis sin precedentes sobrevino al zarpar Valderrama rumbo 
a España en marzo de 1566352. Fue entonces cuando los oidores sospe-
charon que en torno a Cortés se fraguaba una conspiración para derrocar 
el dominio del rey en México, pese a que el marqués no parece haberla 
reconocido de manera expresa. Algunos informantes corroboraron la 
sospecha en la forma de una delación y el principal de los denunciantes 
fue don Luis de Velasco el joven, para entonces regidor de México353. 
En efecto, este testificó ante la Real Audiencia que Alonso de Ávila y su 
hermano Gil González de Ávila, descendientes de conquistador, lidera-
ban la conspiración. Fueron arrestados y tras de una instrucción expedi-
tiva se les decapitó el 3 de agosto de 1566 por orden de la Audiencia en 
la plaza mayor354.  

Aquí interesa verificar que entre los conspiradores figuraba el deán 
de la catedral, Alonso Chico de Molina. Su complicidad fue confirmada 
por el maestrescuela de la misma iglesia, el doctor Sancho Sánchez de 
Muñón, hombre cercano al Lic. Juan de Ovando, quien estaba por em-
prender una visita del Consejo de Indias355. La Audiencia de México pi-
dió al arzobispo hacer arrestar al deán, lo que hizo desde el 16 de julio 
para, en seguida, ser interrogado. El prelado no estaba convencido de su 
culpabilidad, por lo que la sentencia de Chico de Molina se limitó a su 
exilio de las Indias, sin reclusión a perpetuidad356. Más tarde, el maes-
trescuela Sánchez de Muñón, como procurador de su iglesia en España, 
asumiría un papel importante en la prosecución judicial contra el deán, 
que en 1571 aún esperaba sentencia357.  

  
352 Salinero, 2017, 360. 
353 Schwaller, 2003, 40; Orozco y Berra, 1853, 34-35. 
354 Salinero, 2017, 383. 
355 Schwaller, 2003, 42. 
356 Salinero, 2017, 389. 
357 Mazín, 2007b, cap. 2. 



- 181 - 

Adquiere así pleno sentido la mención tan encarecida de don Luis 
de Velasco el joven por parte del cabildo eclesiástico de México. Pero 
también caen por su propio peso las difamaciones orquestadas en su mo-
mento por el deán Chico de Molina y secuaces contra el arzobispo Mon-
túfar, que al parecer persistían tras su destierro  

En lo que toca al deán ha sido negocio muy acertado haberlo des-
terrado perpetuamente de esta tierra, así por la culpa que contra él 
resultó del alzamiento, como por la paz y concordia que hay así en 
lo eclesiástico como en lo seglar […] Y aun yendo por la mar […] 
nos escribió a mi compañero [su secretario, Bartolomé de Le-
desma] y a mí dos cartas o, por mejor decir, libelos infamatorios358. 

 
¿Qué nos dice la conspiración fallida Ávila/Cortés acerca del prelado y 
su cabildo? ¿Qué consecuencias tendría para las iglesias de Nueva Es-
paña? Primero, que fue preciso ratificar lealtad al rey y confirmar la es-
tabilidad del reino en lo eclesiástico. Para, en seguida, aprovechar la co-
yuntura y reivindicar el asiento de la iglesia metropolitana en el orden 
social. En efecto, el arzobispo ponderó las acciones punitivas de su igle-
sia contra el deán y contra algunos clérigos que remitió en la misma flota 
que llevó presos a España “al marqués del Valle y a don Luis Cortés, su 
hermano”. La justicia eclesiástica procedió asimismo contra algunos 
franciscanos, a quienes se condenó a exilio y reclusión359. La tierra que-
daba, pues, “muy asentada y pacífica” con “unos castigados, otros es-
pantados y atemorizados”. Como una merced de Dios y del rey, Montú-
far agradecía haberse descubierto a tiempo “la coyuntura” porque “si así 
no fuera esta tierra estuviera perdida”360.  

Acerca de esto último, el arzobispo se hacía eco de dos testimonios. 
Uno del general de la armada que tomó puerto en Veracruz el 18 de sep-
tiembre de 1566. En él expresaba lo oportuna que había sido la llegada 
en los navíos de don Gastón de Peralta, el marqués de Falces, como 

  
358 Cartas del arzobispo de México al rey, México, mayo de 1567 y México, 31 de enero de 
1568, en Epistolario de Nueva España, X, 595. 
359 Salinero, 2017, 367. 
360 Carta del arzobispo a Ochoa de Luyando, secretario del Consejo sobre la rebelión […], 
México, 31 de enero de 1568, en Epistolario de Nueva España, X, 594. 



- 182 - 

nuevo virrey. Al enterarse ahí mismo de la “alteración” de México había 
viajado en seguida a la capital361. El otro testimonio es de don Francisco 
de Velasco, hermano del virrey anterior. En él da por sentada la lealtad 
sin doblez de su sobrino don Luis. Para conferir legitimidad y validez a 
su declaración, don Francisco dijo que la Audiencia de México le había 
hecho a él mismo nombramiento de capitán general en espera del mar-
qués de Falces. En seguida ratifica que su sobrino había, efectivamente, 
denunciado la conspiración ante los oidores. Añade que el marqués del 
Valle le había “formado queja” a don Luis y que “por haber tenido 
enemistad al virrey su padre, fue parte para que se le imputase culpa [a 
Cortés]”. Don Francisco llega a dos conclusiones: primero que la 
“enemistad con el virrey mi hermano [fue] negociada por el mismo mar-
qués para el efecto que después sucedió”. Y la más importante: 

Mal cumpliera don Luis mi sobrino lo que debía al servicio de 
vuestra Majestad, si venido a su noticia caso tan atroz como el que 
se trataba, por consideración del marqués lo disimulara y dejara 
que se hiciera tan gran deservicio a vuestra Majestad y [que] se 
perdiera lo que su padre en el real nombre gobernó362. 

 
Después de tres años de estancia en España (1572-1575), donde se 

convirtió en el patriarca indiscutido de su linaje a consecuencia de haber 
muerto Antonio, su hermano primogénito, que nunca atravesó el Atlán-
tico, don Luis regresó a México. Consolidar la parte indiana de ese pa-
triarcado e imprimirle continuidad hizo de él uno de los hombres más 
importantes del reino. En efecto, Velasco el joven ejercería como infor-
mante de calidad del rey para lo concerniente a Nueva España363. Lo 
haría, sin embargo, con un importante desafío: conciliar las necesidades 
e intereses del reino como “natural” que era prácticamente de él, con los 
de la Corona. No era poca cosa. El balance judicial del “complot de Cor-
tés” se elevaba a 80 condenaciones, hecho judicial sin precedente en 

  
361 Carta al rey del general Juan de Velasco de Barrio, México, 2 de diciembre de 1566, en 
Epistolario de Nueva España, X, 577. 
362 Carta de don Francisco de Velasco al rey, 24 de marzo de 1567 en Epistolario de Nueva 
España, XI, 585. 
363 Schwaller, 2003, 45. 



- 183 - 

Nueva España. La ruptura de relaciones con el rey era una ofensa graví-
sima tipificada en el crimen de lesa majestad364. 

Pasemos ahora a considerar los efectos de aquella “coyuntura” so-
bre las iglesias catedrales. Como veremos, la transición de un régimen 
de diezmos raquíticamente apuntalado en una parte de los tributos, a otro 
de “diezmos generales”, dependería de una recomposición del panorama 
social y agropecuario de la Nueva España. Ya había indicios. En los úl-
timos años de su larga gestión, el arzobispo Montúfar se había propuesto 
intensificar la presencia del clero secular en la ciudad de México. Poco 
antes, al final del Segundo Concilio de 1565 y, pese a la oposición de los 
franciscanos, Montúfar había logrado que dos “visitas” de ellos, al 
oriente, San Pablo y San Sebastián, pasaran a manos de clérigos secula-
res. En 1568 el prelado hizo de dos viejas ermitas, una al norte, Santa 
Catarina de Alejandría y otra al poniente, Santa Veracruz, parroquias de 
españoles365. El mismo año, la acción de repeler una real cédula ganada 
de manera subrepticia y perjudicial a las rentas de la catedral de México 
suscitó la siguiente determinación trascendental 

Los cabildos y prelados de esta tierra escribimos a su Majestad y 
enviamos en nombre de ella una dignidad de esta Santa Iglesia ma-
triz, que es el maestrescuela, por ser persona muy hábil […] Los 
negocios que lleva son muy importantes al asiento de esta tierra en 
lo temporal y espiritual por no tener propiedad en los ministros ni 
con qué sustentarlos366. 

 
Tomaba así forma una estrategia determinante de la modulación del do-
minio real en Nueva España: que las iglesias representaran sus intereses 
comunes en la corte del rey en nombre de un reino cuyas catedrales em-
pezaban a reivindicarse como dinámicas actoras. Sancho Sánchez de 
Muñón, maestrescuela de la metropolitana, designado procurador, había 
debido su promoción a esa dignidad al Lic. Juan de Ovando cuya 

  
364 Salinero, 2017, 438. 
365 Rubial y Ramírez, 2024, 62. 
366 Carta del arzobispo a Ochoa de Luyando, secretario del Consejo de Indias, México, 31 de 
enero de 1568, en Epistolario de Nueva España, X, 594. 



- 184 - 

“hechura” era367. Como ya lo hacían otros “indianos”, Sancho pondría a 
prueba su habilidad para tejer relaciones en Madrid a la sombra del grupo 
de clientes y protegidos de aquel, máxime que en agosto de 1571 el rey 
designaría a Ovando presidente del Consejo de Indias368. 
 
El arraigo y las hechuras cortesanas 
 
La presencia del maestrescuela de México en la corte se significó por la 
información que proporcionó de la Nueva España al grupo de ministros 
participantes en la Junta Magna o de las Indias en el verano de 1568. 
Pero también en sentido inverso, pues Sánchez de Muñón transmitía a 
sus poderdantes de México noticias relevantes desde Madrid que dina-
mizaban la circulación entendida como representación a distancia. No 
obstante, a poco más de un año de estancia en España, el procurador se 
halló promovido a deán de la catedral de Lima, lo que repercutió en Mé-
xico donde pensaron que habría aceptado.  

Luego de escribir no haberle pasado “jamás por su pensamiento” 
cosa semejante, la declinó. No sólo por una supuesta lealtad a su iglesia, 
sino porque “aguardaba cosa mejor” según testimonio de él mismo369. 
Algo “mejor” dependía de que sus servicios como denunciante y testigo 
fuesen premiados al sentenciarse la causa del marqués del Valle. Al final, 
la suerte de este último no fue tan desgraciada como se había supuesto. 
El destierro de las Indias y el secuestro de los bienes no significaron la 
extinción total del marquesado370. En abril de 1573 Sánchez de Muñón 
recibió órdenes de volver a México, así como una pensión de 2 000 pesos 
anuales efectiva a partir de que se embarcara371. 

 Otras hechuras de Juan de Ovando se hicieron atribuir brillantes 
destinos durante la estancia del maestrescuela en Madrid: Mateo Váz-
quez de Leca, secretario personal del rey a partir de 1573 y, sobre todo, 
don Pedro Moya de Contreras, que sorpresivamente acogería a Sánchez 

  
367 González González, 1996. 
368 Bautista y Lugo, 2023; Mazín, 2007a, cap. 2. 
369 González González, 1996, 142-148. 
370 García Martínez, 1969, 75. 
371 Mazín, 2007b, 102. 



- 185 - 

de Muñón a su regreso en la catedral primada de Nueva España. Moya, 
cercano y estricto contemporáneo del maestrescuela, era originario de 
Pedroche, un pueblo andaluz de Córdoba próximo a la raya extremeña. 
Había sido paje del Lic. Ovando, hizo una parte de sus estudios de dere-
cho en Salamanca y, al parecer, otra en Barcelona al lado de un tío suyo, 
obispo de Vic. Moya seguía colaborando con Ovando cuando este fue 
provisor de la catedral de Sevilla. Enseguida se desempeñó como maes-
trescuela en la catedral de Canarias. En 1569, cuando su valedor era ya 
miembro del Consejo Supremo de la Inquisición, se le nombró inquisi-
dor de Murcia, cargo en el que duró apenas seis meses. En seguida, la 
visita del Consejo y la Junta Magna de las Indias resolvieron el estable-
cimiento de un tribunal del Santo Oficio en México y en Lima. La de-
signación de Moya de Contreras en agosto de 1570 como primer inqui-
sidor de Nueva España ratificó la confianza en él depositada, hasta el 
grado de que se convertiría en la extensión ultramarina de Ovando. Poco 
después, don Pedro habría de suceder al anciano arzobispo Montúfar en 
la mitra de México372. 

Efectivamente, luego de guardar cama durante año y medio se 
anunció al rey su deceso, acaecido el 7 de marzo de 1572373. Dos meses 
más tarde, algunos canónigos de México pidieron al monarca un nuevo 
prelado. En realidad, hicieron un retrato hablado del inquisidor Moya: 
que de preferencia fuera canonista y no fraile, que tuviera alguna noticia 
de la tierra “ya que el modo y disposición de ella es muy diferente para 
el gobierno de la de esos reinos y que fuese de mediana edad”374. 

Por otra parte, conforme a los designios de la Junta de 1568 se re-
forzó la autoridad del virrey de Nueva España, como se hiciera para el 
Perú. El rey designó a don Martín Enríquez de Almansa para suceder al 
marqués de Falces, cuya moderación de cara a la conspiración, sospe-
chosa de complicidad, movió a los jueces comisarios enviados de España 
a suspender su gestión y a la Audiencia a pedir al rey su destitución. El 

  
372 Poole, 1987; Vicens Hualde, 2021, 184-185. 
373 Carta del secretario fray Bartolomé de Ledesma al rey, México, 31 de marzo de 1572 en 
Epistolario de Nueva España, XI, 661. 
374 Carta al rey de algunos canónigos y racioneros de México, México, 2 de mayo de 1572 en 
Epistolario de Nueva España, XI, 662. 



- 186 - 

marqués regresó a España en la primavera de 1568375. Por este motivo, 
el nuevo virrey debió salir antes de la corte y no participar en la Junta 
Magna, a diferencia de don Francisco de Toledo, que sí lo hizo.  

Enríquez descendía de una familia de la alta nobleza vinculada a 
Fernando el Católico y a los almirantes de Castilla. A causa de la reciente 
crisis de gobierno en México, se imponía una personalidad enérgica, in-
teligente y adaptable, que contuviera las aspiraciones de la tierra sin es-
capar al control de la Corona. En efecto, de acuerdo con esos lineamien-
tos se daría a Enríquez más autoridad, aunque su poder como virrey es-
taría más acotado376. En el siguiente sentido. Don Martín, de natural 
grave y enérgico, tenía un gran sentido de la eficiencia. Si la Corona re-
configuraba la autoridad del virrey como cabeza del reino, anteponién-
dola a la Audiencia, su consolidación en el ámbito local solo se lograría 
gobernando con prudencia e imaginación. Pero, desafortunadamente, es-
tas no eran su plato fuerte, por lo que tendría que conformarse con ser el 
más alto funcionario del rey377. Muy pronto tuvo que hacer esfuerzos 
denodados para hacer valer su encumbrado cargo, en especial ante la au-
toridad eclesiástica diocesana a causa de la tendencia crónica a la hosti-
lidad, pero también porque nunca habían sido mayores las facultades del 
virrey en la esfera eclesiástica a causa de la Ordenanza del Patronazgo 
de 1574.  

El arzobispo Moya, primer prelado del clero secular, era un letrado 
de extracción universitaria. Pero, ante todo, era la “hechura” más pró-
xima de Juan de Ovando. Por lo cual, la relación de este último con el 
nuevo virrey de Nueva España también experimentó quebranto. 
Ovando, a quien el rey designara presidente del Consejo de Indias, des-
deñaba a la nobleza antigua castellana, al igual que hiciera el cardenal 
Diego de Espinosa, recientemente fallecido. Don Martín Enríquez lo sa-
bía y se lo echó en cara a Ovando desde México en 1573: “Su excelencia 
no ha de tratarme sino como a su superior”378.  

  
375 Salinero, 2017, 381, 390-391. 
376 Ortuño, 2018; Semboloni, 2014, 378, 389. 
377 Semboloni, 2014, 390. 
378 García-Abasolo, 1983, 30. 



- 187 - 

Así, pues, la larga gestión de Enríquez (1568-1580) encontró lími-
tes a causa de los antagonismos de poder. La relación entre el virrey y el 
arzobispo, difícil ya entre don Luis de Velasco y fray Alonso de Montú-
far, se hizo aún más. Poca mejoría experimentó la también rijosa relación 
del primero con la Audiencia de México. Habría saldos fiscales propicios 
para la Real Hacienda, sobre todo en la minería, la producción agrope-
cuaria que la abastecía y el reordenamiento laboral vinculado a la extrac-
ción. Aspectos complementarios como la introducción de la alcabala y 
de la bula de Cruzada también allegarían recursos. Por último, la guerra 
fronteriza contra los chichimecas se ganaría en el mediano plazo gracias 
a las políticas de poblamiento y defensa instauradas por el virrey Enrí-
quez, con la participación de “indios de paz”379. 

La dinámica de altercados de don Martín con Moya de Contreras 
inició desde la llegada de este último a México en 1571 como primer 
inquisidor. Con todo, el antagonismo subió de tono al ser Moya desig-
nado arzobispo y tomar posesión en 1573, aunque aún sin las bulas, que 
recibiría al año siguiente. El nuevo prelado era ya el personaje más influ-
yente de la época. Se trataba de diferendos de precedencia, pero encu-
brían hondos desequilibrios político-sociales. El más relevante era el 
trato favorable que los principales grupos de poder en el ayuntamiento 
de México prodigaban al arzobispo. Sobresalían los linajes Cervantes, 
Castilla y Altamirano que, como vimos, se hallaban cada vez más vin-
culados por parentesco y se hacían escuchar de manera favorable en la 
corte de Madrid. Don Luis de Velasco el joven, su patriarca, haría cul-
minar todo ello a su regreso de España en 1575380.  

Este último y el nuevo arzobispo de México compartían un mismo 
fin y aspiración: que el arraigo a la Nueva España no entrara en contra-
dicción con la lealtad a los designios y exigencias de la Corona. En con-
trapartida, la autoridad del virrey Enríquez, sumamente celoso de su al-
curnia castellana, encontraba sustento en las órdenes mendicantes, re-
nuentes a perder presencia y vigencia. Los frailes se oponían a la mayor 
parte de lo dispuesto por la Ordenanza del Patronazgo. Así que hicieron 
saber al virrey su aversión a entregarle listas de los titulares de las 

  
379 García-Abasolo, 1983: caps. I, VIII, X, XI y XIII. 
380 Schwaller, 2003, 45; Mazín, 2007b, 108-109. 



- 188 - 

doctrinas, ya que enseguida debía transmitirlas a los obispos para obtener 
la sanción canónica conforme a lo dispuesto en aquella. Argüían que tal 
cosa equivalía a someterse a la jurisdicción eclesiástica ordinaria de la 
cual, pese a lo prescrito por el concilio de Trento, les eximía el breve de 
Pío V Exponi Novis Nuper, que en 1567 restituyera a las órdenes religio-
sas sus privilegios preconciliares.  

Por su parte, luego de reconocer el fruto de la labor de cristianiza-
ción de los mendicantes, el arzobispo Moya manifestaba que, al aumen-
tar los clérigos seculares, los frailes debían irse recogiendo a sus conven-
tos. Le preocupaba hacer “merced a muchos hijos y sucesores de con-
quistadores y pobladores antiguos que, como ven que los frailes tienen 
tomada toda la tierra, y que las más de las prebendas de las iglesias se 
proveen en España, pierden el ánimo para estudiar; y los que empiezan 
a hacerlo lo dejan con facilidad viendo que no hay dónde ser ocupados y 
premiados”381.  

Moya de Contreras hacía llegar cartas al rey y a Ovando con quejas 
de Enríquez. Como dije, eran asuntos graves de precedencia, por ejem-
plo, ceremonias en la catedral en que el virrey permanecía sentado frente 
al arzobispo retándolo con la mirada “como si fuera [yo] un simple clé-
rigo” o bien, diferencias de jurisdicción en lo tocante a cumplir con la 
ordenanza del patronazgo y conceder el virrey a los frailes licencias para 
fundar y administrar sacramentos en lugares de españoles, con exclusión 
de los clérigos. “Estoy admirado y muchos escandalizados de ver esta 
novedad, de donde nace que algunos entienden que todo lo puede el vi-
rrey, en eclesiástico y seglar”382. Como consecuencia de ese antago-
nismo, el virrey Enríquez reforzó su alianza con los frailes. En 1575 fa-
voreció a los agustinos cediéndoles la parroquia de San Pablo de México 
que Montúfar había logrado asignar al clero secular. Otro tanto lograrían 
años más tarde los franciscanos, cuando el marqués de Villamanrique les 
autorizara a erigir una nueva cabecera de doctrina en la parcialidad de 

  
381 Carta del arzobispo a Juan de Ovando, México 20 de diciembre de 1574, AGI, México 336, 
doc. 1110. 
382 Carta del arzobispo a Juan de Ovando, México, 24 de marzo de 1574, en Epistolario de 
Nueva España, XI, 666 bis. 



- 189 - 

Santa María Cuepopan383. De no ser porque la Corona intervenía restrin-
giendo los arrebatos de ambos sujetos, la confrontación pudo haber sa-
lido de cauce384. 
 
Recomposición 
 
Acerquémonos a las transformaciones experimentadas en la Nueva Es-
paña durante las décadas de 1570 y 1580. La epidemia de 1576 o “gran 
cocoliztli”, tuvo efectos devastadores que se dejaron sentir al menos 
hasta 1581. El arzobispo Moya de Contreras calculó que, a finales del 
primer año, en su arquidiócesis habían muerto unas 100 000 personas. 
Evidentemente, este hecho afectó a numerosos señoríos autóctonos sub-
sistentes. También estimuló una política de congregaciones malograda 
por resistir las poblaciones al desarraigo. Con antecedentes en la junta 
eclesiástica de 1546, subsecuente a la epidemia del año anterior, en 1578 
la Corona ordenó a Enríquez proceder, aunque sin dejar de concertarse 
con el arzobispo385. La política de reducciones debió ser aplazada, a di-
ferencia de lo acontecido en el Perú bajo el virrey Toledo. 

 El abatimiento demográfico tuvo repercusiones sobre la oferta de 
mano de obra que transformaron tecnologías, fuentes y sistemas de tra-
bajo386. El surgimiento de nuevas explotaciones agrícolas, conocidas 
como estancias de labor o de “pan llevar”, se halló vinculado a servicios 
de trabajo disminuidos o quitados a antiguos encomenderos, cuyo poder 
menguaba. Se cedían ahora a estancieros y demás propietarios hispanos. 
Eran repartimientos de una mano de obra a sueldo bastante reducida que 
debía ser racionada. Se pasó así a un régimen agropecuario centrado en 
estancias ganaderas y en haciendas de labor. A partir del último tercio 
del siglo XVI se haría del trabajo libre remunerado de los vasallos indios 
del rey un objetivo a mediano plazo. Incluso las órdenes religiosas se 

  
383 Rubial y Ramírez, 2024, 73, 74. 
384 Poole, 1987: caps. III, IV, VI. 
385 Semboloni, 2014, 391-392. 
386 Gibson, 1964; Cline, 1949, 349-369. 



- 190 - 

pronunciarían por encontrar medidas de transacción en relación con los 
nuevos sistemas de propiedad y trabajo387. 

Diez o quince años después de la gran epidemia, el perfil poblacio-
nal y laboral había cambiado. Un repunte demográfico dio lugar a pobla-
ción nueva y, sobre todo, muy joven, de ahí que para 1590 la “necesidad 
de la tierra” hubiera aumentado388. En 1583 la recesión cesaba y un año 
después el cabildo catedral de México restableció los salarios completos 
de su personal, rebajados hasta en 50% un año antes. A principios de la 
década de 1590 los ingresos del cabildo catedral se incrementaron, tam-
bién lo hizo la recaudación del diezmo389. La disminución poblacional 
había permitido el abandono de las tierras menos productivas en prove-
cho de las más fértiles, lo que incrementó la producción. Al mismo 
tiempo, la población sobreviviente a la epidemia era más vigorosa y pro-
ducía mayores excedentes390. La recomposición habría de repercutir so-
bre el sistema expansivo de producción consolidando al patriciado ur-
bano que lo impulsaba.  

El expediente del diezmo de indios, antes tan importante, eviden-
temente pasó a un segundo o tercer plano. Las condiciones de recauda-
ción de ese impuesto entre la población hispánica mejoraron de manera 
exponencial, por lo que su reconocimiento se hizo imprescindible. En 
cada catedral se emprendería la elaboración de una geografía adminis-
trativa de su diócesis hecha de ajustes sucesivos a los “diezmatorios”, las 
unidades de recaudación. Del dinamismo de la población no india resul-
taría, a mediano plazo, un aumento en el número de causantes conforme 
se incrementaba el número de propiedades y las condiciones laborales 
del agro se tornaban más complejas a causa de numerosas formas de 
arrendamiento y subarrendamiento de la tierra391. 

Toda esa recomposición trajo consigo un aumento del clero secular 
aun en aquellos parajes donde la administración eclesiástica se hallaba 
en manos de frailes. El número creciente de clérigos a quienes dotar por 

  
387 Castañeda Delgado, 1983. 
388 Hassig, 1985, cap. 10. 
389 Schwaller, 1985, 103-104; Castillo, 2018, 217 y ss. 
390 Hassig, 1985, cap. 10. 
391 Mazín, 2007b, 114-115. 



- 191 - 

concurso de oposición suscitó la organización de las primeras parroquias 
permanentes, es decir, erigidas ya canónicamente. Eran raras las que 
ahora correspondían a un solo centro de población. La mayoría compren-
día diversas entidades territoriales: pueblos, estancias, haciendas, pues-
tos y ranchos. La dotación de esos beneficios de cura de almas solía in-
cluir no solo al párroco titular o “beneficiado”, sino a sus tenientes o ayu-
dantes para asistir a las feligresías. De manera correlativa, las doctrinas 
de los frailes también llegaron a contar con más “visitas”.  

En su afán de poner por efecto la reciente Ordenanza del Patro-
nazgo, que hacía concurrir tanto al virrey como a la autoridad eclesiástica 
ordinaria en la designación de curas y doctrineros, entre 1575 y 1579 don 
Pedro Moya de Contreras logró dotar clérigos en 54 beneficios curados 
o parroquias del arzobispado de México. Se sabe que también se pro-
veían beneficios de clérigos en las diócesis de Puebla-Tlaxcala y en la 
zona central de la de Michoacán conocida como “Comarca de Chichi-
mecas”392. Al fin y al cabo, esas zonas coincidían con los ejes del sistema 
de producción de Nueva España, es decir, con el circuito Veracruz-Mé-
xico y con el Camino Real de Tierra Adentro. Tales condiciones no po-
dían diferir más respecto al Perú, donde el virrey había impuesto la esta-
bilización mediante la convergencia de ambos cleros bajo su jurisdic-
ción. Recuérdese también, que Toledo se había pronunciado por no apre-
surar el advenimiento de los diezmos con carácter permanente, es decir, 
ya desvinculados del tributo.  

Aun cuando en Nueva España la dotación de beneficios para curas 
con carácter definitivo iba siendo exitosa, no dejó de topar con la oposi-
ción de los frailes. Una real cédula de 29 de enero de 1583 dirigida a 
todos los obispos de las Indias ordenaba que “habiendo clérigos idóneos 
fuesen provistos en los curatos, doctrinas y beneficios prefiriéndolos a 
los frailes”. En consecuencia, el obispo de Puebla Diego Romano de-
claró beneficios vacantes en cuatro importantes doctrinas: Cholula, Tlax-
cala, Izúcar y Chietla. Conforme a las condiciones antes expuestas, se 
trataba en realidad de un reordenamiento territorial que favorecía las 
áreas de mayor densidad demográfica y producción agropecuaria393. La 

  
392Ruiz Guadalajara, 2004, vol. I; Mazin 2007b, 115; Peña, 2017 y Mazin 2018a 
393 Peña, 2018, 384-385. 



- 192 - 

reacción de las órdenes no se hizo esperar y enviaron procuradores a la 
corte para recusar aquella cédula y exponer los inconvenientes que se 
seguían. Al argumento de los dominicos, según el cual precisaban de las 
doctrinas para subsistir, el clero catedral replicó que ya contaban con ha-
ciendas de labor y ganados. El rey tuvo que ceder en espera de nueva y 
más extensa información. Como se ve, el enfrentamiento entre ambos 
cleros adquiría en Nueva España una complejidad creciente. La tem-
prana secularización de algunas doctrinas en la diócesis de Puebla se 
daba en paralelo con el acoplamiento de los frailes a la recomposición 
agropecuaria y a una mayor hispanización de los indios. 

Desde la década de 1570 surgió una modalidad que permitió al ar-
zobispo Moya contrarrestar el poder del virrey fincado en su respaldo a 
las órdenes de San Francisco, Santo Domingo y San Agustín. Consistió 
en el favor del prelado al establecimiento de nuevas órdenes religiosas. 
En primer lugar, la Compañía de Jesús, cuyos religiosos llegaron a 
Nueva España en 1572. Pronto recibieron generosas donaciones de ha-
ciendas de varios benefactores como Alonso de Villaseca para sostener 
los colegios que pusieron en marcha en diversas ciudades. Siguieron a 
los jesuitas los frailes del Carmen Descalzo en 1585, a quienes Moya de 
Contreras puso al frente de la parroquia de San Sebastián de México y 
como coadjutores del cura de Santa Catarina. Al final del siglo llegaron 
los frailes de la Orden de La Merced procedentes de Guatemala. Tam-
bién en 1577 se instalaron los franciscanos descalzos fundados por 
Diego de Alcántara, conocidos luego como “dieguinos”. Una segunda 
modalidad consistió en el establecimiento de beaterios, recogimientos, 
orfanatos y nuevos conventos de monjas, la mayoría de los cuales quedó 
bajo la jurisdicción y tutoría del arzobispo394. 

El aumento del número de religiosos no podía ya costearse con los 
tributos, únicamente con el recurso a la actividad agropecuaria. De ahí 
que los frailes procedieran a fundar nuevos conventos en las ciudades y 
a consolidar los viejos. Efectivamente, por legados o compras, domini-
cos y agustinos adquirieron propiedades agropecuarias en contravención 
a la renuencia original de la Corona. Ya desde 1562 se permitía a los 

  
394 Rubial, (coord.), 2013; Rubial y Ramírez, 2024, 79; Ramírez, 2014. 



- 193 - 

religiosos recibir donativos en limosna o legados en el distrito de las vi-
llas de españoles, a condición de que fuesen estos últimos, no los indios, 
quienes se los concedieran. Se abrió así una puerta que después fue im-
posible cerrar.  

Poco más tarde, la Compañía de Jesús y en menor medida El Car-
men Descalzo y La Merced, se encargarían de mantenerla bien abierta. 
El ritmo de adquisiciones aumentó las quejas de los ayuntamientos y de 
las iglesias catedrales que eran afectados, respectivamente, en sus arbi-
trios y en el diezmo. Y es que los religiosos, amparados en sus privilegios 
apostólicos, hacían eximir del pago de ese impuesto ante escribano pú-
blico las haciendas y estancias que adquirían. La cuestión de los propios 
de las órdenes y la de las doctrinas reacias a sujetarse a la jurisdicción 
eclesiástica ordinaria serían los expedientes judiciales prioritarios du-
rante el siguiente siglo. La de las doctrinas sería sorteada por el clero de 
cada catedral de Nueva España de manera particular, aunque con fir-
meza. La de los propios habría de entablar un largo litigio ante el Consejo 
de Indias en el que las principales iglesias, México, Puebla y Valladolid 
de Michoacán, sumarían esfuerzos de manera concertada para litigar395. 
 
Búsqueda de equilibrios 
 
Al proceder de ámbitos cortesanos antagónicos, adelanté que la hostili-
dad del virrey Enríquez y el arzobispo Moya de Contreras respondía a 
su respectiva relación con Juan de Ovando. El primero era refractario a 
la autoridad de este último como presidente del Consejo de Indias. Y lo 
era aún más, porque sabía que el prelado era el hombre de más confianza 
de don Juan en los dominios del Nuevo Mundo. De ahí que el virrey 
porfiara en sus desplantes de altanería y superioridad subvirtiendo el pro-
tocolo y las etiquetas. El cabildo eclesiástico de México lo había ya con-
signado con escándalo en los últimos años del arzobispo Montúfar: “Y 
ahora el visorrey don Martín Enríquez ni al prelado hace el 

  
395 Mazín, 2007b, 118, 131. 



- 194 - 

comedimiento que los pasados solían hacer, ni da asientos a los preben-
dados, en que parece que ha habido nota en el pueblo y fuera de él”396. 

Dado que contaba con mayor ascendiente y consenso que el virrey 
entre los grupos del empresariado de Nueva España, Moya de Contreras 
aprovechaba cualquier situación para robustecerlos, sobre todo si era a 
expensas de aquel. Podía permitírselo porque su trato con Ovando, res-
petuoso, era confiado, prolijo e incluso personal. Conforme se avanzaba 
lentamente en los inicios de la fábrica de la catedral definitiva de México, 
el arzobispo lamentó que la supervisión de esa obra estuviera a cargo del 
virrey y no del suyo. Lo achacaba a la avanzada edad de Montúfar, su 
predecesor, por lo que hizo saber a su valedor en Madrid que deseaba 
asumirla. Se lo expresó llanamente, aunque curándose en salud: “Y esto 
no lo digo con deseo de mandar, sino por descargo de mi conciencia”397. 

Luego de una amonestación del rey a Moya de Contreras por sus 
diferencias con Enríquez, el arzobispo se replegó y concentró sus activi-
dades en el ministerio pastoral. Sin embargo, la muerte del Lic. Juan de 
Ovando en septiembre de 1575 y el regreso de don Luis de Velasco ese 
mismo año a México, debieron conmover su espíritu y aguzar su instinto 
de conservación. Efectivamente, entre 1576 y 1580 ese repliegue le per-
mitió adoptar un sentido de búsqueda de equilibrio. Es esta una de las 
claves para entender la modulación del dominio real que estaba por ins-
taurarse en la Nueva España.  

Consistía en la “conformidad y buena correspondencia” con el vi-
rrey. Sin embargo, el arzobispo no las consideraba de manera ingenua, 
sino como deuda para con Dios y con el rey, mismas que saldaría “con 
la demostración que toda la tierra entiende”, es decir, sin renunciar a sus-
citar consensos en el reino. Y respecto a la posibilidad siempre latente de 
conflicto, el arzobispo advirtió al soberano que le daría cuenta de cual-
quier cosa que se ofreciera “digna de remedio”. No obstante, lo haría 
“disimulando y callando para que nadie entienda”, o sea, con prudencia 
y cautela, aunque sin dejar de concertar equilibrios. De la misma manera 

  
396 Carta al rey del cabildo eclesiástico, México, 10 de abril de 1570, en Epistolario de Nueva 
España, XI, 637. 
397 Carta del arzobispo al presidente del Consejo, México, 24 de marzo de 1574, en Epistolario 
de Nueva España, XI, 666. 



- 195 - 

procedería, explicó Moya al rey, con la Real Audiencia, con el cabildo 
catedral, con su clero y con las iglesias sufragáneas de la provincia ecle-
siástica a su cargo398.  La pretensión de instaurar equilibrios y de promo-
ver consensos estaba guiada por la convicción de que la tierra tenía de 
ello más necesidad, “por ser tan licenciosa y gobernarse lo más por arbi-
trio y respetos”399.  

Respecto a los frailes, Moya de Contreras procedería de manera 
complementaria con su nueva actitud hacia el virrey. En otras palabras, 
la “conformidad y correspondencia” imponían diferir las cuestiones más 
espinosas y esperar una coyuntura favorable en la corte “hasta que vues-
tra Majestad mande lo que se debe hacer”. La más ardua consistía en 
poner por obra la Ordenanza del Patronazgo, dificultada por la resisten-
cia de los religiosos y porque Enríquez ponía en ello “poco calor y dili-
gencia”. Según el arzobispo, el virrey procedía de esa manera porque era 
Ovando quien había concebido y hecho enviar a México esa ordenanza. 
Pero, además, porque, conforme su gestión transcurría, Enríquez susten-
taba cada vez más su poder en “agradar [a los frailes] y traerlos a su 
amistad”, hasta el grado de darles licencia para administrar sacramentos 
“como si fuera prelado sin hablarme, [ni] él ni ellos, más palabra”400.   

La capacidad de Moya para negociar trascendió. Con suma habili-
dad y en perjuicio de Enríquez, el prelado acabó consolidándose como 
referente y vocero del reino. Su opinión en los más diversos asuntos, así 
eclesiásticos como seculares, llegó a ser sumamente apreciada. Y es que 
se hacía cargo de la repercusión que los acontecimientos tenían sobre su 
dignidad y oficio. Sus cartas, sobre todo aquellas que había dirigido a 
Ovando, presentan no solo un cariz crecientemente negociador, sino que 
permiten recoger la siguiente muy amplia gama de pareceres del arzo-
bispo en asuntos de gobierno, a la manera de un cedazo: 

  
398 Carta del arzobispo al rey, México, 20 de diciembre de 1574, en Epistolario de Nueva España, 
XI 674. 
399 Carta del arzobispo al rey, México, 6 de noviembre de 1576, en Epistolario de Nueva España, 
XII, 690. 
400 Carta del arzobispo al rey, México, 20 de diciembre de 1574, en Epistolario de Nueva España, 
XI 674. 



- 196 - 

Favorecer la designación de españoles “naturales de la tierra” en 
los cargos de las diversas corporaciones; impulsar el conocimiento de la 
lengua mexicana que él mismo aprendía, así como de la historia de la 
gentilidad, en particular los escritos de fray Bernardino de Sahagún que 
encomiaba; ponderar la conveniencia de dar el azogue a un precio mo-
derado para fomento de la minería y por debajo del que ponía el virrey; 
hacer la guerra sin contemplaciones e incluso la esclavitud a los indios 
chichimecas “indómitos e irreductibles”, para poder labrar más minas y 
“engrosar la tierra”, sin sujetar esa política a contienda y consulta de frai-
les teólogos, como hacía Enríquez,  y a las reservas de los dominicos en 
materia de “guerra justa”;401 mejorar el creciente comercio con Asia 
Oriental extendido ahora “a la tierra firme de la China” en condiciones 
ventajosas para no afectar las existencias de plata en Nueva España402; o 
bien, asegurar a la Corona que la imposición del pago de alcabalas en el 
reino había sido aceptada “sin contradicción”, pero sin omitir las moles-
tias que ocasionaría subirlo a 2%, ya que “toda esta tierra es contratacio-
nes […], con lo cual todas las mercaderías forzosamente se han de enca-
recer”403. 
 
Ingredientes de reconducción  
 
Si en lo concerniente al Perú se dilucidaron medios para contrarrestar la 
disgregación, en la Nueva España fue preciso responder a los desequili-
brios suscitados por una integración tan rápida como precoz. El más im-
portante consistía, lo estamos viendo, en crisis recurrentes de poder. Ha-
bía que asumirlas y enfrentarlas dilucidando estrategias. No se podían 
erradicar, ni se pretendió hacerlo, porque, como veremos, imprimirían 
continuidad a la monarquía tanto en el plano local como en el de la corte; 

  
401 Carta del arzobispo al presidente del Consejo, México, 31 de agosto de 1574 en Epistolario 
de Nueva España, XI, 669. 
402 Carta del arzobispo al rey, México, 28 de marzo de 1580 en Epistolario de Nueva España, 
XII, 707. 
403 Carta del arzobispo al presidente del Consejo, México, 20 de diciembre de 1574, en Epis-
tolario de Nueva España, XI, 674; Carta del arzobispo al rey, México 11 de febrero de 1576, en 
Epistolario de Nueva España, XII, 687. 



- 197 - 

así estaba aconteciendo en otras latitudes de ella, como Portugal.404 En-
tonces ¿de qué manera avenirse a las convulsiones e instaurar estabilidad 
a mediano plazo, por más precaria que fuese? 
 
Traslado de mandatarios 
 
Algunas acciones se pusieron por obra al iniciar la década de 1580. Pri-
mero, el rey designó a don Martín Enríquez para ir a gobernar los reinos 
del Perú, donde sucedería al virrey Francisco de Toledo, pese a que al-
bergaba la esperanza de regresar a España, pues estaba agotado y entrado 
en años. No era la primera vez que un virrey pasaba de las Indias septen-
trionales a las meridionales. Aun cuando en 1550, al final de su mandato 
en la Nueva España, don Antonio de Mendoza también hubiera pasado 
a los Andes, apenas se había insinuado una pauta ulterior de circulación. 
Con todo, ese primer caso fue considerado casi treinta años después 
como coadyuvante a la pacificación. Así lo corroboró don Francisco de 
Toledo cuando encarecía los perjuicios de la extrema duración de las va-
cantes de virrey: “Nos mostró bien esto el virrey don Antonio de Men-
doza, que estaban por horas aguardando que acabase la vida en su enfer-
medad para levantarse y amotinarse”405. 

Tampoco se había permitido a Mendoza regresar a la Península. 
En México había sido tenido por “señor de la tierra” a causa de su arraigo 
y larga experiencia de gobierno. En adelante, estos ingredientes serían 
determinantes para que los virreyes normalizaran o adaptaran las modu-
laciones de reconducción del dominio real. Así lo había manifestado Je-
rónimo López, conquistador empobrecido de la primera hora 

No hablo en perjuicio de nadie porque ignoro que en los reinos e 
señoríos de vuestra Majestad hay muy grandes y sabios señores, 
pero los de allá entenderán mejor los negocios de allá porque los 
tratan y así los harán. Y los negocios de acá no los harán porque no 
los entenderán ni a ellos ni a la tierra, ni a la gente porque el de acá 

  
404 Cardim, 2014. 
405 El virrey Toledo al rey, Los Reyes, 8 de marzo de 1578, en Levillier, Gobernantes…, VI, 33-
35. 



- 198 - 

es otro lenguaje y ha menester entenderlo y saberlo. Esto todo 
tiénelo muy bien entendido y sabido el visorrey [Mendoza]406. 

 
Pero el virrey Mendoza murió al poco tiempo de tomar posesión de su 
nuevo cargo. Su gestión en el Perú habría puesto en relieve las diferen-
cias entre ambas Indias y un gobierno necesariamente diferenciado.  

La intención de implantar una circulación sistemática de los virre-
yes de las Indias septentrionales a las meridionales solo se percibe a partir 
de 1581, cuando se ponían por obra estrategias para reconducir el domi-
nio del rey. Desde ese momento el traslado familiarizaría a algunos man-
datarios con “el estilo del país”. Pero también los resarciría de los perjui-
cios de la mediatización que en México les imponía el arzobispo. Con 
todo, esa intención se frustró en un primer momento, como ahora vere-
mos.  

A causa de su avanzada edad, el gobierno del sucesor de don Mar-
tín Enríquez en México fue corto (1580-1583). Se trataba de don Lo-
renzo Suárez de Mendoza conde de Coruña, primo segundo del primer 
virrey de Nueva España. El arzobispo Moya de Contreras no tuvo difi-
cultades de trato con él, sin duda porque la concertación de equilibrios 
buscada por el prelado fue correspondida. El virrey secundó a Moya en 
la fundación que este hizo del convento real de monjas de Jesús María 
de México. La breve gestión del conde también se significó por su com-
prensión de la dinámica integradora del reino. Al parecer, desde entonces 
se intentó fundar un tribunal de Comercio o Consulado, aun cuando la 
real cédula correspondiente no llegaría sino hasta 1592. Por lo mismo, 
consta el buen entendimiento del conde con don Luis de Velasco y el 
patriciado que este encabezaba407.  

Con todo, la instrucción del virrey Enríquez al conde de Coruña se 
hace eco de las repercusiones de esos años de recomposición socio-eco-
nómica en la forma del “pleitismo” exacerbado que aquel había resentido 
y a propósito del cual recomendaba al conde dos acciones: por un lado, 

  
406 Carta de Jerónimo López al rey, México 1 de marzo de 1547, en Epistolario de Nueva España, 
V, 13, cursivas mías. 
407 Cabañas, 2018; Vicens Hualde, 2021, 132, n. 347. 



- 199 - 

evitar la creciente convivencia, por lo demás inexorable, de los indios 
con españoles y mestizos, por lo que debía echarse a estos últimos de los 
pueblos de aquellos; y, por el otro, que no se inmiscuyeran los frailes en 
la administración de la justicia y menos aún en asuntos del gobierno, 
áreas en las que su influjo estaba siendo disputado. De ahí que, en un 
informe secreto al rey, Suárez de Mendoza expusiera la necesidad de or-
denar una nueva visita general del gobierno y tribunales del reino, en 
particular de la Audiencia de México y sus oidores que menoscababan 
su autoridad408. 
 
Prelado virrey 
 
Desprovisto de la protección de Juan de Ovando por muerte de este, aun-
que también próximo al secretario real Mateo Vázquez de Leca, el arzo-
bispo Moya se había ganado el favor personal de Felipe II. Este apre-
ciaba la destreza negociadora y de trabajo, las dotes de mediación y or-
ganización del prelado a las que me he referido, así como su carácter 
“enérgico y justiciero”409. Por eso, en octubre de 1583 la Corona encargó 
a Moya de Contreras encabezar aquella nueva visita general, por lo que 
fue dotado de amplios poderes. Revisaría la gestión del virrey Enríquez, 
la actuación de la Audiencia de México y de los oficiales de la Casa de 
la Moneda y de la Real Hacienda, entre muchas otras acciones. La suya 
sería la más larga y completa de las visitas hasta entonces realizadas a 
funcionarios, tribunales y autoridades de la Nueva España.  

Una de sus primeras actividades en ese desempeño consistió en 
expresar al rey y a la propia Audiencia, el inconveniente de que, tras el 
deceso del conde de Coruña el 29 de junio de 1583, ese tribunal, sujeto 
a la visita, asumiera el poder de manera interina. A lo cual la Corona 
puso pronta solución. Por real cédula del 12 de junio de 1584 Felipe II 
mandó al arzobispo-visitador que tuviera “el gobierno y use el cargo de 
capitán general y presidente de la Audiencia Real de México” mientras 
llegaba el sucesor del conde. Ahora bien, en ese mismo documento, el 

  
408 Semboloni, 2014, 26-27 y 399-400. 
409 Poole, 2004: 160-161. 



- 200 - 

rey admite que aún no se había resuelto a proveer sucesor en esos cargos, 
principalmente “por desear muchos que [en] esta elección se acierte por 
lo que toca al bien, conservación y aumento de aquellos reinos”410. Es 
decir, la cédula admite que en aquel momento prevalecían incertidumbre 
e irresolución. Por lo tanto, se imponía una solución coyuntural y, por lo 
mismo, excepcional. En vista del interés y seguimiento del arzobispo en 
materias tanto seculares como eclesiásticas, ese otro nombramiento no 
sorprende; tampoco que, en efecto, Moya se haya desempeñado como 
virrey interino durante trece meses del 25 de septiembre de 1584 al 18 
de noviembre de 1585. Nadie hasta entonces había concentrado seme-
jante dosis de poder ni tan considerable estima y favor del trono411. 

El nombramiento de un prelado virrey interino era, en efecto, una 
solución insólita, pero consecuente con las dinámicas de poder de la 
Nueva España. Como figura de autoridad tenía vigencia en los anales de 
los reinos peninsulares y se echaba mano de ella en otras posesiones eu-
ropeas del monarca, las de Italia en particular. No obstante, en el caso 
presente obedecía a haber por entonces quedado vacantes ambas sedes 
de virrey en las Indias. Según vimos en la primera sección de este capí-
tulo, el mandato del virrey Martín Enríquez en el Perú (1581-1583) fue 
corto, falleció en Lima tan solo tres meses antes que el conde de Coruña 
muriera en México. En un primer momento, el rey designó a don Fer-
nando de Torres y Portugal, conde del Villar, para ir a gobernar las Indias 
meridionales. Este último aceptó, pero hizo saber al monarca que no po-
dría viajar de manera inmediata. Para evitar que en el Perú sobrevinieran 
nuevas agitaciones se consideró oportuno designar al conde de Coruña, 
quien por hallarse más cerca podría trasladarse oportunamente a Lima. 
Sin embargo, la noticia de su deceso solo llegó a Madrid hasta febrero 
de 1584. Se impuso así, en la corte, la urgencia de designar dos virreyes, 
lo que, al complicar las cosas, acarreó la designación del arzobispo de 
México el 12 de junio y la prolongación de la vacante en las Indias me-
ridionales. 

Hagamos acopio de las razones del favor y preferencia del rey por 
Moya de Contreras: primeramente, haberse convertido en valedor, 

  
410 AGN México, Reales Cédulas, vol. D2, exp. 122, fs. 56v-57. 
411 Poole, 1987, caps. VI y VII. 



- 201 - 

impulsor y negociador de los grupos más dinámicos de Nueva España, 
lo que se confirmó durante el año que presidió el gobierno. Efectiva-
mente, Moya sabía conciliar los intereses de la Corona y a la vez suscitar 
consenso entre los “españoles de ultramar” y su empresariado, que for-
jaba un reino de alguna manera análogo a los peninsulares. Su breve ges-
tión como virrey interino no presenta rasgos sustancialmente diferentes 
de los que venía desplegando en sus pareceres. Salvo que ahora contaba 
con jurisdicción para impulsar asuntos como la autogestión del vaivén 
naviero por los mercaderes hacia las Filipinas; la concesión del cobro de 
alcabalas en favor del Ayuntamiento de México; la venta de cargos al 
mejor postor en cabildos y regimientos o en la Casa de Moneda; la sus-
pensión de toda ayuda de la Real Hacienda a la fábrica por remozamiento 
de los conventos de Santo Domingo y San Francisco en la capital; el 
favor a los padres de la Compañía de Jesús llegados a Nueva España en 
1572 y a los descalzos franciscanos de San Diego; o incluso la puesta en 
efecto del calendario gregoriano412. Si los virreyes subsecuentes querían 
que su gestión transcurriera con relativa tranquilidad y mínima estabili-
dad, el arzobispo Moya de Contreras sentaba para ellos un precedente de 
enorme relevancia: arraigarse, negociar y conciliar413.  

Debe ponderarse, en seguida, su celo como defensor del patronato 
eclesiástico del rey, lo cual puso de manifiesto con despliegue de osten-
tación. Además de confiar en el favor real, que lo invistiera como visita-
dor general del reino, Moya debe primero haber aprovechado la vacante 
dejada por el conde de Coruña y, en seguida, su designación como go-
bernador interino y capitán general de Nueva España. El muy importante 
Concilio Tercero Mexicano fue así convocado por Moya en febrero de 
1584. Lo presidió como metropolitano y participó asimismo en él como 
legado o representante de la Corona414.  

Al rey no solamente agradó que esa asamblea fuera a tener lugar 
entre enero y octubre de 1585, sino que emitió un acuerdo concerniente 
a los preparativos. Consta, pues, de esa suerte, que el 2 de junio de 1584 

  
412 Carta al rey del arzobispo, México, 7 de noviembre de 1584, en Epistolario de Nueva España, 
XII, 720. 
413 Ortiz Treviño, 2008. 
414 Poole, 1987, caps. IX-X. 



- 202 - 

Felipe II aprobó la sugerencia que al parecer le hiciera el Consejo de In-
dias de que don Luis de Velasco asistiese a dicho concilio en su nombre. 
Repárese en que, apenas días después, el monarca designó al arzobispo 
como gobernador interino y capitán general del reino. Lo que corrobora 
la complacencia del soberano con el dúo constituido por el arzobispo de 
México y el noble más influyente de la Nueva España. Ahora bien, el 
propio rey contempló otras alternativas en caso de que Velasco no pu-
diera aceptar  

R: Muy bien me parece esto, así se haga y mírese si de más de don 
Luis, habrá de nombrarse algún letrado sacerdote con quien comu-
nique las cosas que se ofrecieren, como lo hacía en el Concilio de 
Toledo el arcediano de aquella iglesia con el marqués de Velada y 
háseme ofrecido que por prevenirlo todo convendría, por si don 
Luis no se hallase allí o estuviese ocupado o impedido, de manera 
que no pudiese asistir en mi nombre, nombrar otras personas de la 
calidad y partes necesarias que lo hiciese415.  

 
No hubo necesidad de esto último. Ignoro si don Luis de Velasco se ex-
cusó. Por lo demás, viajaría a España en compañía del prelado en 1586. 
Lo cierto es que Moya de Contreras fungió a la vez como presidente y 
asistente real del sínodo, según consta por la siguiente declaración en la 
apertura  

[…] El Ilmo. Señor don Pedro Moya de Conteras, arzobispo de 
México, del Consejo de su Majestad estando presentes los Rmos. 
señores obispos sufragáneos convocados y los doctores […] oido-
res de esta real Audiencia […] por presencia de mí, el doctor Juan 
de Salcedo, secretario y consultor del santo concilio, dijo que por 
tener en este reino el supremo lugar en nombre de su Majestad, y 
ser visitador y gobernador y capitán general en esta Nueva España 
y presidente de su real audiencia, que en ella reside, declara y de-
claró ser su voluntad asistir en este Santo Concilio Provincial 
como legado de su Majestad y en su real nombre, juntamente con 

  
415 2 de junio de 1584, AGI, Indiferente 740, N. 259. 



- 203 - 

lugar e autoridad de Arzobispo metropolitano y presidente que 
como tal lo ha convocado y así lo pidió […]416 

 
Esta fórmula con petición fue aceptada por los miembros de la asamblea 
conforme a su repetición en el acta correspondiente417. Es un testimonio 
de suma relevancia para la modulación del dominio en la Nueva España. 
Moya dice ser consciente de tener “el supremo lugar” en nombre del rey 
y, en consecuencia, hace recaer en sí mismo la defensa y ejercicio del 
patronato eclesiástico del monarca como jefe del episcopado. Estamos 
en las antípodas respecto a los reinos andinos.  

Luego de haberse revisado los decretos de los dos primeros conci-
lios mexicanos para adecuarlos a las pautas del tridentino, fue también 
necesario adecuar la legislación a las transformaciones del orden social 
de Nueva España. De ahí que se trataran temas polémicos como los re-
partimientos de mano de obra autóctona y la licitud de la guerra chichi-
meca. En lo concerniente a unificación de la doctrina y el culto, en el 
Tercer Concilio Mexicano se advierten referencias al tercero de Lima 
(1582-1583) así como a sínodos peninsulares y aun de Italia. Y es que, 
en lugar de haberse incorporado directamente el concilio de Trento en 
los decretos, este fue más bien filtrado mediante la recepción de otros 
concilios españoles, en opinión de Martínez Ferrer418. 

Los decretos ratifican, desde luego, la preeminencia de la jurisdic-
ción eclesiástica ordinaria centrada en los obispos conforme a Trento y 
afianzan la supeditación a ella de los religiosos en lo relativo a la impar-
tición de sacramentos y la predicación, lo que los sujetaba al examen y 
supervisión correspondientes419. También se confirmaba esa jurisdic-
ción para entidades corporativas como las cofradías y hospitales y la ma-
yoría de los conventos de monjas. Con todo, los provinciales de las ór-
denes de San Francisco, Santo Domingo y San Agustín se inconforma-

  
416 “[Declaración que hace el arzobispo virrey D. Pedro Moya de Contreras, antes… 10[sic]-
01-1585], en Carrillo, 2006, primer tomo, I, 113-114, cursivas mías. 
417 Semboloni, 2013, 364. 
418 Martínez Ferrer, 2013, 31. 
419 Martínez López-Cano y otros, 2004, 1-27. 



- 204 - 

ron antes de concluir el concilio y exigieron que sus doctrinas se mantu-
vieran exoneradas de la jurisdicción eclesiástica ordinaria. 

El tercero es el único concilio de la Nueva España que obtuvo apro-
bación tanto pontificia (1589) como real (1591). Su rasgo más notable 
acaso sea su adaptación al tenor integrador de la provincia eclesiástica de 
México. En el sentido de que los decretos consiguieron implementar el 
andamiaje de lo que sería una sólida estructura diocesana. Esa solidez 
consistió en la flexibilidad con que los obispos harían las modificaciones 
y adaptaciones necesarias. No obstante, el concilio contempló ciertos lí-
mites para impedir y castigar abusos de autoridad por parte de los párro-
cos, sobre todo castigo y azotes a los indios420. De suerte que, como foro 
o instancia de legislación, el tercero mexicano se haría bastar a sí mismo 
hasta finales del siglo XIX. Es decir, el metropolitano no convocaría, 
como en los Andes, a nuevos concilios provinciales y tampoco a sínodos 
diocesanos sino excepcionalmente. También supone que el episcopado 
asumió o supo negociar con suma habilidad los constreñimientos del pa-
tronato real.  

Hacer aprobar los decretos del concilio tercero debe haber sido una 
empresa impulsada desde la corte por el propio arzobispo Moya de Con-
treras. El proceso constó de tres etapas. La primera transcurrió en Madrid 
entre el regreso a la Península del prelado en 1586, acompañado de su 
teólogo, el jesuita Pedro de Hortigosa, y 1588. A partir de este último 
año la Congregación del Concilio en Roma, secundada por Francisco de 
Beteta, maestrescuela de la iglesia de Tlaxcala-Puebla, elaboró la versión 
latina de los decretos y obtuvo la aprobación mediante el breve Roma-
num pontificem de Sixto V del 28 de octubre de 1589. La última etapa 
transcurrió en Madrid, donde los decretos ya aprobados por la Santa 
Sede, obtuvieron la aprobación real por cédula de 18 de septiembre de 
1591. Con todo, la impresión del concilio no tendría lugar sino hasta 
1622421. 

Hay una última razón que explica la preferencia del rey por el ar-
zobispo Moya. Adelanto, sin embargo, que es de difícil verificación. 

  
420 Aguirre, 2024, 33. 
421 Martínez Ferrer, 2013, 29-30; Poole, 2012, 307.  



- 205 - 

Según ella, Felipe II habría sido el padre de una niña habida con una 
hermana de Moya, vecina de Córdoba, doña Antonia de Moscoso y Con-
treras; y que el prelado, tío de la criatura, llevó consigo a México “de 
poco más de dos años” en 1571. Ese lapso quizá coincide con el paso de 
la comitiva del rey por Andalucía en ocasión de la guerra de las Alpuja-
rras. Años después, el arzobispo ciertamente expresó su gratitud a Juan 
de Ovando por “una merced” que le había hecho y que pensaba “distri-
buir lo mejor que pudiere”. También le agradeció, como presidente que 
era del Consejo, interponer su autoridad y aprobación para llevar a tér-
mino su principal preocupación familiar, dar estado a su hermana, que 
por entonces vivía en un convento de Córdoba. Para la dote matrimonial, 
Moya hubo de contratar un préstamo de 12 000 pesos de oro común con 
tres vecinos de México422. 

Hasta ahora se desconoce por qué la referencia a la eventual infanta 
aparece hasta finales del siglo XVII en la pluma del polígrafo Carlos de 
Sigüenza y Góngora. Este la consignó al celebrar el convento de monjas 
de Jesús María de México un siglo de su fundación. Efectivamente, Si-
güenza publicó en 1684 su Parayso occidental, plantado y cultivado […] 
en su magnífico Real Convento de Jesús María de México423. Según el 
autor, la “única grandeza que hoy tiene” el convento es un “misterioso 
enigma”: haber sido su fundador el arzobispo Moya de Contreras y ob-
tenido del rey una cuantiosa dotación consignada por real cédula de Lis-
boa a 4 de febrero de 1583, documento que el cronista reproduce consis-
tente en 3 000 ducados anuales de renta de encomiendas vacantes pues-
tas en la real corona. También relata Sigüenza que la niña, llamada Mi-
caela de los Ángeles, pasó del convento de La Concepción de México, 
donde presumiblemente su tío la había hecho ingresar, al de Jesús María 
en compañía de las religiosas sus fundadoras. Consigna, por último, que 
la “infanta” recibió esmerados cuidados de la madre abadesa Isabel Bau-
tista y que su vida fue corta a causa de habérsele “perturbado el juicio” 
al cumplir los trece años424. 

  
422 Carta del Dr. Pedro Moya de Contreras al presidente del Consejo de Indias, México, 24 
de marzo de 1574, en Epistolario de Nueva España, XI, 66 bis. 
423 Sigüenza y Góngora, 1684, fs. 18-20. 
424 Sigüenza y Góngora, 1684, 18r-18v. 



- 206 - 

Ahora bien, por la correspondencia de Moya de Contreras sabemos 
varias cosas: que el 10 de enero de 1580 el prelado fundó, efectivamente, 
un “monasterio para doncellas pobres del título de Jesús María” en la 
ciudad de México; que con limosnas les compró casa y “demás cosas 
necesarias” y que lo fundaron diez religiosas de “mucha aprobación” de 
La Concepción, “seminario y principio […] donde está toda la nobleza 
de la Nueva España”. Como su fundador esperaba que fuera uno de los 
mejores conventos, pidió al rey una merced por ser “la obra y su instituto 
digna del patrocinio de vuestra Majestad”425.  

Poco más de un año después, Moya de Contreras reiteró que el 
convento era para las hijas y nietas de conquistadores y pobladores. Sin 
embargo, esta vez lamentó que algunos de quienes aportaron limosnas 
hubieran acudido ante la Audiencia de México y que esta declarara por 
patrones a “los dotadores y en su defecto al virrey”. En consecuencia, el 
prelado pidió al monarca hacer respetar las constituciones por él estable-
cidas, sin permitir la injerencia de seglares en el monasterio, a defecto de 
lo cual la fundación peligraba. Como si quisiera descargar su consciencia 
ante Felipe II, concluyó lacónico: “Y con decir yo esta verdad he cum-
plido con mi obligación que en este caso creo no he faltado con su buena 
erección”426. Esa imploración corrió con buena fortuna. En octubre de 
1583 el arzobispo, a la sazón recién nombrado visitador general del 
reino, agradeció sobremanera al rey “la muy piadosa y crecida merced 
que vuestra Majestad ha hecho al monasterio de Jesús María de esta ciu-
dad de 60 000 ducados […]” y no los 3 000 consignados por Sigüenza y 
Góngora. Por lo cual aseveraba: “Entiéndese que con el favor de vuestra 
Majestad será el más insigne monasterio de este Nuevo Mundo, refugio 
y amparo de la nobleza pobre de él”. Para entonces había ya 42 religiosas 
profesas con 7 novicias y 7 niñas “de 10 años arriba”. La “infanta” Mi-
caela de los Ángeles pudo haberse hallado entre ellas.  

  
425 El arzobispo al rey, México, 28 de marzo de 1580, en Epistolario de Nueva España, XII, 707. 
426 El arzobispo al rey, México, 25 de octubre de 1581, en Epistolario de Nueva España, XII, 
712. 



- 207 - 

Coaliciones en pugna 
 
Como era habitual, los antagonismos de autoridad, precedencia y poder 
reanudaron con don Álvaro Manrique de Zúñiga marqués de Villaman-
rique, el nuevo virrey, que sustituiría al arzobispo visitador gobernador. 
Su designación en enero de 1585 parece haber sido anómala, ya que no 
precedió consulta del secretario Mateo Vázquez por medio de una terna 
del Consejo al rey, sino que fue directa427. Como veremos, detrás del 
marqués había un grupo cortesano vinculado a la Nueva España, pero 
contrario al de Moya y don Luis de Velasco en términos de dinámica y 
consenso social. De esta suerte, los conflictos y tensiones de ese reino se 
articulaban a coaliciones trasatlánticas428. Después de varios intentos, 
Villamanrique había pedido una merced que lo acercara al servicio real, 
pero en la corte. Cabe, entonces, la posibilidad de que un destino tan re-
moto como la Nueva España no haya sido de su entera satisfacción. El 
marqués habría, por lo tanto, considerado que ese nombramiento era una 
especie de intermedio a serle recompensado de manera ulterior con un 
oficio más cercano a la persona real429. 

Ahora bien, Villamanrique consideró que su solo desembarco en 
Veracruz, a inicios de septiembre de 1585, hacía cesar las facultades de 
Moya de Contreras como virrey interino. Sin embargo, para este último 
solamente cesaban con la toma de posesión de su sucesor en la capital. 
Así que, durante el trayecto de mes y medio del nuevo virrey hacia Mé-
xico, lapso imputable a “enfermedad”, emprendió acciones que desauto-
rizaban al arzobispo visitador. Fue aquella una especie de cascada de 
despliegues de supremacía: favorecer a los oidores que habían sido sus-
pendidos durante la visita general por tráfico de influencias y prácticas 
económicas irregulares; proceder a destituir de sus cargos al tesorero de 
la Real Hacienda y al administrador de alcabalas nombrados por el pre-
lado; hacer interceptar y recoger cartas enviadas al puerto de Veracruz, 
práctica que habría de acarrearle impopularidad; hacer retirar en Tlaxcala 

  
427 González, 1996, 152. 
428 Bautista y Lugo, 2023. 
429 Vicens Hualde, 2021, 86-87. 



- 208 - 

un retrato de Moya que formaba parte de una serie de los virreyes y, en 
fin, que las armas del arzobispo fuesen borradas430.  

La aversión del nuevo virrey por el prelado adquiere pleno sentido 
porque su mujer era sobrina de don Martín Enríquez de Almansa. Villa-
manrique no ignoraba las difíciles relaciones que habían prevalecido en-
tre don Martín y Moya. Porque, además, designó como su secretario a 
Antonio de Castro, que también lo había sido de Enríquez. Recelaba que 
la visita conducida por el arzobispo hurgara judicialmente en las accio-
nes del virrey difunto y de sus criados. Por su parte, Moya se empeñó en 
mantener a Villamanrique al margen de dicha visita. No proporcionarle 
información comprometedora de la gestión de don Martín le preservaba 
una cierta supremacía como visitador general431.  

De manera premeditada, el nuevo mandatario asumió el estilo del 
virrey Enríquez en su trato con el arzobispo visitador. También se valió 
de una convicción análoga para conducir sus relaciones con grupos y 
clientelas de poder en México, lo que le restó posibilidades de arraigarse 
al reino. Pero, además, como era primo de don Martín Cortés, el marqués 
del Valle, Villamanrique intentaba defender sus intereses y una causa 
judicial prácticamente perdida luego de su extrañamiento del reino y del 
decomiso de sus bienes.  

Por lo tanto, una fuente más de enemistad del nuevo virrey era don 
Luis de Velasco quien, como se recordará, había denunciado la conjura 
fraguada en torno a Martín Cortés. El maestrescuela de México Sancho 
Sánchez de Muñón rindió informe puntual al secretario del rey de un 
intento inicial de Velasco por agradar a Villamanrique recibiéndole en 
Veracruz, así como de sus desavenencias ulteriores432. Sin poder disi-
mular Villamanrique la animadversión que le provocaba el dúo que po-
día ensombrecer su gestión, expresó su inquina en tercera persona como 
sigue 

Don Luis de Velasco no tiene otra causa para su indignación sino 
ser tan particular amigo del arzobispo y que, aunque el marqués 

  
430 Hanke, (ed.), 1976, 273, II, 9-10. 
431 González, 1996, 151; Vicens Hualde, 2021, 142-143, 194. 
432 González, 1996, 105. 



- 209 - 

[de Villamanrique] le hizo más honra que todos los virreyes sus 
predecesores, como él no la pretendía sino para gobernar la tierra 
y mandar en ella, como lo hizo en el tiempo del conde de Coruña, 
se formó quejas del marqués de que no le llamase y tomase su con-
sejo433. 

 
Empero, los detractores del nuevo virrey no se limitaban a Velasco 

y al arzobispo. Villamanrique estaba también al tanto de los desplantes 
de don Diego Romano, el obispo de Tlaxcala-Puebla. Desde un principio 
prevalecieron discrepancias con este a propósito del ceremonial. Al pasar 
el marqués por la ciudad de “Los Ángeles” rumbo a México, Romano 
se colocó a su lado debajo del palio tratando de igualar los rangos434. 
Poco después, el prelado se negó a remitir a aquel una relación de bene-
ficios, capellanías y mayordomías de su diócesis, disgustado por la porfía 
con que Villamanrique había ordenado suspender el pago de salarios de 
aquellos clérigos que carecieran de la correspondiente presentación, es 
decir, la suya. El obispo también se negó a manifestarle los libros de 
cuentas de diezmos con los pueblos, estancias y haciendas comprendidas 
entre la Puebla y el puerto de Veracruz, temeroso de que el virrey los 
usara para dividir su diócesis435.  

Luego de su entrada en México el 18 de noviembre de 1585, el 
marqués de Villamanrique deploró lo que consideraba prepotencia de los 
prelados: “Todas las personas eclesiásticas de este reino por lo general 
han menester que entiendan el respeto que han de tener a vuestra Majes-
tad y a sus reales ministros, porque tienen muy poco y es de muy gran 
inconveniente”, escribió al rey436. Se hacía eco de la actitud que los obis-
pos habían manifestado al término del tercer concilio provincial. Sabían 
que el nuevo virrey, luego de desembarcar, se hallaba en camino hacia 
la capital y que había advertido al arzobispo Moya no publicar los decre-
tos sin que mediara la aprobación real. Pese a estar prácticamente con-
cluidos los trabajos del concilio, Villamanrique debe haber sustentado 

  
433 “Memorial del viaje…”, citado en Vicens Hualde, 2021, 132, n. 347. 
434 Vicens Hualde, 2021, 190. 
435 Peña, 2018, 257. 
436 México, 20 de mayo de 1586, AGI, México 20, 119, f. 20. 



- 210 - 

sus quejas en una real cédula que le fue despachada en Barcelona el 13 
de mayo de 1585. En ella, el rey le encargaba “asistir personalmente y 
por mí y en mi nombre en el dicho concilio”437.  

En consecuencia, los prelados asistentes presionaron a su metropo-
litano y asistente real para que se diera prisa y proclamara las actas y 
decretos antes de la entrada pública del nuevo virrey. Y, aun cuando a 
instancias de Moya los padres conciliares cedieron el texto oficial del 
concilio a la Real Audiencia para que esta lo remitiera al monarca, por 
no poderse publicar los decretos sin la autorización real, se salieron con 
la suya. Como habían conservado un traslado de las actas, el 18 de octu-
bre le dieron lectura eludiendo las órdenes del marqués438. Razón por la 
cual Villamanrique concluiría más tarde que “Una de las cosas que hallé 
perdidas y relajadas cuando llegué a esta tierra fue el patronazgo de su 
Majestad porque se lo tienen usurpado los prelados”439. Poco después, 
Moya explicaría al rey que en lo del concilio le había parecido más con-
veniente disimular antes que impedir, o sea, llegar a una solución de 
compromiso con los padres asistentes aun si se soslayaba la autorización 
real, pues de otra manera se habrían negado a firmar las actas440. 

Pocos meses duró la in-convivencia entre el arzobispo visitador y 
el virrey marqués de Villamanrique. Don Pedro Moya de Contreras em-
prendió el regreso a la Península en la flota que zarpó de Veracruz el 11 
de junio de 1586. Encargaba el gobierno del arzobispado al maestres-
cuela Sánchez de Muñón. En la corte informaría y calificaría la visita 
general de Nueva España. Para escapar de las tensiones con el nuevo 
virrey en México, se embarcó también don Luis de Velasco441. Viajaban 
asimismo las cartas que Villamanrique, principal detractor de ambos, di-
rigía al monarca. A su regreso, en Madrid, el arzobispo de México siguió 
creciendo en el favor real. Felipe II hizo de él su principal asesor para 
todo lo concerniente al conjunto de las Indias del Nuevo Mundo. Y, pese 

  
437 Martínez Ferrer, 2013, 36-37. Esa real cédula se halla reproducida en Carrillo 2006, vol. 
III, 467. 
438 Poole, 1987, cap. XI; Vicens Hualde, 2021, 194. 
439 Hanke, (ed.), 1976-1978, 273, I, 282. 
440 Carta del arzobispo al rey, México, 1 de diciembre de 1585, AGI, México, 336-B, 184. 
441 González, 1996, 141-157. 



- 211 - 

a las voces de oposición que se alzaron, el monarca lo confirmó como 
juez y parte de la visita por él conducida. El prelado también recibió tra-
tamiento de Grande de España y, para culminar, en 1588 fue designado 
visitador del Consejo de Indias y en enero de 1591 presidente de ese tri-
bunal en sustitución de Hernando de Vega442. La estabilización centrada 
en un individuo corrobora que, en términos de su hegemonía confesio-
nal, la dignidad regia incluía un ingrediente de arbitrariedad que estaba 
por encima de leyes y privilegios443. 
 
Modulación del dominio real 
 
Es difícil no percibir el influjo del arzobispo de México en las siguientes 
tres determinaciones del rey, que acabaron de configurar la modulación 
del dominio real en Nueva España: en primer lugar, el marqués de Villa-
manrique fue depuesto por real cédula de 19 de julio de 1589 a conse-
cuencia de una avalancha de denuncias, cargos e informes de individuos 
y corporaciones referentes a malas prácticas de gobierno y justicia. Se-
guidamente, por real cédula de 31 de agosto del mismo año, Felipe II 
ordenó al marqués dejar el gobierno de Nueva España en manos de don 
Luis de Velasco “luego que sea llegado a esa tierra para que él lo ejerza 
en virtud de su título y despachos que lleva”444. Tras haberse desempe-
ñado como embajador en Florencia, don Luis volvió a Madrid y Moya 
de Contreras dio de él informes y recomendaciones muy favorables. En 
enero de 1588 lo propuso, de hecho, al monarca, para suceder al conde 
del Villar como virrey del Perú. Sin embargo, el rey prefirió designarlo 
para gobernar la Nueva España, lo que debió complacer en sumo grado 
al arzobispo de México445. 

Pero eso no era todo. En tercer lugar, además de que Velasco en-
tregó al marqués de Villamanrique la cédula de relevo, le hizo saber que, 
por encargo real, se procedería a un juicio de visita en su contra y no al 

  
442 Poole, 1987, cap. XII; Vicens Hualde, 2021, 186. 
443 Ruiz Ibáñez y Vincent, 2007, 188, 189, 203. 
444 AGN, México, Reales Cédulas duplicadas, vol. 2, exp. 375. 
445 Poole, 1987, cap. XII. 



- 212 - 

convencional juicio de residencia “como conviene que lo sea”, había 
apuntado terminante el rey. Para este efecto, Felipe II había pedido al 
Consejo de Indias proporcionarle una lista con nombres de juristas y le-
trados. Conscientes del influjo de Moya sobre el monarca, los consejeros 
disuadieron expresamente a este de confiar a un obispo semejante comi-
sión, por carecer del saber jurídico requerido. No obstante, de su puño y 
letra Felipe II escribió al margen de la consulta: “el obispo de Tlaxcala”, 
es decir, don Diego Romano. Nadie, en el entorno inmediato al rey, co-
nocía mejor que Moya de Contreras, tanto a dicho obispo como al virrey 
depuesto. Pese a los intentos y argumentos del Consejo sobre la avan-
zada edad e incluso “ceguera” de don Diego, no se pudo apartar al rey 
de su determinación. Este ordenó, por lo tanto, despachar la comisión 
para el obispo Romano el 17 de agosto de 1589. En ella se ratificaba el 
carácter de juicio de visita en el que se incluía a los criados y familiares 
del marqués de Villamanrique446. 

En la corte se habían recibido noticias alarmantes a raíz de un con-
flicto de jurisdicción a mano armada entre Villamanrique y los oidores 
de la Audiencia de Nueva Galicia. De acuerdo con la proclividad del 
reino de Nueva España a la integración, el marqués proponía suspender 
ese tribunal, incorporar a sus oidores al de México y dejar un gobernador 
en Guadalajara supeditado al virrey. Los oidores afectados repelieron la 
propuesta enérgicamente por los perjuicios que acarrearía447. En conse-
cuencia, don Luis de Velasco se dio prisa y cruzó el océano con su co-
mitiva, no en la flota regular, sino en navíos sueltos expresamente desti-
nados. Más aún, desembarcó en Tamiahua, de donde era encomendero, 
ubicada 320 k al norte del puerto de Veracruz. Al ingresar en la cuenca 
de México, el 17 de enero de 1590, Velasco participó en Acolman al 
marqués su destitución y en seguida fue recibido con grandes y jubilosas 
demostraciones por las autoridades de la capital el día 25. A su vez, el 
obispo Romano se trasladó de la Puebla a México para iniciar el juicio, 
cuya real cédula presentó ante la Audiencia el día 18 y, en seguida, or-
denó el arresto domiciliario del marqués de Villamanrique, que se ha-
llaba instalado con su familia y criados en Texcoco.  

  
446 Vicens Hualde, 2021, 251-261. 
447 Vicens Hualde, 2021, 241. 



- 213 - 

Al fracasar en su intento de hacer sustituir a don Diego Romano 
como juez y, echando mano de sus contactos, el virrey depuesto acudió 
a don Luis de Velasco para que lo autorizara a embarcarse rumbo a Es-
paña, a lo cual el nuevo virrey accedió, siempre y cuando mediara el pa-
recer del prelado visitador. Pero este denegó la autorización hasta que 
Villamanrique pagase fianzas muy considerables, para las que no encon-
tró fiadores suficientes en la Nueva España. Pese a ofrecer sus bienes en 
prenda y a prometer la entrega de dichas fianzas en Castilla, a lo que 
también se negó el prelado de Puebla, el marqués y su mujer emprendie-
ron la retirada a salto de mata hacia Veracruz con toda suerte de incomo-
didades. Zarparon de manera ignominiosa en unas zabras o navíos suel-
tos que les fueron facilitados gracias a que las flotas eran regentadas por 
su sobrino, el duque de Medina Sidonia.  

Luego de unos años, en abril de 1592 el obispo Romano presenta-
ría y haría publicar hasta trescientos cargos contra el marqués por preva-
ricación, cohecho, tráfico de influencias, malversación, violación del se-
creto de comunicación e incluso fraude. El proceso completo del juicio 
de visita duraría seis años, al cabo de los cuales se condenó a Villaman-
rique a pagar multas, a la privación perpetua de cargos de gobierno y 
justicia y a destierro de la corte. La sentencia no le fue levantada mientras 
Felipe II vivió448. Sin embargo, lo que aquí interesa es dejar constancia 
de un nadir y de un cénit a la vez: nunca un virrey de Nueva España había 
experimentado semejante deshonra, pero tampoco los obispos habían 
detentado tanto poder y favor del trono en ambas orillas del océano.  

En el transcurso de unos cuantos años (1583-1590), las dificultades 
de integración de Nueva España habían puesto de manifiesto la necesi-
dad de reconfigurar el ámbito de autoridad del virrey. Su principal artí-
fice era el arzobispo de México como valedor y portavoz de los grupos 
más efervescentes del orden social. Hasta el grado de obtener que el prin-
cipal actor de la nobleza y patriciado de la tierra fuera designado virrey. 
La mudanza era de tal envergadura, que en la corte se asumiría como una 
modulación del dominio real llamada a subsistir. Los virreyes subse-
cuentes la asumirían en diferente grado y la ejercerían de varias maneras. 

  
448 Vicens Hualde, 2021, 267-278 y capítulo 11; Peña, 2018, capítulo V. 



- 214 - 

En otras palabras, a partir de 1590 enfrentarían como nunca el desafío de 
equilibrar los intereses del reino con los de la Corona.  

La respuesta no era fácil. Exigía contribuir a normalizar esa modu-
lación favoreciendo a los actores y grupos locales y, a la vez, cumpli-
mentar las necesidades fiscales y de defensa cada vez más acuciantes de 
la Corona al inicio del declive de su hegemonía planetaria. Si los virreyes 
de Nueva España querían que su mandato transcurriera sin los sobresal-
tos que acarreaban inestabilidad, bastaba que no perdieran de vista esa 
reconfiguración. Desde luego que la tendencia a las crisis de poder era 
propia de los rasgos estructurales de la tierra y de su conformación. No 
obstante, la modulación del dominio real dispondría en delante de un re-
curso para mitigar la conflictividad extrema, la figura del prelado virrey. 

En efecto, la Corona sancionaba un episcopalismo beligerante que, 
por lo menos desde 1555, era tendencia insuperable. Como no era posi-
ble erradicarlo, en adelante se echaría mano de él como estrategia de ne-
gociación y estabilización. Ya fuera para nombrar virreyes-gobernadores 
interinos en coyunturas excepcionales, para hacer de algunos obispos vi-
sitadores generales o bien para potenciar su rango. Entre ellos habría 
miembros del Consejo de Indias con desempeño ultramarino. En 1642, 
es decir, medio siglo después, Juan de Palafox, el célebre prelado de la 
Puebla de los Ángeles, consejero de Indias, visitador general y arzobispo 
virrey interino, fue muy consciente de aquel episodio inicial de recon-
ducción. De ahí que recordara a sus colegas del Consejo de Indias que, 
para garantizar una administración eficiente y pacífica en la Nueva Es-
paña, Felipe II había hecho del arzobispo de México su virrey y visitador 
inaugurando la modulación que él mismo encarnaba449. Efectivamente, 
al templar la relación autoridad-justicia los obispos desempeñarían un 
papel de primera importancia en la evolución de las Indias septentriona-
les. La preeminencia episcopal sería una pauta del reino y sentó plaza 
más allá del nombramiento coyuntural de prelados virreyes. 
 

  
449 Álvarez de Toledo, 2011: 246, n. 100; Mazín, 2017: 130. 



 

 
 
 

III.- Conclusión 
 
Desde una perspectiva de política eclesiástica, en la segunda parte de mi 
relato he propuesto que la reconducción del dominio real en las sedes de 
virrey de las Indias Occidentales tomó la forma de dos modulaciones o 
cadencias. En el sentido de que, al incidir sobre las tendencias a la dis-
gregación del Perú y sobre los desequilibrios de integración de la Nueva 
España, se obtuvieron modalidades o variantes de gobierno. Son dife-
rentes porque sus protagonistas y sus acciones se “acomodaron al estilo 
del país”. Francisco de Toledo y Pedro Moya de Contreras reconfiguran 
el ámbito de autoridad del virrey de acuerdo con la situación y consensos 
de cada uno de esos reinos. Sus acciones suscitan condiciones de estabi-
lidad y ese logro pronto les acarrea reconocimiento y celebridad. Hasta 
el grado de hacer de ellos figuras arquetípicas, es decir, una articulación 
retórico-política que despliega vínculos y mecanismos susceptibles de 
eslabonar procesos de manera semántica y heurística. En una cultura tan 
pródiga de exempla, una y otra figura son baluartes del dominio real en 
las Indias de Castilla al final de la máxima dilatación de los mundos ibé-
ricos por el globo. Sus hazañas también sugieren la intervención del rey, 
quizá más perceptible en el caso del arzobispo de México, ya que al tér-
mino de su mandato en el Perú el virrey Toledo llegó a deplorar el silen-
cio de Felipe II. 

Don Francisco de Toledo hizo del patronato regio una palanca de 
estabilización que puede resumirse en su frase predilecta, “enfrenar la 
tierra”. Vivió con auténtica devoción la visita general, que condujo como 
la más importante instancia y referente de actividad. Conforme el virrey 
caminó por las provincias de los Andes centrales, la concertación de ac-
tores antagónicos bajo la imposición de una disciplina férrea hizo de la 
convergencia jurídica de los cleros regular y secular la clave de la modu-
lación del dominio real, concebida como revigorización del patronato 
real. Sin embargo, dada la inmensidad de las Indias meridionales, 



- 216 - 

refrenar las diferencias y contradicciones era impensable sin el refuerzo 
de las facultades vice patronales de los gobernadores de provincia, a fin 
de dotar a las diócesis y Audiencias de una sinergia coadyuvante. Final-
mente, como instancias articuladoras y estabilizadoras de los ámbitos lo-
cales, los concilios provinciales y los sínodos diocesanos atizarían el ca-
rácter arbitral del virrey para freno de la proclividad del arzobispo de 
Lima a la autarquía, como veremos en la tercera parte.  

La reconducción en la Nueva España respondió a la necesidad de 
mitigar alteraciones ocasionadas por fuertes tendencias a la integración 
como tónica de un reino sujeto a las convulsiones de su ciudad capital. 
El ejercicio del patronato regio no encontró ahí condiciones para ser re-
forzado de manera hegemónica por el virrey. La autoridad de este se ha-
llaba dislocada, o sea, fuertemente asentada sobre el régimen de los frai-
les, de los señoríos autóctonos y, en menor medida, de los encomende-
ros; pero ayuna de un consenso análogo entre los grupos hispanos de 
mayor dinamismo, que acoplaban un sistema de expansión productiva 
fuertemente asistido por el clero secular. La desavenencia del virrey con 
el arzobispo de México acrecentó la discordancia e impuso a la figura 
del primero el peso de un patriciado local con nexos trasatlánticos en 
ascenso y encabezado por un adalid de probada lealtad a la Corona a 
quien sostenía un episcopado fortalecido. De ahí que, en nombre del pa-
tronato real, el prelado-visitador Pedro Moya de Contreras optara por 
una política de concertación de equilibrios disfrazada de “conformidad” 
con el virrey, aunque sin claudicar de la búsqueda de consensos en el 
reino y en la corte peninsular mediante la representación de intereses 
tanto de aquel patriciado, como de las iglesias catedrales de Nueva Es-
paña. El traslado de los mandatarios al Perú, la instauración del prelado 
virrey para estabilizar coyunturas de conflicto extremo y el advenimiento 
de un virrey con arraigo y capacidad para negociar y conciliar, configu-
raron la modulación del dominio real en Nueva España. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Parte tercera 
 

Pervivencias 
  





 

 
 
 
 
 

Concertar actores antagónicos que frenaran la disgregación y buscar con-
sensos que instauraran estabilidad hicieron, respectivamente, del virrey 
del Perú, celoso árbitro del real patronato eclesiástico; y, del arzobispo 
de México, consejero del rey con atribuciones de gobierno enderezadas 
a consolidar la reconducción del dominio. El acento principal de este re-
lato seguirá recayendo en las individualidades y, por lo tanto, en las di-
ferencias. Cuando estas predominan es más difícil sucumbir a la tenta-
ción de uniformizar las cosas. Si pensamos únicamente de manera co-
lectiva, las personas tendemos a conformarnos con modelos uniformes. 
Y sucede que, a veces, son las acciones y reacciones individuales las que 
determinan las influencias ejercidas. Por eso, en cuanto sea posible, esta 
tercera parte no quitará el dedo de ese renglón450. 

Pero, además, esta es una ocasión afortunada para documentar la 
noción antigua de imperium de acuerdo con su rasgo más sobresaliente: 
la expresión diferenciada del ejercicio del poder supremo, reacio a la uni-
formización del dominio. El patronato eclesiástico en las Indias le da 
aquí sustancia en la medida en que la cristianización fue un proceso ver-
sátil de enorme riqueza cultural. Resistir a la intervención directa del pa-
pado y sus agentes en el ámbito de la disciplina eclesiástica confirmaba 
ese patronato como heredero de la tradición bizantina o “césaro-papista” 
de la Antigüedad Tardía, que hiciera del rey de Castilla un imperator 
totius Hispaniae responsable de la fe de los súbditos. Y así como el em-
perador Justiniano había incluido el libro XVI del código de Teodosio 
en el Corpus Iuris Civilis, la gran obra legislativa (1250-1270) de Al-
fonso X de Castilla comienza con la definición de la fe por considerarla 
el capítulo primordial de la ley. Efectivamente, en la primera de las Siete 

  
450 Loriga, 2010. 



- 220 - 

Partidas el “Rey Sabio” define los artículos de esa fe, los sacramentos 
de la Iglesia, los clérigos, iglesias, monasterios, el derecho de patro-
nazgo, los diezmos, limosnas y peregrinos, entre otros. Es decir, reafirma 
los lazos que vinculaban esa legislación a los emperadores de Constan-
tinopla451.  

Entre las sorpresas que la historia depara tenemos que la edición 
más autorizada de las Partidas es fruto de los trabajos de un miembro 
del Consejo de Indias. Efectivamente, el licenciado Gregorio López ofre-
ció a letrados juristas, jueces, maestros, estudiantes y, desde luego, a to-
dos los tribunales de la monarquía, una versión depurada y correcta de 
esas leyes que antes estaban “con diferentes letras y diversos entendi-
mientos”. Bajo licencia del emperador Carlos V, la edición con glosas 
del propio López vio la luz pública en la imprenta salmantina de Diego 
de Portonariis en 1555. Más aún, algunos de esos comentarios se hacen 
eco de temas del Nuevo Mundo, lo que corrobora la continuidad indiana 
respecto al legado antiguo y medieval. Dos merecen mención: unas Or-
denanzas reales “que poco a recopilé” referentes a la Casa de la Contra-
tación de Sevilla, lo que hace de Gregorio López un primer recopilador 
de las leyes de Indias. En segundo lugar, el consejero dio a conocer un 
resumen o extracto de la Relectio Prior de Indis del célebre maestro de 
Salamanca fray Francisco de Vitoria O.P., importante testimonio de la 
controversia de las Indias que estudiamos en la primera parte452. 

Cuando en nombre de su rey, don Francisco de Toledo y sus suce-
sores en el Perú urgían la unificación del culto y la convocatoria de un 
concilio o presentaban a los titulares de los curatos y doctrinas, es difícil 
no evocar la corte de Teodosio II, la de Justiniano y aun la de Alfonso X. 
Pero no menos elocuencia tiene el referente de los obispos visigóticos al 
recordar la actuación, atribuciones e influjo del arzobispo de México Pe-
dro Moya de Contreras. Prelados como Isidoro o Leandro de Sevilla, 

  
451 Rucquoi, 2012a, 152-154. 
452 El resumen de la relección del dominico Vitoria aparece en la glosa a la ley 2, título XXIII 
de la Partida Segunda. La referencia a las ordenanzas para las Indias consta en la glosa a la 
Partida V, título IX, ley I sobre que en los navíos del rey vaya un escribano. Se trata de las 
Ordenanzas reales para la Casa de la Contratación de Sevilla y para otras cosas de las Indias y de la navegación 
y contratación de ellas, sancionadas por el príncipe Felipe en Monzón el 11 de agosto de 1552. 
Ambas referencias en Rumeu de Armas, 1993-1994, p. 408. 



- 221 - 

Julián o Eugenio de Toledo fueron miembros del aula regia, consejeros 
por derecho propio del rey con un desempeño a la vez teocrático y pro-
fano que investía a cada uno como sacerdos, iudex y defensor civuita-
tis453. De la prestancia y prudencia como virtudes orientadoras de aquel 
que gobernaba se seguía una práctica de dominio volcada hacia la me-
diación, el mantenimiento de la estabilidad por consenso y el sustento 
antiguo del saber454.  

En esta tercera y última parte veremos cómo las modulaciones de 
reconducción del dominio real en el ámbito eclesiástico, bajo Felipe II, 
presentan pervivencias consistentes tanto en la Nueva España como en 
los Andes. Es decir, su eficacia permitió que los lineamientos diferencia-
dos de reconducción del patronazgo real subsistieran a grandes rasgos 
durante el siglo XVII y aún más allá. Las pautas de esa permanencia ar-
ticulan situaciones, secuencias y tiempos históricos. De ahí que su análi-
sis admita al menos tres tipos o criterios de explicación: uno se refiere a 
la normalización de los cauces de actividad en el contexto general de la 
gestión gubernamental. Otro verifica cómo las modulaciones del domi-
nio fueron depuradas en su respectiva latitud en coyunturas precisas. El 
tercero considera las repercusiones hemisféricas de las dinámicas de po-
der, ya sea a consecuencia del traslado de los virreyes de México a Lima 
o bien de la interacción con la corte de Madrid. ¿Por qué subsistieron las 
modulaciones de reconducción? ¿De qué manera fueron “normaliza-
das”? ¿Quiénes fueron sus principales “normalizadores”? ¿En qué co-
yunturas experimentaron depuración? ¿Cómo repercutieron de las Indias 
septentrionales a las meridionales o a la inversa? ¿Durante cuánto 
tiempo? Son estas las cuestiones a las que aquí pretendo responder. 
 

  
453 Martin, 2003: 113-122; 191-198. 
454 Mazín, 2012b. 





 

 
 
 

I.- Normalización: primeros atisbos  
 
Como adelanté al final de la segunda parte, a su regreso a España en 
1586, el arzobispo de México asesoraría al rey en mucho de lo concer-
niente a las Indias. Para ciertos efectos fungiría como sucesor de Juan de 
Ovando, máxime que contaba con una importante experiencia de go-
bierno en el Nuevo Mundo. Igual que Ovando, Moya de Contreras im-
pondría un contrapeso al Consejo de Indias, pues las consultas de ese 
tribunal a Felipe II eran turnadas al prelado. La mayoría se refería a la 
concesión de mercedes y al nombramiento de oficios, fuesen seculares o 
eclesiásticos. Además de asesor, Moya era protagonista de una de las 
modulaciones de reconducción del dominio real y, como veremos, co-
nocía ambas. De ahí que haya sido su primer normalizador en el seno de 
la corte peninsular. 
 
Una plataforma cortesana 
 
Así tenemos que el rey pidió al arzobispo su opinión sobre a quién nom-
brar para viajar al Perú investido como visitador, cargo que el prelado 
había ejercido en la Nueva España. Moya recomendó encarecidamente 
a una más de las “hechuras” de Juan de Ovando, Alonso Fernández de 
Bonilla, quien había pasado dieciocho años en México como colabora-
dor suyo, primero cuando era inquisidor y luego como deán de su iglesia. 
Como la visita del Perú comprendería no solo el ámbito eclesiástico, sino 
también el desempeño del virrey, de la Audiencia de Lima y de los ofi-
ciales de Real Hacienda, el Consejo objetó la recomendación. La réplica 
de Moya en defensa de su candidato permite corroborar que el arzobispo 
de México conocía la relevante actividad de las Reales Audiencias andi-
nas en el plano eclesiástico. Estaba, pues, al tanto de la modulación del 
dominio real implantada en los reinos meridionales. Por lo cual, argu-
mentó que el visitador por él propuesto tendría un panorama bastante 



- 224 - 

completo de la dinámica gubernamental al visitar la Audiencia de la ciu-
dad de Los Reyes.  

Esto mismo había aseverado de manera contundente el virrey Mar-
tín Enríquez en 1583, un mes antes de morir, en su parecer sobre lo que 
la Junta Magna había dispuesto en las instrucciones para el gobierno: “en 
cuanto a la jurisdicción eclesiástica, con el recurso a las Audiencias se 
remedia”455. Así que los esfuerzos del Consejo de Indias y de su presi-
dente Hernando de Vega fracasaron en su empeño por desacreditar al 
candidato de Moya. En consecuencia, el rey nombró a Fernández de Bo-
nilla como visitador en 1589 y este llegó a Lima en agosto del año si-
guiente. A la muerte del arzobispo Moya, en enero de 1592, ese visitador 
del Perú sería nombrado sucesor suyo en la mitra de México. No obs-
tante, Fernández de Bonilla no llegó a tomar posesión, pues falleció en 
Lima en enero de 1600456.  

El siguiente rubro de influencia del asesor de Felipe II consistió 
nada menos que en la designación de los virreyes. En diciembre de 1587 
el monarca consultó a Moya en relación con el siguiente gobernante del 
Perú. Poco antes, el prelado le había aconsejado aceptar la renuncia del 
conde del Villar a causa de su salud quebradiza y avanzada edad. Ahora 
bien, de un virrey a otro se interponían largas vacantes y, en consecuen-
cia, un caudal de problemas. Desde el inicio de su gestión, al informar 
del estado que guardaban los reinos de las Indias meridionales, el mismo 
conde del Villar había manifestado preocupación al respecto. De ahí que 
pidiera al monarca “proveer de algún medio” para no alargar aquellas, 
pues podían durar hasta dos años457. 

Para remplazar al conde del Villar, el arzobispo propuso dos nom-
bres: don Luis de Velasco y don García Hurtado de Mendoza, el IV mar-
qués de Cañete. Fue este último a quien el rey designó en 1588458. En 
esta decisión debió influir el que don Andrés, el segundo marqués de 
Cañete, padre de aquel, hubiera sido virrey del Perú entre 1556 y 1559. 

  
455 Carta de don Martín Enríquez al rey, Los Reyes, 15 de febrero de 1583 en Levillier, Gober-
nantes…, IX, 244. 
456 Poole, 2012, 319-324. 
457 Carta del virrey a SM, El Callao, 25 de mayo de 1586, en Levillier, Gobernantes…, X, 147. 
458 Poole, 2012, 316-320. 



- 225 - 

Por cierto que su gestión había sido simultánea a la de su hijo cuando, 
como gobernador de Chile, destacó en la guerra fronteriza contra los ma-
puches. Nótese que a consecuencia del nombramiento de 1588 se impo-
nía una pauta de arraigo, experiencia y sucesión de padre a hijo. De ma-
nera análoga, esa misma configuración familiar se verificó en agosto de 
1589 cuando don Luis de Velasco hijo fue nombrado virrey de Nueva 
España para suceder al depuesto marqués de Villamanrique. Visible-
mente, Moya de Contreras contribuyó a confeccionar esa pauta como 
asesor de Felipe II: dos virreyes hijos con experiencia previa y arraigo en 
las Indias meridionales y septentrionales se convertían en sucesores no 
inmediatos de sus padres. Tan solo esta era ya una manera de acortar los 
tiempos y de imprimir continuidad al relevo de los mandatarios. Otra 
habría de consistir, a partir de 1596, en la reanudación del traslado de 
México al Perú evitando la travesía desde España. 

Conviene recordar que entre los virreyes Andrés Hurtado de Men-
doza y Luis de Velasco, y sus respectivos hijos, mediaban respectiva-
mente el largo gobierno de don Francisco de Toledo y las crisis recurren-
tes de poder en México que Moya de Contreras experimentó y en se-
guida intentó neutralizar. Es decir, estaban de por medio una instauración 
hegemónica de tenor disciplinario en el Perú y la búsqueda de consensos 
para concertar equilibrios de integración en la Nueva España. Conse-
cuentemente, en los Andes el IV marqués de Cañete debería poder con-
ciliar la experiencia de gobierno de su padre y de sí mismo en Chile, con 
el legado del virrey Toledo tendente a frenar una disgregación siempre 
latente. De manera correlativa, luego de la suspensión del gobierno del 
marqués de Villamanrique, correspondería a Velasco hijo, que tenía a la 
Nueva España por patria, reconfigurar la figura de autoridad del virrey 
rencauzando las tendencias a la integración. A todo ello subyacía una 
presencia creciente de “indianos” en la corte de Madrid y de castellanos 
con experiencia en los dominios del Nuevo Mundo, hasta el grado de dar 
lugar a una articulación de carácter estructural que presidía las tensiones 
y conflictos en los reinos, así como su reconducción en provecho del do-
minio real459.  

  
459 Bautista y Lugo, 2023. 



- 226 - 

Las vacantes de virrey como estímulo 
 
En el Perú, la extrema duración de las vacantes del virrey era perjudicial 
a la contención de las tendencias disgregantes. Es decir, quedaban ex-
puestos problemas para cuyo remedio los mandatarios reivindicaban su 
autoridad de manera enérgica. De ahí que al inicio de su gobierno, el 
marqués de Cañete hijo hiciera la siguiente declaración  

Ninguna cosa importa más a la quietud, asiento y perpetuidad de 
esta tierra, ni al servicio de vuestra Majestad, que la guarda y fir-
meza de su patronazgo real […] Es de mucha consideración en tie-
rra tan apartada de la presencia de vuestra Majestad. Me ha pare-
cido que tengo obligación a no dejar pasar cosa alguna de aquella 
en que he reparado que tenga necesidad de remedio460. 

 
Uno de los problemas que las vacantes ponían de manifiesto eran los 
desacuerdos de gobierno entre las Audiencias andinas. La de Lima re-
clamaba preeminencia. Sin embargo, la de La Plata o Charcas y la de 
Quito, manifestaban pretensiones de autogobierno en su respectivo dis-
trito. Lo cual implicaba que proveyeran “encomiendas o repartimientos, 
corregimientos, lanzas y arcabuces”, estos dos últimos otorgados para 
defender el reino a quienes no hubieran alcanzado a tener encomiendas. 
Desde que el conde del Villar expusiera al rey el inconveniente de la di-
versidad de pareceres que las vacantes suscitaban, le sugirió seguir el 
ejemplo de sus dominios de la India oriental. A saber, entregar a cada 
mandatario un nombramiento secreto que únicamente se diera a conocer 
al sobrevenirle la muerte. Acaso aludiera al pliego de providencia o de 
“mortaja”. En cualquier caso, pidió al monarca prohibir a las Audiencias 
hacer aquel tipo de otorgamientos, de suerte que “todo lo que se prove-
yese de cualquier calidad y condición que fuese pasase por una mano y 
[que] esta sea la del virrey”. En carta del 12 de abril de 1587 el conde del 
Villar había acusado recepción de una real orden por la cual “en las 

  
460 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, Gobernantes…, XII, 
186. 



- 227 - 

vacantes de virreyes gobierne esta Audiencia [Lima] y las de Charcas y 
Quito y Panamá le estén subordinadas”461. 

Por lo visto, la prolongación de las vacantes también impedía el 
acatamiento cabal del patronato eclesiástico por los obispos. El arzo-
bispo de Lima había visitado su arquidiócesis durante siete años sin ape-
nas residir en su sede y con un desempeño que, al parecer, contravenía 
esas exigencias. Tanto el conde del Villar como su sucesor, el marqués 
de Cañete, informaron al rey lo que consideraban faltas y yerros de don 
Toribio de Mogrovejo en su gobierno. Decían que incumplía “todas las 
cosas del patronazgo”; que proveía clérigos en las doctrinas con solo el 
nombramiento suyo, sin la presentación del virrey; que dotaba por su 
mano las iglesias y hospitales de pueblos de indios; que mandaba a “los 
corregidores de su distrito [que] hicieran y cumplieran lo que él man-
dare”; que asignaba beneficios de cura de almas para españoles sin poner 
edicto ni guardar la ordenanza del patronazgo. Según ellos, mayor gra-
vedad tenía que el prelado escribiera “a su Santidad y a los cardenales y 
entendiera que por ahí se han de remediar y llevar adelante todas las 
exenciones de que pretende usar”. Ambos mandatarios declararon no ha-
ber querido llegar a un rompimiento con el arzobispo. Pese a ello, expre-
saron al rey la conveniencia de que “le mandase ir a España poniendo 
aquí un coadjutor”. Concluían que su proceder “defraudaba el real patro-
nato” y atentaba contra el legado de don Francisco de Toledo462. 

Esas críticas de los virreyes al arzobispo son muy reveladoras. En 
la segunda parte propuse que el Tercer Concilio de Lima, convocado por 
Mogrovejo meses después de tomar posesión de su sede, debió ponerlo 
al tanto de la vigorosa impronta dejada por la gestión del virrey Toledo. 
También lo hicieron las ordenanzas que este último dispuso y que sus 
sucesores reivindicaron como la principal fuente para conducir el 

  
461 Carta del virrey a SM, El Callao, 25 de mayo de 1586, en Levillier, Gobernantes…, X, 147-
150; Carta del virrey a SM, Los Reyes, 12 de abril de 1587, en Levillier, Gobernantes…, X, 275. 
462 Cada una de las “faltas y yerros” consta respectivamente en: El conde del Villar a SM, 
Callao, 25 de mayo de 1586 (Levillier, Gobernantes…, X, 83-85); El conde del Villar a SM, Los 
Reyes, 19 de abril de 1589 (Levillier, Gobernantes…, XI, 193-194); El marqués de Cañete a SM, 
Callao, 1 de mayo de 1590 (Levillier, Gobernantes…, XII, 154-155); El marqués de Cañete a 
SM, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, (Levillier, Gobernantes…, XII, 206-207); las recon-
venciones del rey en Vargas Ugarte, 1959, II, 105. 



- 228 - 

gobierno en el plano del patronato eclesiástico. Tras el deceso del virrey 
Enríquez, en marzo de 1583, en pleno concilio provincial, el arzobispo 
prosiguió su propio gobierno en ausencia de virrey hasta noviembre de 
1585, en que tomó posesión en Lima el conde del Villar. Para entonces, 
el prelado conducía su primera visita pastoral (1584-1591), de un total 
de cuatro, a la muy extensa y geográficamente accidentada arquidióce-
sis: “Mas de 5200 leguas, muchas a pie por caminos fragosos y ríos”, 
escribió Mogrovejo al papa Clemente VIII en 1598463. El que dedicara 
a las visitas al menos 17 de los 25 años que duró su gobierno, no debe 
extrañar. Es pertinente proponer que las largas ausencias de su sede le 
habrán proporcionado un sentido de sana distancia, si no de autonomía, 
para proceder sin el agobio que seguramente le ocasionaba tratar con el 
virrey en turno de manera permanente, a tan solo unos metros de su ca-
tedral. 

También vimos que el recurso de don Toribio a la Santa Sede fue 
activo. Supongo que la mayor parte del tiempo habrá echado mano de la 
vía convencional del patronato a través de Madrid, como aconteció en 
ocasión de la aprobación del Concilio Tercero Provincial de Lima464. No 
obstante, su búsqueda de una relación directa con Roma ocasionalmente 
eludió la corte del rey. Hay que reconocer, con todo, que el prelado bus-
caría tiempos y circunstancias para dar a conocer ese procedimiento, es 
decir, dosificaba su información. De esa manera contrarrestaba a autori-
dades seculares como los corregidores de indios y ganaba algún margen 
de acción frente a los virreyes. Por lo tanto, era necesario que estos últi-
mos exageraran el tema de las ausencias episcopales y que hicieran del 
recurso del prelado a la Santa Sede, cuyos propósitos, por cierto, no 
siempre alcanzó, una materia de escándalo, en el sentido de no solo in-
fringir, sino aun de subvertir el real patronato. 

El conde del Villar y el marqués de Cañete también se quejaban de 
la inobservancia de los obispos en lo tocante al nombramiento de un nu-
meroso personal eclesiástico: “vicarios, curas, pertigueros, mayordo-
mos, capellanes, visitadores y otros, estando mandado que el prelado 
nombre dos y el virrey elija uno y por no entrar de golpe en estas cosas 

  
463 Citada por Tudini, 2024, 37; Resana, 2006. 
464 Tudini, 2024. 



- 229 - 

a los principios voy poco a poco en ellas […] por tocar esto a más de mil 
personas eclesiásticas, los cuales o los más son enemigos declarados de 
este patronazgo”465. Quizá la crítica más implacable del marqués de Ca-
ñete contra el arzobispo se refiere a que doscientos clérigos ordenantes 
tuvieron que viajar hasta Trujillo para que el prelado los ordenara a causa 
de su ausencia prolongada de Lima466. 

Intentemos contextualizar estas situaciones. La consolidación de 
un régimen eclesiástico diocesano a partir del Concilio Tercero de Lima 
consistía en ir dotando canónicamente, a mediano plazo, aquellos bene-
ficios de cura de almas cuyo carácter sería definitivo. También suponía 
instaurar los colegios seminarios y subordinar a los frailes doctrineros a 
la jurisdicción eclesiástica ordinaria. Por otra parte, hasta catorce sínodos 
diocesanos en el arzobispado de Lima durante el gobierno de Mogrovejo 
habrán establecido obvenciones, limosnas, y legislado sobre costumbres, 
idolatrías y supersticiones, entre otras materias467.   

Ahora bien, el costo de todo ello como retribución por los ministe-
rios pastorales y sacramentales impartidos a las feligresías, a base de ob-
venciones parroquiales, de estipendios y del diezmo, también suscitó crí-
ticas acerbas de los virreyes. Sobre todo, porque las rentas correspon-
dientes aún no se hallaban deslindadas del régimen de los tributos, o sea, 
de las porciones de estos últimos, llamadas sínodos, que por décadas ha-
bían sustentado a clérigos y frailes en las doctrinas; ya fuera porque las 
jurisdicciones se traslapaban o, peor aún, porque los obispos y su clero 
pretendieran cobrar los recursos en demasía respecto de un régimen fis-
cal diocesano todavía en ciernes, es decir, que llegara a estar jurídica y 
fiscalmente diferenciado. Así tenemos que, por aún no estarlo, el proce-
der de aquellos presentaba numerosas dudas a los ministros seculares del 
rey, desde los corregidores de indios hasta el virrey. De ahí que los man-
datarios, sobre todo el marqués de Cañete, consideraran que los eclesiás-
ticos de ambos cleros procedían con extrema codicia. Es cierto que al 
inicio de su gobierno, ese mandatario evocó su referente filial y la 

  
465 Carta del marqués de Cañete a SM, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590 en Levillier, Go-
bernantes…, XII, 187. 
466 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 24 de abril de 1594 en Vargas Ugarte, 1959, II, 84-85. 
467 Vargas Ugarte, 1959, II, 88-89; Resana, 2006. 



- 230 - 

intención de no oprimir a los naturales y habitantes: “como el marqués 
mi padre que esté en el Cielo dejó los reinos del Perú gratos de su go-
bierno”. Sin embargo, hay que reconocer que don Andrés había gober-
nado en otros tiempos, en condiciones más agitadas, pero quizá menos 
cambiantes en términos de reconducción del dominio real468.  

En efecto, exasperaba al marqués de Cañete hijo, corroborar que 
“después del concilio provincial pasado [se] ha introducido que los clé-
rigos lleven derechos de los indios de los bautismos, de los casamientos 
y entierros”. O bien que, como “en el concilio pasado trataron de la co-
branza de las cosas que habían de ser decimales y ninguna reservaron, 
así pretenden introducir la paga de los diezmos por costumbre en todas 
las cosas”. Dijo, en consecuencia, quererlo remediar sin dejar de compa-
rar, como hacían otros virreyes, con lo que presumiblemente acontecía 
en el reino septentrional: “He entendido que en la Nueva España está 
mandado que no se cobren diezmos de los indios y sería bien que lo 
mismo se hiciera en esta tierra”469. También es cierto que las críticas po-
dían referirse a casos extremos de inmoralidad, como que ciertos religio-
sos y otros eclesiásticos pretendieran “enviar por otras vías a negociar 
con plata obispados y otras prebendas”470. 

Ahora bien, tanto la ordenanza real llamada del Patronazgo, como 
las acciones y ordenanzas de don Francisco de Toledo, coincidentes en 
tiempo, se hallaban ya consagradas. Hasta el grado de que sus sucesores 
las evocaban con asertividad al inicio de su gobierno. No obstante, en 
mayo de 1586 don Fernando de Torres y Portugal, es decir, el conde del 
Villar, echó de ver que tales ordenanzas no siempre se obedecían. “En 
las doctrinas hallé clérigos que las estaban sirviendo con sólo nombra-
miento del prelado sin haber guardado la dicha orden del patronato”. En 
consecuencia, ordenó a los corregidores en los partidos respectivos sus-
penderles el pago como “castigo y ejemplo para otros”. Y respecto a las 
doctrinas administradas por frailes “entendí que procedían más en su 

  
468 Carta del virrey a SM, Panamá, 12 de julio de 1589, en Levillier, Gobernantes…, XII, 78. 
469 El marqués de Cañete a SM, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, Gobernan-
tes…, XII, 190. 
470 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 25 de abril de 1588 en Levillier, Gobernantes…, XI, 78 y 
96. 



- 231 - 

aprovechamiento que en el de los dichos naturales […] y que éstos eran 
maltratados y molestados de ellos”.  

Para imponerse en una y otra situación, del Villar escribió al arzo-
bispo Mogrovejo y le recordó que estaba obligado a obedecer las orde-
nanzas al recabar la presentación de todos los clérigos. Y en lo tocante a 
los frailes ordenó a sus priores provinciales destituir y remplazar a los 
doctrineros infractores. El conde también solicitó al monarca que él y los 
gobernadores de provincias pudieran pedir a las autoridades ordinarias 
eclesiásticas visitar a los frailes no solo como curas de almas, sino tam-
bién en cuanto a vida y costumbres. Por último, los virreyes lamentaban 
que numerosos frailes se concentraran en los conventos de las principa-
les ciudades como Lima “donde tienen granjerías y tratos sin ser posible 
remediarlo”, en lugar de hacerlos ir “a Chile, Tucumán [y] otras provin-
cias donde hay guerra y trabajos471. 

Hacia el final de su mandato en 1596 el marqués de Cañete aún 
veneraba el legado toledano. Sin embargo, se pronunciaba por poner al 
día algunas de sus ordenanzas ya que las condiciones del reino y de sus 
habitantes habían cambiado, en especial de los indios 

Don Francisco de Toledo fue un gran bachiller y papelista y de 
muy inquieto entendimiento […] No dejó tecla que no tocó ni indio 
ni palmo de tierra, que todo no lo trastornó haciendo gran cantidad 
de ordenanzas […] no solamente se han conservado, pero am-
pliado mucho. [Y para los indios] que están hoy tan disipados y 
destruidos conviene remediarlo con provisiones y nuevas ordenan-
zas como lo voy haciendo conforme al tiempo y la necesidad 472 

 
  

  
471 Para cada una de las anteriores situaciones de inobservancia de las ordenanzas remito res-
pectivamente a: carta del conde del Villar a SM, Puerto del Callao, 25 de mayo de 1586, en 
Levillier, Gobernantes…, X, 83-84; carta del conde del Villar a SM, Los Reyes, 25 de abril de 
1588 en Levillier, Gobernantes…, XI, 118; carta del marqués de Cañete a SM, Callao, 1 de mayo 
de 1590, en Levillier, Gobernantes…, XII, 154-156; carta del marqués de Cañete a SM, Los 
Reyes, 2 de mayo de 1592, en Levillier, Gobernantes…, XII, 268 y ss. 
472 Carta del virrey al secretario Juan de Ibarra, Los Reyes, 1 de agosto de 1592, en Levillier, 
Gobernantes…, XII, 308-310. 



- 232 - 

Normalizar la preeminencia 
 
Algunos aspectos de la reconducción del dominio real implementada por 
don Francisco de Toledo concurrían en el ejercicio del patronato ecle-
siástico por sus sucesores. Estos se percataban de la inobservancia de las 
ordenanzas dispuestas por aquél, de ahí que reivindicaran su autoridad 
de manera decidida. Pero esto no era suficiente, debían adecuarla a las 
nuevas circunstancias, es decir, normalizar dicha autoridad. Como si in-
tentaran recuperar terreno, en un primer momento de crispación proce-
dieron a la defensiva, sobre todo respecto al arzobispo. Entre los repro-
ches que le hacían de inobservancia del patronato estaba haber intentado 
fundar en derecho que la presentación de clérigos a los beneficios o cu-
ratos de españoles solo correspondía al soberano y no al virrey473. 
 
La Compañía de Jesús 
 
Don Martín Enríquez ya lo había presentido cuando advirtió la necesidad 
de “ir a la mano a los prelados porque procuran ir adquiriendo jurisdic-
ción”474. Para ponerlo por efecto había otorgado su favor a los jesuitas. 
Primero negoció ante el Consejo de Indias que a partir de 1581 los padres 
pudieran impartir cátedra en la universidad, pues al final de su gestión el 
virrey Toledo se los había impedido. En seguida, los padres fundaron un 
nuevo colegio para seglares y le llamaron de San Martín en honor de su 
valedor. Por estar ya su colegio primitivo de San Pablo sumamente po-
blado, la Compañía lo reservaría para la formación de sus religiosos. Los 
establecimientos de la orden siguieron progresando bajo el gobierno del 
conde del Villar. Hasta el grado de que el padre José de Acosta sugirió 
que el colegio de San Martín fuese considerado como “seminario de mi-
nistros y obreros para las iglesias y doctrinas de aquel reino” a expensas 
de aquel que el concilio de Trento ordenaba fundar a los obispos y para 

  
473 Memoria gubernativa del conde del Villar, s/f, AGI, Patronato, 190, ramo 43; también en 
la carta del marqués de Cañete al rey, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, Gober-
nantes..., XII. 194. 
474 Carta de don Martín Enríquez a SM, Los Reyes, 12 de febrero de 1583, en Levillier, Go-
bernantes…, IX, 242-243. 



- 233 - 

el cual Mogrovejo había impetrado licencia real y se disponía a inaugu-
rar. El gobierno del nuevo colegio jesuita le fue finalmente confiado al 
conde por el Consejo de Indias en octubre de 1588475.  

Estamos corroborando que en la nueva ecuación del ejercicio del 
patronato por los virreyes del Perú ocupaba un lugar prominente la Com-
pañía de Jesús como fuerza eclesiástica. El número de sus miembros ha-
bía aumentado recientemente hasta 174 religiosos con el apoyo entu-
siasta de ambos, el conde del Villar y el marqués de Cañete. Los jesuitas 
contaban ya con casas y colegios en Lima, el Cuzco, Potosí, Arequipa, 
La Paz y en la doctrina de Juli “lugar de indios de la provincia de Chu-
cuito”. Sus establecimientos más recientes eran los de Quito y el reino 
de Tierra Firme “y algunos han ido a la provincia de Tucumán y Santa 
Cruz de la Sierra, donde se ocupan en aprender las lenguas que son mu-
chas y diversas”. Poco más tarde, también se entregaría a los jesuitas para 
su gobierno algunos seminarios tridentinos, entre ellos los de Quito, San-
tafé de Bogotá, Cuzco y Santiago de Chile. Sustentaban esos estableci-
mientos con numerosas heredades y adquisiciones, haciendas de labor, 
trapiches, viñedos y estancias ganaderas que harían de la Compañía la 
orden religiosa más acaudalada de las Indias meridionales. Hasta el 
grado de que a partir de 1595 el rey pediría al virrey información acerca 
de tales propios476. 

Ahora bien, el favor que los virreyes concedían a la Compañía de 
Jesús para reforzar su protagonismo perjudicaría la relación de colabora-
ción que Mogrovejo, por su parte, había concertado con los jesuitas 
desde el inicio de su gobierno. Como explico adelante, ella se vio obs-
truida de manera súbita a causa del pleito suscitado por la administración 
de la doctrina de indios del Cercado de Lima por esos religiosos en 1590-
1592, contencioso al cual subyacía la pugna entre el virrey marqués de 
Cañete y el arzobispo. 

  
475 Pérez Puente, 2017, 190-191. 
476 Carta del conde del Villar a SM, Los Reyes, 31 de marzo de 1588, en Levillier, Gobernan-
tes…, XI, 191. Sobre los seminarios véase Pérez Puente, 2017, 183-250. Para las propiedades 
jesuitas remito al informe del marqués de Montesclaros en Latassa Vasallo, 1998 y en Mazín, 
2007a, 225-226.   



- 234 - 

Recordemos que Mogrovejo se había valido de la mediación de los 
jesuitas desde las sesiones del concilio de 1582-1583 por mano de su 
secretario, el padre José de Acosta, quien poco después se desempeñaría 
como procurador del arzobispo ante la Santa Sede para hacer aprobar los 
decretos. Y es que las vías del gobierno de la Compañía probaban ya por 
todo el mundo su eficacia y rapidez para hacer llegar a su gobierno cen-
tral, en Roma, las célebres “cartas anuas” de los padres superiores a partir 
de la congregación como instancia de autoridad en sus provincias.   

Pero, además, las instancias del arzobispo habían llegado a contar 
con el favor y seguimiento del padre Claudio Acquaviva, prepósito o su-
perior general de la Compañía, con quien Mogrovejo sostuvo correspon-
dencia hasta 1590, no solo en lo concerniente al proceso de aprobación 
del concilio, sino también a la mediación de los religiosos como procu-
radores del prelado para el cumplimiento del precepto tridentino de visi-
tar los obispos con regularidad la sede apostólica, es decir, las visitas lla-
madas ad limina477. 

Parece plausible proponer que la influencia creciente de la Compa-
ñía de Jesús en las Indias meridionales también hubo de adaptarse a la 
modalidad del dominio real instaurada en tiempos del virrey Toledo. En 
el sentido de que la colaboración de la orden con el episcopado, por más 
activa e importante que fuera, en ningún caso subvertiría la preeminencia 
del virrey del Perú. Don Francisco de Toledo lo había dejado bien esti-
pulado. Como para el resto de las órdenes religiosas, había estado dis-
puesto a favorecer, de los jesuitas, “lo bueno que tienen, que no es poco 

  
477 Flavia Tudini consigna que en ocasión del tercer concilio de Lima, los obispos redactaron 
una “delegación perpetua” que hicieron llegar vía Madrid a manos del embajador ante la Santa 
Sede para realizar sus visitas apostólicas en los tiempos canónicos previstos y que recibió la 
aprobación del rey. Felipe II pidió al papa una dispensa para todos los obispos de sus domi-
nios de Indias a causa de la larga ausencia de su sede que esas visitas acarrearían a los prelados 
y de los inconvenientes del viaje. Como inicialmente la Santa Sede no la concediera, la Corona 
ordenó a los obispos valerse de procuradores. Por fin, el papa Gregorio XIV (1590-1591) 
otorgó la dispensa a todos los obispos de las Indias Occidentales, Tudini, 2024, 229-234. 
Sobre las visitas ad limina de los arzobispos del Perú remito también al artículo de Maldavsky, 
2002.  



- 235 - 

ni de poco provecho para la tierra”, a condición de proceder “enfrenando 
lo demás”478. 

De manera inversamente proporcional, los jesuitas en Nueva Es-
paña se adaptarían a la tónica integradora de la geopolítica del reino ha-
ciendo de su provincia un portento unificado de opulencia y eficacia en 
términos de colegios, misiones y de los grandes latifundios que los sus-
tentaban. Esa misma situación dio lugar, no obstante, a que la Compañía 
de Jesús participara no menos que otras corporaciones en la conflictivi-
dad sustantiva. Es decir, la orden se ubicó en el polo opuesto de las no 
menos vigorosas iglesias catedrales, que habrían de concertarse judicial-
mente para vencer la exención del pago del diezmo a ellas debido por lo 
propios de la Compañía. Por si fuera poco, el fuerte episcopalismo del 
reino también precipitaría crisis de autoridad con los jesuitas sin que los 
virreyes pudieran resolverlas479. 
 
El dominio de las lenguas 
 
Otra manera en que los virreyes del Perú reivindicaron el patronato con-
sistió en supervisar la suficiencia en el conocimiento de las lenguas au-
tóctonas. A este efecto el conde del Villar recordó que, al final de su 
mandato, en 1580, el virrey Toledo había instituido una cátedra de len-
gua y ordenado que ningún sacerdote fuese presentado a beneficio al-
guno sin antes aprobar el dominio de ella, para lo cual tenían que viajar 
a la capital. También evocó el conde que como en el amplio distrito de 
la Audiencia de Lima “se comprendía [una parte] del obispado del Cuzco 
y parte del de Quito, que viene a ser más de 290 leguas, muchos sacer-
dotes se oponían por concurso en los dichos obispados”.  

Es decir, acudían a certamen en lo tocante a doctrina y letras, pero 
dejaban de concurrir a Lima para el examen de lengua. Alegaban la gran 
distancia y aspereza de los caminos, aunque en realidad contaban con la 
complicidad y anuencia de sus obispos, que los encubrían, ya fuera 

  
478 Carta del virrey Toledo al rey, Los Reyes, 27 de noviembre de 1579, en Levillier, Gobernan-
tes…, VI, 185-187, cursivas mías. 
479 Mazin, 2007a y 2017. 



- 236 - 

porque tenían una situación material relativamente desahogada o alega-
ban una experiencia pastoral robusta para ejercer sus ministerios a título 
de administración o de patrimonio, pero no de lengua. En consecuencia, 
el virrey denunciaba que al proceder de esa manera desplazaban a los 
candidatos y a aquellos que, aun cuando tenían poco tiempo en la tierra, 
pretendían, no obstante, examinarse para ejercer sus ministerios a título 
de lengua.  

Al tanto de tales inconvenientes, el conde del Villar dispuso por 
carta particular que se suspendiera el mandato de Toledo sobre tener que 
acudir los pretendientes a Lima. Bajo su autoridad se nombraría ahora, 
en cada cabeza o sede de obispado, a “dos o tres personas religiosas de 
mucha experiencia y aprobación y expertos de la lengua” para que la 
examinaran. Incluso se designaría a ciertos corregidores competentes en 
otras ciudades para que asimismo entendieran en los exámenes. Corro-
boramos así que el virrey se valía de la geopolítica y diversidad de los 
obispados para compensar lo que consideraba inobservancia del patro-
nazgo por el arzobispo y neutralizar, de esta suerte, el influjo de los pre-
lados sufragáneos sobre sus respectivas clientelas clericales480. 
 
La contienda por el seminario, el concilio cuarto de Lima y el Cercado 
 
Un siguiente aspecto concurrente, por el cual los virreyes intentaron re-
sarcir su autoridad, fue el establecimiento de un seminario en cada sede 
diocesana conforme a lo dispuesto por el tridentino y decretado en 1583 
por el Concilio Tercero de Lima. Para lo cual debía recaudarse una pen-
sión a razón de 3% de las rentas eclesiásticas, sobre todo de las doctrinas 
administradas por uno y otro clero. Como veremos, este tema se encon-
traba vinculado a otros no menos relevantes que precipitaron el enfren-
tamiento del virrey del Perú con el arzobispo Mogrovejo. 

Esa hostilidad había sido latente a causa de la ausencia del prelado 
durante la primera visita de su arquidiócesis. Como adelanté, sin perjui-
cio de las acciones y necesidades de índole religiosa y pastoral asociadas 

  
480 Carta del conde del Villar al rey, Los Reyes, 25 de abril de 1588, en Levillier, Gobernantes…, 
XI, 111-112. 



- 237 - 

a las potestades de orden y jurisdicción del arzobispo, dicha ausencia le 
permitía evadir las presiones del real patronato y las confrontaciones 
consecuentes. No obstante, pudieron haber disminuido esas presiones a 
causa de materias desusadas que absorbían a los virreyes. Dedicaban 
ahora más tiempo y actividad que antes a defender el litoral de la incur-
sión de corsarios para garantizar mejores condiciones al creciente e im-
portante comercio de cabotaje481. 

Desde que se publicaron los decretos del tercer concilio, el arzo-
bispo Mogrovejo había previsto el cobro y recaudación de aquella “pen-
sión conciliar” y deplorado la resistencia de los frailes y demás religiosos 
a “pagar seminario”. Hasta los miembros del cabildo catedral metropo-
litano habían resistido y apelado del cobro sobre el monto de sus preben-
das, con el argumento de que, en tanto que eran beneficios eclesiásticos, 
se hallaban sujetas a la jurisdicción real. Por lo tanto, disponer de ellas 
precisaba de la autorización del monarca. El prelado llevó este pleito por 
vía de fuerza ante la Audiencia, pero esta declaró no hacerla debido a 
que el concilio de Trento decretaba la viabilidad del cobro aun para las 
rentas sujetas al patronazgo482. Considerandos como este en que los con-
cilios invocaban el patronato del rey solían ser apreciados por los virre-
yes. De ahí que a los mandatarios del Perú interesara asistir, supervisar y 
aun frenar u obstaculizar esas asambleas cuando lo consideraban nece-
sario. Efectivamente, el conde del Villar había señalado que, como ins-
tancia, el concilio “siempre diferencia el patronazgo real de lo demás y 
lo favorece con especialidad”.  

Fundados en este tipo de distinciones, los virreyes desautorizaban 
el cobro que el arzobispo y sus agentes pretendían hacer de la pensión 
sobre porciones correspondientes a las fábricas de las iglesias y hospita-
les de los indios. Aseguraban que esas últimas entidades estaban sujetas 
al patronato y que, como sus rentas procedían de la gruesa de los tributos, 
tenían carácter de “legas”. No eran, por lo tanto, de índole eclesiástica. 
Por esta razón, denunciaron al prelado ante el rey, ya que al efectuar sus 

  
481 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 26 de diciembre de 1590, en Levillier, Gobernantes…, XII, 
171. 
482 Carta del conde del Villar al rey, Los Reyes, 25 de abril de 1588, en Levillier, Gobernantes…, 
XI, 114-117. 



- 238 - 

clérigos los cobros obligaban y aun excomulgaban a los corregidores de 
indios, a cuyo cargo estaban las cajas de comunidad483. 

El tema del seminario se hallaba, en realidad, sobrepuesto al del 
concilio y precipitó la crisis. Mogrovejo se había determinado a erigir el 
primero desde 1584 a consecuencia del Concilio Tercero. Su financia-
miento, sin embargo, no había podido concretarse484. El seminario tenía 
precedentes desde el virrey Toledo y el arzobispo Loaysa. Por esta razón, 
para obtener la aprobación real de la fundación, Mogrovejo había in-
cluido una copia del capítulo 72 del sumario del Concilio Segundo de 
Lima de 1567 convocado por aquel prelado. Autorizado por real cédula 
de 10 de agosto de 1590, el seminario fue abierto a finales de ese año con 
el nombre de Santo Toribio de Astorga en una casa comprada por el ar-
zobispo, costeada al parecer con los recursos de las penas y condenacio-
nes que había impuesto durante su primera visita pastoral. Por otra parte, 
una real cédula de 26 de mayo de 1590 ordenaba al virrey y a la Audien-
cia de Lima respetar las voluntades y patronatos dispuestos en las funda-
ciones de obras pías en orden a contribuir con dineros para sustento de 
esa casa de formación del clero485. 

La apertura del seminario coincidió en tiempo con la convocatoria 
a un cuarto concilio provincial, en cuya agenda se preveía reivindicar el 
marco legal para el sostenimiento de aquel. Porfiando en exigir su pre-
eminencia como virrey, el marqués de Cañete opuso resistencia a la ce-
lebración del concilio y retomó su expediente ante el rey. En lo medular, 
atribuía a esas asambleas “tratar de lo que toca al aprovechamiento de 
los prelados”, sorprendido como estaba de la desmesura que tomaba el 
apuntalamiento del régimen diocesano y del arbitrio con que el arzobispo 
procedía. Expresó que los concilios no debían reunirse sino cada doce 
años, pues si se convocaban cada cinco o siete, como estaba dispuesto, 
se acarreaban muchos inconvenientes acerca de “solo reformar lo que se 

  
483 Carta del conde del Villar al rey, Los Reyes, 25 de abril de 1588, en Levillier, Gobernantes…, 
XI, 114-117. 
484 Vargas Ugarte, 1959, vol. 2, 113. 
485 Tudini, 2024, 250. 



- 239 - 

hubiese corrompido desde el tiempo que el pasado concilio se hubiese 
aprobado por su Santidad y visto y aprobado por el real Consejo”486. 

Evidentemente, a esta situación subyacía el régimen del patronato 
con el virrey como vértice de la modulación del dominio real instaurada 
por don Francisco de Toledo. Sin embargo, del lado del prelado las cosas 
eran más complejas. Recordemos que a petición de Mogrovejo, en 1583 
y 1584 el papa Gregorio XIII le había concedido dos breves según los 
cuales se le permitía y aun obligaba canónicamente a convocar y celebrar 
concilios en su provincia cada siete años. De suerte que, en obedeci-
miento a esos documentos pontificios, el arzobispo había convocado 
para agosto de 1590 a sus sufragáneos, exactamente siete años después 
del concilio tercero. Desde marzo lo comunicó al monarca y lo mismo 
hizo el virrey marqués de Cañete para obtener la confirmación real y po-
der autorizar la asamblea. Pero, a falta de respuesta del rey y, por lo tanto, 
de autorización, el virrey hizo saber al prelado que sin orden expresa del 
soberano, como la había habido para el tercer concilio, dicha convocato-
ria no procedía487. Pese a que el virrey había advertido que no asistiría, 
el cuarto concilio fue inaugurado el 27 de enero de 1591 y tuvo lugar 
entre febrero y mediados de marzo. Sin embargo, solamente asistieron 
Toribio de Mogrovejo y fray Gregorio de Montalvo, el nuevo prelado 
del Cuzco. No obstante, los obispos de Santiago de Chile, de Charcas, 
de Nicaragua y Popayán enviaron procuradores488.  

Ambos prelados asistentes reivindicaron la jurisdicción episcopal 
y pretendieron fortalecer su control sobre las doctrinas de indios y sus 
rentas. De suerte que en el capítulo tercero del nuevo concilio, decretaron 
que, sin licencia, consentimiento y examen de los obispos, los religiosos 
no podían administrar sacramentos por estar anulados los motu proprio 
de sus privilegios de exención. En seguida, y al parecer como reacción a 
las críticas de los virreyes, los títulos IV a VII del sínodo establecieron 
que los estipendios de doctrinas y parroquias no podían ser fijados, 

  
486 Carta del marqués de Cañete al rey, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, 
Gobernantes…, XII, 192. 
487 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, Gobernantes…, XII, 
192-193. 
488 Vargas Ugarte, 1959, vol. 2, 93. 



- 240 - 

administrados o regulados por jueces, ministros seculares, virreyes o go-
bernadores. Estos tampoco podrían participar en la administración y dis-
tribución de los bienes de las fábricas de las iglesias y hospitales de indios 
y españoles, por estar reservadas a los obispos. Los decretos del cuarto 
concilio también imponían la pensión para mantener el colegio semina-
rio y prever para sus colegiales, a mediano plazo, el ministerio de cura 
de almas en parroquias y doctrinas. Aun cuando el arzobispo Mogrovejo 
remitió las actas tanto a Roma como al Consejo de Indias para su apro-
bación, este último no la concedió, por lo que los decretos del concilio 
cuarto serían letra muerta489. 

Como era de esperar, el marqués de Cañete explicó que el arzo-
bispo había procedido sin orden real alguna y que se había fundado en 
los decretos del Concilio Tercero de Lima. También dijo que, con mo-
tivo de la reciente recepción de la aprobación oficial de ese sínodo, Mo-
grovejo, envalentonado, había hecho acopio de confianza y, en conse-
cuencia, actuado de manera resuelta. Por real cédula de 19 de octubre de 
1591 dirigida al arzobispo, el rey se pronunció de manera desfavorable 
respecto a las misivas del año anterior. Observó que, efectivamente, aca-
baba de concluir el proceso de aprobación de los decretos del Tercer 
Concilio y que resultaba perjudicial a las diócesis y a sus obispos que 
estos se ausentaran por largos periodos. Una cédula análoga fue dirigida 
días después al virrey. En ella, el soberano manifestaba su intención de 
solicitar a la Santa Sede prórrogas respecto a convocar nuevos conci-
lios490. 

A consecuencia de los diferendos en relación con el cuarto concilio 
y de estar los ánimos exaltados, una vez que se abrieron las puertas del 
seminario el marqués de Cañete pidió un dictamen al fiscal de la Audien-
cia. Este recomendó tomar posesión de él en nombre del patronato real, 
aun cuando hubiera empezado a funcionar con 30 colegiales que asisti-
rían a la universidad para las lecciones. Tal acción fue llevada a efecto. 
Para justificarla ante Felipe II, el marqués expresó lo siguiente: si en los 
seminarios predominaban “los hijos de deudos y amigos de los prelados 
y de sus criados y allegados”, es decir, el personal nombrado por los 

  
489 Pérez Puente, 2017, 198-203; Vargas Ugarte, 1959, vol. 2, 94. 
490 Tudini, 2024, 205-208. 



- 241 - 

obispos, pronto quedarían fuera del control del virrey. De ahí que pidiera 
que las personas que gobernaran dicho colegio “estén muy obligadas al 
servicio de vuestra Majestad y que para esto entren por nombramiento 
del arzobispo y presentación del virrey”. Enseguida, al acusar al prelado 
de haber intentado impedir su determinación, ponía al desnudo el meollo 
de la contienda: “Viendo el arzobispo cuán de veras vuelvo por las cosas 
que tocan al patronazgo […] ha procurado desde que entró en esta ciudad 
[de su larga visita pastoral] hacer todas las contradicciones que ha podido 
para estorbarlo”491. 

La acción violenta del marqués de Cañete cobra aún más relevan-
cia si recordamos que por real cédula de octubre de 1588 se había con-
cedido al conde del Villar, su predecesor, el gobierno del colegio jesuita 
de San Martín que estaba experimentando progresos y reciente financia-
miento adicional debido a las gestiones del padre José de Acosta. Como 
se imaginará, el favor cada vez mayor dispensado por los virreyes a los 
jesuitas no fue apreciado por el arzobispo de Lima, en su esfuerzo por 
consolidar la fundación del seminario conciliar. La competencia entre el 
virrey y el prelado se acrecentaba. Y es que, para reforzar el colegio je-
suita, el primero había solicitado disponer de las rentas de dos colegios 
de Lima previstos por el virrey Francisco de Toledo. Sin embargo, eso 
mismo había intentado hacer el arzobispo desde 1584 valido de un pro-
curador en la corte del rey, o sea, agregar esos recursos a su seminario. 
Al final, el Consejo ordenó aplicar la renta para el propósito original pre-
visto por el virrey Toledo a saber, un colegio para pacificadores y pobla-
dores y otro para hijos de caciques, ambos adscritos a la universidad492. 

En los días de la toma del seminario, el marqués de Cañete reme-
moró una situación adicional favorable a la Compañía de Jesús que in-
tensificó todavía más, si cabe, su oposición al arzobispo. Se refiere al 
barrio de indios de Lima llamado El Cercado, donde el antagonismo en-
tre los jesuitas y el prelado se hizo manifiesto, enturbió sus relaciones y 
la mediación de los padres ante la Santa Sede en favor del arzobispo. 
Desde los años de su gobierno, el virrey Toledo había hecho instancia 

  
491 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, Gobernantes…, XII, 
207. 
492 Pérez Puente, 2017, 192. 



- 242 - 

para recoger ahí a los indios de la ciudad y confió su doctrina a esos re-
ligiosos. Se exceptuaban de El Cercado los indios del barrio de San Lá-
zaro, ubicado del otro lado del río Rímac, ya que eran asistidos espiri-
tualmente por un cura de la catedral.  

A raíz de algunas quejas sobre maltrato infligido por los padres je-
suitas, entre quienes figuraba como cura don Fernando de Mendoza, her-
mano del marqués, este último emprendió averiguaciones. Según estas, 
algunos vecinos habían inducido a los denunciantes a quejarse de los re-
ligiosos y, por lo tanto, a presentar oposición al virrey. Las quejas se atra-
jeron el favor del arzobispo, que erigió la iglesia de San Lázaro en parro-
quial nombrando clérigo para ella y, por supuesto, sin que mediara la 
presentación correspondiente del marqués. Los jesuitas reclamaban la 
jurisdicción completa de la doctrina de indios y excluían la facultad de 
visita por parte del arzobispo, para lo cual, evidentemente, contaban con 
el respaldo del virrey. Este había asimismo ordenado trasladar a El Cer-
cado un grupo de indios de San Lázaro. Por su parte, el arzobispo habría 
pretendido obtener la sustitución de los jesuitas por clero secular y el re-
torno de aquellos indios a su parroquia de adscripción. Lanzó censura de 
excomunión contra el corregidor de los naturales y contra los jesuitas, 
que administraban la doctrina. El pleito se resolvió tres años después con 
una orden del rey a favor de la Compañía de Jesús493. Al parecer, desde 
junio de 1591 el Consejo de Indias se había inclinado a que los jesuitas 
conservaran la doctrina del Cercado. Con todo, la parroquia del arzo-
bispo se asentó de manera definitiva y, pese a la oposición de los jesuitas, 
el prelado también elevaría a parroquia una ermita donde los indios ve-
neraban una imagen de Nuestra Señora de Copacabana494. 
 
Desenlace 
 
La crisis con el arzobispo esperaba respuesta de la corte, al tiempo que 
la oposición a la implantación de las alcabalas en Quito y en la propia 

  
493 Coello de la Rosa, 2006, 123-176. 
494 Carta del marqués de Cañete a SM, Los Reyes, 29 de diciembre de 1590, en Levillier, 
Gobernantes…, XII, 175-179; Pérez Puente, 2017, 196-197; Vargas Ugarte, 1959, vol. 2, 104-
106. 



- 243 - 

Lima estragaba las fuerzas del virrey. El año 1592 fue especialmente di-
fícil, tanto para el arzobispo Mogrovejo como para el marqués de Cañete. 
El primero acudió por escrito ante la curia pontificia en enero de 1593. 
Preguntó a Clemente VIII y al cardenal Mattei, prefecto de la Congrega-
ción del Concilio, su opinión acerca de algunos aspectos controvertidos 
vinculados al ejercicio del patronato regio en su provincia eclesiástica. 
La noticia de esa correspondencia llegó a la corte de Madrid. Lo que 
pone de manifiesto que, pese a las frecuentes tensiones entre normas ca-
nónicas y disposiciones regias, la Santa Sede aprobaba, en principio, pro-
cedimientos y decisiones de la Corona respecto a las Indias, según lo 
estipulara la bula Eximia potestatem de Gregorio XIV en 1591495. 

Por otro lado, el arzobispo se vio precisado a justificar sus acciones 
ante el rey y el Consejo. El 25 de mayo de 1593 se refirió al breve que 
Gregorio XIII le había concedido desde 1584 para celebrar concilios 
cada siete años en su provincia. Mientras el rey no impetrara un nuevo 
breve que derogara aquel, no quedaba más remedio al arzobispo que 
cumplimentar esa disposición, aun si las asambleas a que convocara tu-
vieran que ser ulteriormente invalidadas. Lo que pone en evidencia que 
el breve de 1584 no había estado sujeto al “pase regio” por el Consejo de 
Indias. El 29 de diciembre de 1593 el rey dirigió una cédula a todos los 
obispos y arzobispos de las Indias. Les pedía respetar su derecho de pa-
tronato y acudir a ese tribunal supremo de la corte ante cualquier ambi-
güedad. 

Y, por lo que hace al virrey, al desaparecer de la escena cortesana 
don Pedro Moya de Contreras por deceso, en enero de 1592, las presio-
nes del Consejo de Indias no se hicieron esperar. El marqués de Cañete 
decía estar enterado de que “a esos señores del Consejo les parece que se 
proveen y ejecutan algunas cosas que sería bien darles cuenta primero 
[antes] que esto se hiciese”. Por lo cual, al quejarse al rey de que ese 
tribunal y sus miembros disponían nombramientos de corregidores sin 
tomarle opinión, recomendó a Felipe II designar consejeros de Indias a 

  
495 “Por parte del arzobispo de la Ciudad de Los Reyes se dio al papa un memorial en la 
sustancia de la relación que va con esta, a que respondió el agente [del embajador] que VM 
tiene en esta corte”, consulta del Consejo, 20 de mayo de 1593 en AGI, Lima 1, f. 75, citado 
por Tudini 2024, 194; la bula en p. 202.  



- 244 - 

varios oidores ilustres de las Audiencias del Nuevo Mundo o bien “que 
no hubiese ninguno porque uno solo se hace daño de todo y no es en ello 
su Majestad bien servido”. Molesto, se determinó a escribir al secretario 
del rey Juan de Ibarra para expresarle su cansancio y deseo de volver a 
España. Pero, sobre todo, para hacerle saber su sentir en lo concerniente 
a la repercusión de sus acciones en Madrid 

No me ha dado y da poco cuidado de verme tan lejos y que se juz-
guen allá las cosas de acá tan diferente de lo que lo hicieran si las 
tuvieran presentes y usaran de la vigilancia y cuidado que yo para 
acertar en ellas496. 

 
El enfrentamiento a causa del seminario fue zanjado por el Consejo 

a favor del arzobispo Mogrovejo. Por real cédula de 22 de junio de 1592 
se ordenó al virrey, audiencias y gobernadores favorecer los seminarios 
y prestar auxilio a los prelados para su erección, fundación y conserva-
ción. Además, se les mandaba no interferir en su gobierno y administra-
ción ni en el nombramiento de los estudiantes. No obstante, el virrey y 
las audiencias tendrían que informar al rey cómo se cumplía con lo así 
ordenado. Meses después, el marqués de Cañete acusaba recepción497. 

La tendencia del Consejo a buscar equilibrios de coyuntura susci-
taba la contrariedad del virrey del Perú. Sin embargo, no impedía la sub-
sistencia de la modulación del dominio del rey producida dos décadas 
antes, más bien la adecuaba. Así lo verifican algunas determinaciones en 
respuesta a las quejas expresadas por el conde del Villar y el marqués de 
Cañete. En primer lugar, se reprendió al arzobispo Mogrovejo por no 
sujetar la documentación pontificia al pase por el Consejo  

Lo mal que había parecido sabiendo que no se use de despachos 
algunos de Roma sin haberse pasado por el Consejo y que cuando 
estos lo fueran, el término y modo de publicarlos fue muy malo, 
debiendo primero comunicarlo con el virrey y que de aquí en 

  
496 Carta del virrey al secretario Juan de Ibarra, Los Reyes, 28 de abril de 1592, en Levillier, 
Gobernantes…, XII, 241. 
497 La cédula, en AGI, Indiferente 427, libro 30, fs. 435-436, es reproducida en anexo por Pérez 
Puente, 2017. La recepción y acatamiento del virrey constan en carta del marqués de Cañete 
a SM, Los Reyes, 19 de enero de 1593, en Levillier, Gobernantes…, XII, 344-345.  



- 245 - 

adelante esté advertido para no proceder en cosas semejantes, de 
que está muy notado como por otras se le advirtió y avísese al vi-
rrey de esto que se escribe498. 

 
También fue advertido de los inconvenientes que se seguían de convocar 
tan a menudo a concilios provinciales “por las molestias y vejaciones de 
los naturales [es decir, de los indios usados como criados en los caminos] 
y ausencia de los sufragáneos de sus iglesias y que en España, con estar 
más en comodidad, no se hacen y [que] al virrey se avise de esto”. Final-
mente, se reconvino al arzobispo respecto a los diezmos: “Los diezmos 
que cobran los eclesiásticos son tan excesivos que se llevan la mayor 
parte de lo que valen los repartimientos [encomiendas] dejando perdidos 
los indios y encomenderos, que generalmente se quejan [de] que no les 
queda con qué sustentar, a causa de pagar a los clérigos tan crecidos es-
tipendios y, además de esto, diezmos”499. 

Pese a la resolución favorable al arzobispo respecto al gobierno y 
administración del seminario, el virrey seguiría entendiendo en el destino 
de sus egresados. De suerte que se ordenó al marqués presentar a los 
colegiales beneméritos en las doctrinas de clérigos seculares, aunque no 
en aquellas que administraban los frailes, como habían pretendido los 
dos obispos del concilio cuarto de Lima. En cambio, sí procedió la obli-
gación de las doctrinas administradas por los frailes de pagar la pensión 
conciliar conforme a lo dispuesto por el Concilio Tercero de Lima500. 
 

  
498 Anotación del secretario de Consejo en Carta del virrey al secretario Juan de Ibarra, Los 
Reyes, 1 de agosto de 1592, en Levillier, Gobernantes…, XII, 308-309, cursivas mías. 
499 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 19 de enero de 1593, en Levillier, Gobernantes…, XII, 344 
y 345. 
500 Pérez Puente, 2017, 200. 





 

 
 
 

II.- El virrey normalizador 
 
La circulación de los mandatarios articula las pautas y secuencias de las 
modulaciones del dominio real en el ámbito eclesiástico. Empezando por 
la que en 1586 había desplazado hacia la corte de Madrid al arzobispo-
visitador de México Moya de Contreras y a su principal aliado en la 
Nueva España, don Luis de Velasco, vástago de una prometedora recon-
figuración de la autoridad del virrey. Según vimos, el prelado recomendó 
en 1588 el nombramiento de Velasco para el Perú en sustitución del 
conde del Villar. Sin embargo, una vez que el rey se inclinó por el mar-
qués de Cañete, la designación de aquél no se hizo esperar para suceder 
en México al depuesto marqués de Villamanrique. El nombramiento 
cayó como fruto maduro en 1589. También dejamos asentado que am-
bos nombramientos ponían en relieve una pauta de arraigo, experiencia 
y sucesión de padre a hijo.  
 
Don Luis de Velasco gobierna la Nueva España 
 
De acuerdo con la reconducción del dominio real, se esperaba que Ve-
lasco contrarrestara las crisis recurrentes de poder en México que Moya 
de Contreras había intentado dirimir. Debía hacerlo negociando consen-
sos e instaurando equilibrios y en esto el patronato eclesiástico tenía un 
papel relevante. En un reino con una geopolítica propensa a la integra-
ción, el ejercicio y defensa de ese patronato imponían a la conducción 
gubernamental el desafío de encausar la diversidad jurisdiccional, cuyas 
pugnas daban lugar a rupturas importantes del orden social. La gestión 
de Velasco sentó un precedente de normalización que, efectivamente, 
reconfiguró la autoridad del virrey.  

Enseñanza no menor le habrá proporcionado la aún reciente ges-
tión del arzobispo virrey y visitador Moya; pero, asimismo, el contacto 



- 248 - 

epistolar entre ellos durante los años de 1590 y 1591, cuando el prelado 
se desempeñaba como visitador y presidente del Consejo de Indias. Ve-
lasco lo echó de menos poco después, con motivo de las condolencias 
que escribió a Felipe II por el deceso del arzobispo. Lamentaba “la falta 
que un tal ministro puede hacer en el servicio de vuestra Majestad te-
niendo tanta notoriedad en las cosas de las Indias”501. 
 
Los indios y la justicia 
 
La forja de consensos entre 1590-1595 presenta implicaciones de índole 
geopolítica que, efectivamente, reflejan la tónica del reino de Nueva Es-
paña. En el sentido de que la consolidación de su sistema expansivo de 
producción desplegaba impactos diferenciados en su núcleo y ejes de 
convergencia. Ellos subyacen a las acciones de don Luis de Velasco y 
de sus sucesores inmediatos. Comenzando por los indios, de quienes 
hizo un fundamento de gobierno. A poco de iniciar, Velasco estableció 
un juzgado general de naturales. Lo que implicaba que muy numerosos 
pleitos en los foros civil y criminal en adelante se despacharan de manera 
“breve y continua”, es decir, ya no ante los corregidores y justicias en los 
ámbitos locales, sino en la capital502. Escuchar y remediar los agravios 
de los indios presentaba a la vez al virrey la conveniencia de estar al tanto 
“de lo que pasa en este reino para su conservación”, o sea, de aprovechar 
la conducción de tipo compacto del tribunal para optimizar la experien-
cia, alcanzar una mirada de conjunto y convertirla en instrumento de 
mando503. 

Velasco entendía el gobierno de los indios como procuración de 
justicia. A este respecto, cabe mencionar dos medidas asimismo 

  
501 Carta del virrey Velasco a SM, México, 30 de mayo de 1592, en Correspondencia de Don 
Luis de Velasco, fs. 124-124r., Biblioteca Nacional de España [BNE], Biblioteca Digital His-
pánica. Recuperado en: http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000014843&page=1. Agra-
dezco a José Sovarzo compartirme esta referencia. 
502 El Juzgado surgió en el contexto de la competencia por la primera instancia en los pleitos 
y asuntos de los indios entre el virrey y la Audiencia. Velasco erigió el juzgado frente al foro 
de provincias que era prerrogativa de los oidores. Remito a Bautista y Lugo 2025. 
503 Advertimientos que don Luis de Velasco dejó al conde de Monterrey, 1596, en Hanke, 
(ed.), 1976, 273, II, 9-10. Sobre el juzgado remito a Borah, 1985. 

http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000014843&page=1


- 249 - 

reveladoras de la dinámica del reino: la primera suprimió la cobranza 
anual de un real por cabeza para costear la obra del camino nuevo de 
México al puerto de Veracruz, gravamen impuesto por el marqués de 
Villamanrique. Velasco procedió según el argumento de que los indios 
no se beneficiaban de las flotas de España, sino que más bien les eran 
perjudiciales al “bajar a tierra caliente y cobrar enfermedades, de que 
muchos peligran”504. La segunda medida consistió en mejorar el salario 
de los naturales por semana de 4 a 6 reales. “Acrecenté la paga de los 
indios, cosa que hasta entonces con grandes contradicciones se había di-
ficultado y aunque se intentó, no se ejecutó”. Fue una acción muy rele-
vante en el proceso complejo de transición de los sistemas laborales ha-
cia formas de trabajo libre retribuido. También era consecuente con la 
recomposición que desde la década de 1580 venían experimentando las 
actividades agropecuarias, de ahí el apremio de Velasco a los indios para 
que “sembraran y cultivaran sus tierras que tienen muchas y fértiles […] 
encargando este cuidado a las justicias”505.  

El virrey también hizo frente a las dificultades para poner por obra 
la reubicación de las poblaciones autóctonas en orden a su conservación. 
Dijo haber intentado iniciar las congregaciones y convocado para ese 
efecto a los provinciales de las órdenes mendicantes. Empero, admitió 
fracaso “por ir los indios muy violentados y tener muy pocas raíces que 
dejar dondequiera que se pueblan”, comentario asimismo elocuente de 
la tónica compacta de los pueblos de la Nueva España. En el sentido de 
que el proyecto desarraigaba a la población autóctona de sus antiguos 
señoríos, por más afectados que estuvieran a consecuencia de las epide-
mias.  

Esa sensación de fracaso o al menos de acción frustrada o incon-
clusa, queda puesta de manifiesto en la comparación del propio Velasco 
acerca de “la perfección con que esto se hizo en el Perú, de que se han 
seguido tan buenos efectos”. Más tarde, cuando gobernó las Indias me-
ridionales, aduciría la principal razón del éxito de las congregaciones an-
dinas puestas por efecto sobre todo en tiempos del virrey Toledo: “Esta 

  
504 Carta al rey del 6 de abril de 1595, en Correspondencia del virrey Velasco, f. 188. 
505 Advertimientos que don Luis de Velasco dejó al conde de Monterrey, 1596, en Hanke, 
(ed.), 1976, 273, II, 99-114. 



- 250 - 

tierra no es tan poblada como la Nueva España y las provincias de ella 
son tan distantes unas de otras y los pueblos de indios tan divididos y 
apartados entre sí”. A lo que debe agregarse la práctica instaurada por el 
virrey Toledo, sin equivalente en la Nueva España, consistente en hacer 
previa “relación y memoria” de las poblaciones; ya fuera en orden a eri-
gir obispados según la jurisdicción de la Audiencia respectiva en materia 
judicial, o bien para hacer converger jurídicamente a clérigos seculares 
y frailes. Mucho más tarde, a partir de 1606 y durante el segundo man-
dato de Velasco en México (1607-1611), se autorizaría una serie de re-
gresos de los indios a sus pueblos originales506.  
 
Tierra Adentro y movilidad 
 
Fue en dirección del llamado Camino Real de Tierra Adentro y en tér-
minos no de arraigo, sino de movilidad de frontera, que las acciones del 
virrey respecto a las congregaciones de indios alcanzaron logros. Recor-
demos que desde hacía dos décadas, por ese rumbo o eje septentrional 
del reino, el avance hispánico se hallaba sujeto a un frente de guerra con-
tra las naciones autóctonas indómitas designadas con el nombre genérico 
de chichimecas. Para enfrentarlo, don Luis acrecentó la estrategia de po-
blamiento que venía desplegándose, hasta el grado de hablar ya no de la 
guerra sino de “la paz de los indios chichimecas de guerra” mediante 
congregaciones que los redujeran a la república cristiana y a una política 
de abastecimiento. De esa manera se garantizaba la seguridad “con que 
los vasallos de VM hacen sus haciendas y continúan sus contrataciones 
por los caminos”. Para el virrey era sumamente provechoso que las di-
versas “naciones” chichimecas imitaran la “cristiana policía” de las po-
blaciones autóctonas densas de los valles centrales de Nueva España ha-
ciendo de ellos “indios de república”. De esta suerte, ordenó sacar de 

  
506 Advertimientos sobre la Nueva España que don Luis de Velasco dejó al conde de Mon-
terrey, 1596, en Hanke, (ed.), 1976, 273, II, 111-112; la comparación con el Perú consta en la 
carta del virrey Velasco a SM, Lima, 10 de abril de 1597, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 36-
38; la autorización de regresos, al parecer a consecuencia de reclamos de mano de obra por 
parte de españoles, en Cline, 1949, 356, quien remite a AGN, Tributos V, expediente 3, fs. 20-
20v. También refiero a Chimalpáhin, 2001, 105-107. 



- 251 - 

Tlaxcala 400 familias “para poblar la frontera” por medio del estableci-
miento de ocho villas principales que llenaran los huecos entre las áreas 
pobladas, cerrando así el paso a las incursiones chichimecas. Las capitu-
laciones que Velasco firmó con los tlaxcaltecas otorgaban a estos nume-
rosos privilegios y mercedes de índole nobiliaria507. 

Por otra parte, pese a la preferencia del virrey por los religiosos de 
la Compañía de Jesús, de establecimiento más reciente (1572), se impu-
sieron los usos y costumbres del régimen central mesoamericano basado 
en la alianza de los frailes con los señores indios. Como los tlaxcaltecas 
le reprocharan aquella preferencia, el virrey condescendió favoreciendo 
la presencia y acciones de los franciscanos en los asentamientos a que el 
poblamiento iba dando lugar. De suerte que los Frailes Menores adapta-
rían a esa situación sus procedimientos pastorales, catequéticos y admi-
nistrativos, al tiempo que su orden, como las demás mendicantes primi-
genias, experimentaba un proceso de expansión de custodias y provin-
cias simultáneo a la dilatación poblacional y agropecuaria a lo largo del 
Camino de Tierra Adentro en Jalisco, Zacatecas y hasta Santa Fe de 
Nuevo México508.  

La Compañía de Jesús, cuyo instituto religioso excluye la cura de 
almas, salvo excepciones, no encontraba por entonces cabida en sustitu-
ción de ninguna de las primitivas órdenes mendicantes. En consecuen-
cia, sus actividades eran de índole misional con establecimientos pione-
ros fundados a invitación del gobernador de la Nueva Vizcaya a partir 
de 1591, tanto en la Sierra Madre Occidental (tepehuanos) como en la 
planicie litoral del Pacífico, de la provincia de Sinaloa (mayos y yaquis). 
Un primer grupo de jesuitas había asimismo pasado ya a las Filipinas. 
También ejercerían una actividad muy relevante como formadores en los 
colegios y residencias erigidos en las principales ciudades y villas del 
centro del reino509. En la Nueva España, los virreyes no contrarrestaron 

  
507 Carta a SM, México, 24 de diciembre de 1590 en Correspondencia de don Luis de Velasco, fs. 
58-59v. Véanse, además, Poole, 2012, 262; Sovarzo, 2024, capítulo 3, “De la gestión de la 
violencia”. 
508 Carta a SM, México, 6 de abril de 1594 en Correspondencia de don Luis de Velasco, f. 171v.; 
Rubial, (coord.), 2013, 174-181. 
509 Mazín, 2007a, 130; Rubial, (coord.), 2013, 203-205. 



- 252 - 

el poder e ímpetus de autarquía de los obispos favoreciendo a la Compa-
ñía de Jesús, como sí hicieron en el Perú. Tampoco se confió a los jesui-
tas el gobierno de los seminarios conciliares, como en tantos lugares de 
los Andes. 

Otra diferencia muy importante respecto a las Indias meridionales 
estriba en que el virrey negoció consensos por separado con cada uno de 
los cleros y no en convergencia. En esto, pudo haberse inspirado de la 
concertación de equilibrios emprendida por el arzobispo virrey Moya a 
partir de 1576. Fue sobre todo en los reales de minas de los asentamien-
tos de frontera, y en los pueblos y congregaciones que los abastecían, 
donde Velasco dirimió diferencias entre clérigos y frailes en nombre del 
patronato real. La cura de almas era ahí ejercida por unos y otros a causa 
de la presencia de indios sujetos a formas de trabajo retribuido llamados 
naborías510.  

En lo que respecta a los frailes, fue preciso instaurar un nuevo tipo 
de equilibrio. La disminución de aquellos procedentes de la Península 
cedió ante el incremento de los frailes “naturales de la tierra”, lo que daba 
lugar a una mayor inserción de las provincias mendicantes en el orden 
social del reino. El equilibrio consistía en dar con fórmulas que neutrali-
zaran las diferencias entre peninsulares y los cada vez más numerosos 
“criollos” en el gobierno de las órdenes. También consistía en sustituir a 
las generaciones envejecidas y en despachar religiosos a las Filipinas, de 
preferencia frailes hispanos nuevos, es decir, americanos511. 
 
El ámbito diocesano 
 
En lo concerniente al episcopado y al clero secular, el gobierno de Ve-
lasco transcurrió en ausencia del arzobispo Moya de Contreras, valedor 
suyo y asesor del rey en Madrid. Por lo tanto, el gobierno de la sede me-
tropolitana quedó bajo la conducción del maestrescuela Sancho Sánchez 
de Muñón, personaje de las clientelas de Juan de Ovando en quien recaía 

  
510 Carta a SM, México, 6 de abril de 1594 en Correspondencia de don Luis de Velasco, f. 172-172v. 
511 Carta del virrey a SM, México, 9 de octubre de 1593, en Correspondencia de don Luis de Velasco, 
f. 155; Rubial, (coord.), 2013, 177-179. 



- 253 - 

la confianza tanto del prelado desde Madrid, como del virrey. Recorde-
mos, además, que el maestrescuela había ejercido como procurador de 
los negocios de la iglesia metropolitana y de algunas de sus sufragáneas 
ante el Consejo de Indias. Al menos hasta enero de 1592, las iglesias de 
Nueva España no pudieron contar con mejor representante en la corte 
que su propio arzobispo.  

A la muerte de Moya de Contreras su sucesor, don Alonso Fernán-
dez de Bonilla, aun cuando fue consagrado en Lima y tomó posesión por 
poder en marzo de 1594, no llegó a hacerlo de facto, pues murió en esa 
capital en el año 1600 como visitador del Perú. Sánchez de Muñón fue 
entonces sustituido en el gobierno por el arcediano Juan de Cervantes. 
Es de enorme relevancia destacar que la ausencia de arzobispo durante 
tantos años (1586-1602) impuso un compás de espera a la tendencia al 
antagonismo de esa figura de autoridad con los virreyes. A la vez contri-
buyó a forjar en el cabildo eclesiástico metropolitano un vigoroso espí-
ritu de cuerpo. Se fortaleció asimismo el intercambio de saberes y la cir-
culación de prebendados de la catedral de México con las iglesias veci-
nas de Puebla y sobre todo Valladolid de Michoacán512.  

Con el resto de los obispos de Nueva España el virrey Velasco pro-
cedió favoreciendo, por un lado, el incremento de un clero originario del 
reino vinculado a las familias del patriciado urbano y demás grupos de 
poder económico. Por el otro, las cosas transcurrían conforme al con-
texto de la destitución del virrey marqués de Villamanrique. En el sen-
tido de que proseguía la visita de residencia que a este último le hacía por 
orden real don Diego Romano, el obispo de la Puebla de los Ángeles, 
decano del reino. En su defensa, desde España, el marqués aseguraba 
que don Diego, el virrey Velasco y el arzobispo Moya protegían las ac-
tividades comerciales de eclesiásticos con bienes procedentes de Castilla 
y de China. Villamanrique también sostenía que el obispo de la Puebla, 
su visitador, era “íntimo amigo y aliado y conjurado con el arzobispo don 
Pedro Moya de Contreras y con don Luis de Velasco, mis enemigos y 

  
512 Castillo, 2018, cap. VII; Mazín, 1996, capítulo segundo; Mazín, 2007, 155, n. 92. 



- 254 - 

habiéndose conjurado para destituirme, no se hubo de cometer la dicha 
visita al dicho don Diego Romano”513. 

En lo referente a los cabildos eclesiásticos, auténticos “senados” de 
las iglesias catedrales, el de México alcanzó un momento de auge cor-
porativo en el ceremonial urbano y de arraigo de sus miembros al reino. 
Su preeminencia les convencía de que sus prebendas eran ya “las más 
insignes de las Indias”. No obstante, la dinámica de los cabildos catedra-
les en proceso de integración planteaba dificultades tanto en sede plena 
como durante las vacantes de los obispos. Durante la primera persistían 
los desacuerdos entre los prelados y capitulares, como en Valladolid de 
Michoacán, a causa de no haberse aún consolidado un sentido de corres-
ponsabilidad entre unos y otros. Y durante las vacantes episcopales por-
que las diferencias y pleitos de jurisdicción solían enfrentar al vicario 
provisor, a cuyo cargo estaba el gobierno diocesano, con alguna facción 
de sus colegas prebendados, celosos defensores de la administración en 
cada iglesia. El propio virrey Velasco tuvo que echar mano de su tempe-
ramento conciliador para minorar susceptibilidades de competencia en-
tre la catedral metropolitana y las iglesias de las órdenes religiosas en lo 
tocante al ceremonial a él debido en virtud del patronato514. 

Velasco se refirió a un antagonismo más del ámbito eclesiástico 
diocesano, el referente a litigios entablados entre algunos curas de asen-
tamientos de población hispánica y los cabildos catedrales respectivos. 
Y es que la apertura de frentes de poblamiento a la vera del Camino Real 
de Tierra Adentro iba transcurriendo en paralelo con la expansión de las 
parroquias permanentes o definitivas en las diócesis de Michoacán y de 
Guadalajara de Nueva Galicia. Como en ciertos pueblos, villas o congre-
gaciones de reciente establecimiento había que sustentar al cura benefi-
ciado que les impartía los sacramentos, sus titulares o incluso los vecinos 
hacendados o estancieros, que pagaban diezmos a la catedral, reclama-
ban a esta retener una porción equivalente a 22% de ese impuesto recau-
dado en cada una de esas localidades. Efectivamente, la producción 
agropecuaria que abastecía los reales mineros incrementaba la gruesa de 
diezmos que en derecho estaba destinada al obispo y a su cabildo 

  
513 Peña, 2018, 281, cita procedente de AGI, Escribanía de Cámara 271C, pieza 18. 
514 Mazín 1996, 115-117; Mazín, 2007a, 161 y Castillo, 2018, 275-281. 



- 255 - 

catedral. Por este motivo y, mediante el recurso judicial conocido como 
“de fuerza”, las Audiencias de México y Guadalajara sentenciaron algu-
nos pleitos a favor de aquellos clérigos como nuevos curas beneficia-
dos515. 
 
Potenciar los ejes cardinales del reino 
 
En las advertencias de 1596 a su sucesor, el conde de Monterrey, el vi-
rrey Velasco puso de manifiesto que el designio prioritario consistente 
en consolidar la república cristiana no podía realizarse en la Nueva Es-
paña si se ignoraba la dinámica integradora del reino, es decir, sus ejes 
geopolíticos. De ahí que, bajo el rubro guerra y defensa, exaltara prime-
ramente el poblamiento de “algunos lugares tierra adentro haciendo 
congregaciones, monasterios, iglesias, dándoles religiosos y compañía 
de indios de paz”, lo que consideraba “casi [el] único remedio que hasta 
hoy se ha conservado”. Enseguida ponderaba el abastecimiento con ar-
tillería de los puertos marítimos de San Juan de Ulúa y de Acapulco, a lo 
cual había “puesto buen principio” para incentivar el creciente comercio 
en todos sentidos: transoceánico Atlántico/Pacífico con su derivación 
complementaria hacia los yacimientos mineros del norte y aquel me-
diante el cual “los mercaderes podrían interesar y ahorrar en las merca-
derías que envían de Veracruz a Guatemala, Sonsonate y otras partes 
[…] y quedar en toda la costa del Mar del Sur en que con recuas se debe 
gastar mucha suma de dineros”, es decir, un eje más que aludía a la tra-
vesía del istmo entre los dos océanos516. 

Para esos años, en el cabildo de la Ciudad de México predomina-
ban los mercaderes hasta en 75%. Por lo cual, estos y el regimiento en 
su conjunto solicitaron reactivar las gestiones emprendidas al parecer 
desde 1581, bajo el gobierno del conde de Coruña, para establecer un 

  
515 Carta del virrey a SM, México, 4 de noviembre de 1591, en Correspondencia de Don Luis de 
Velasco, fs. 103-103v.; Mazin 2007, 19, 22, 39 y 60n. Remito asimismo a Becerra Jiménez, 
2025, autora que estudia el caso de Santa María de los Lagos en el contexto del Tercer Con-
cilio Provincial de México. 
516 “Advertimientos que don Luis de Velasco dejó al conde de Monterrey, 1596”, doc. 2 en 
Hanke, (ed.), 1976-1980, 280, cursivas mías. 



- 256 - 

consulado o tribunal que conservara, arraigara y defendiera los intereses 
mercantiles y a la vez imprimiera eficacia al comercio. Debió resultar 
decisiva la instancia y presencia del virrey Velasco, antiguo miembro del 
ayuntamiento de esa capital, emparentado con los principales empresa-
rios del Camino Real hacia las minas de Zacatecas. En 1590, el rey pidió 
que se le informara acerca de dicha solicitud y por real cédula de 15 de 
junio de 1592 concedió el privilegio para establecer el consulado. A par-
tir de enero de 1594 los primeros miembros de este último ejercerían 
jurisdicción no solo dentro del reino, sino aun sobre los mercaderes que 
trataban con los reinos de Castilla, el Perú, las Filipinas y China517. 

Una preocupación más del virrey Velasco también tenía que ver 
con la implantación de controles a la dinámica de integración reforzada 
por los avances del sistema de producción de la Nueva España. Se refería 
a la presencia de “navíos sueltos que sin licencia navegan con la ocasión 
y ganancia de no haber flotas y porque muchos de ellos toman los corsa-
rios y otros se quedan por las islas sin pagar derechos y los que por acá 
llegan hacen muchos fraudes y engaños [en] perjuicio de los derechos de 
VM”, es decir, de un contrabando en aumento. En lo sucesivo, esos des-
víos aumentarían alcanzando proporciones que excederían cualquier 
medida de vigilancia. Hasta el grado de desafiar a los virreyes tanto de 
Nueva España como del Perú, que buscarían medidas legales para nor-
malizar la situación ante los órganos de gobierno peninsular518. 
 
Recapitulación 
 
¿Qué se sigue de la modulación del dominio real para la Nueva España 
en términos de su normalización por el virrey Velasco? Que sus acciones 
hallan sustento en la tónica geoestratégica del reino. Es el caso del esta-
blecimiento de un Juzgado General de Indios con sede única en la ciudad 
capital. Ahora bien, suscitaban esa tónica la centralidad del Anáhuac y la 
intersección en él de los ejes dinamizadores del reino. De ahí que el 

  
517 Souto Mantecón, 2006, 22-23. 
518 Carta del virrey a SM, México, 13 de octubre de 1590, en Correspondencia de don Luis de 
Velasco fs. 39-39v. 



- 257 - 

arraigo milenario de los pueblos, los antiguos señoríos, resistiera a los 
intentos de congregar a las poblaciones autóctonas. También la dificul-
taba la fuerza de arrastre de las formas de trabajo forzado o retribuido 
generados por un vigoroso sistema económico que el rey alentó eri-
giendo un Consulado de Comercio en la Ciudad de México. 

Las congregaciones de indios que sí prosperaron fueron aquellas 
resultantes del poblamiento activado por el Camino Real de Tierra, uno 
de los ejes cardinales. Las llevaron sobre sus hombros los contingentes 
de pobladores de Tlaxcala que el virrey Velasco en persona salió a ver 
pasar por Otumba rumbo a la comarca de los Chichimecas, nuevos ému-
los de la “cristiana policía”. La determinante geopolítica del reino presi-
día las acciones que instauraban o preservaban sus equilibrios, por ende-
bles y provisionales que fueran.  

Por eso la convergencia jurídica de los actores no era imprescindi-
ble, como sí lo era la de ambos cleros en los Andes bajo la autoridad del 
virrey en turno. Por difícil que fuese, en la Nueva España la negociación 
de consensos era diferenciada porque cada grupo se articulaba de manera 
peculiar a la determinante integradora. Así tenemos que en el Camino 
Real de Tierra Adentro, los franciscanos adaptaron los procedimientos 
pastorales que décadas antes habían implantado en los primitivos seño-
ríos mesoamericanos. Los acomodaron a una intensa movilidad espacial 
y social que, en el tiempo largo, haría que sus misiones se transformaran 
en doctrinas y a veces en cabeceras parroquiales conforme avanzaban 
los circuitos de la economía hispánica. Al competir con los clérigos, los 
frailes “franciscos” tendrían que concertar arreglos complicados con las 
autoridades reales y con los obispos neo gallegos cada vez más asertivos, 
dispuestos a secularizar misiones y doctrinas519. El clero secular, igual-
mente móvil y cada vez más injertado en las haciendas de pujantes fami-
lias señoriales del septentrión, disputó exitosamente porciones del in-
greso agropecuario local a las catedrales de Valladolid y Guadalajara, de 
suerte que sus sacerdotes se abrieron paso entre los hacendados, ganade-
ros y mineros de la tierra. Por último, debe evocarse la creciente prepon-
derancia de un episcopado compacto y bien comunicado que ya se hacía 

  
519 Leyva, 2024. 



- 258 - 

oír en la corte del rey mediante personeros. También era capaz de hacer 
valer su preeminencia canónica a ochocientos kilómetros o más de las 
sedes diocesanas en el septentrión de Nueva España. 
 



 

 
 
 

III.- Secuencia continental 
 
El traslado de los virreyes de México a Lima fue reanudado por don Luis 
de Velasco en junio de 1596. Don Martín Enríquez había hecho ese tra-
yecto en 1581, cuando una de las modulaciones de reconducción del do-
minio real estaba siendo implementada en la Nueva España, mientras 
que la otra se hallaba recién constituida en el Perú. Quince años después, 
el del virrey Velasco no era cualquier traslado. Reviste especial relevan-
cia porque, por vez primera, un virrey gobernaría en ambos reinos con-
forme a la reconducción implantada en cada uno. Los siguientes manda-
tarios, sin interrupción hasta mediar la segunda década del siglo XVII, 
presentan una secuencia excepcional que no es casual. En otras palabras, 
hay indicios para proponer que don Luis de Velasco, el conde de Mon-
terrey y el marqués de Montesclaros, no solo normalizaron, sino que, 
como veremos, fueron conscientes de depurar las modulaciones del do-
minio en ambas latitudes.  
 
El virrey Velasco y el Perú 
 
La primera nota característica del gobierno de don Luis de Velasco en el 
Perú es el asombro ante la inmensidad y diversidad andina, así como la 
comparación, explícita o no, con la Nueva España. También así proce-
derían sus sucesores. Parangonar la nueva experiencia con el reino sep-
tentrional debe haber contribuido a clarificar las modulaciones respecti-
vas. De suerte que a la “suavidad” con que Velasco negociara consensos 
en México sobrevinieron los escollos de las inercias disgregadoras en los 
Andes. Esto era inevitable pese a la “universal superioridad” que suponía 
conducir las Indias meridionales.  



- 260 - 

Los indios 
 
Empezando por el mundo de los indios, que también fue el principal 
tema de interés de Velasco en el Perú. Ya vimos que lo entendía como 
procuración de justicia, sobre todo en virtud del patronato eclesiástico, 
de ahí que se propusiera reforzar las atribuciones del virrey en ese ám-
bito. Es cierto que el nervio de la economía indiana radicaba en la mine-
ría y que el fomento de esta era imposible sin el abasto correspondiente 
de mano de obra, pues “el dejar de socorrer a los mineros con gente es 
acabarse en esta tierra las Indias”, como había expresado don Luis al rey 
desde México520.  

Sin embargo, la cuestión planteaba problemas morales o de con-
ciencia apremiantes al dominio real y las dimensiones andinas compli-
caban las cosas. Esa tierra no era tan poblada como la de Nueva España. 
Sus provincias eran sumamente distantes unas de otras y sus pueblos de 
indios se hallaban apartados entre sí. No podían, por lo tanto, ser bien 
doctrinados. Velasco consideraba que la enmienda era casi imposible 
“por el desorden y poca caridad con que algunos ministros de doctrina, 
sobre todo clérigos, acuden a lo que están obligados”. De ahí que pusiera 
al tanto al rey de “las fuerzas que tienen la mala costumbre […] de mu-
chos años a esta parte” por las que tanto corregidores como eclesiásticos 
abusaban de los indios con impunidad insuperable haciéndolos trabajar 
en su comercio y “granjerías” contraviniendo las ordenanzas de gobierno 
de sus predecesores521.  

Los efectos del relieve geográfico, las distancias y las contradiccio-
nes del dominio hispano hacían que esa situación fuera aún más lamen-
table. De manera que los ultrajes padecidos por los indios en la labor de 
minas, labranzas, crianzas y trajines, de por sí “intolerables”, se hallaban 
acrecentados, tanto por una siniestra movilidad forzada, como por una 
morbilidad que diezmaba cotidianamente a la población. Según el virrey, 
había indios a quienes se hacía caminar “30, 50, 100 y 200 leguas de sus 
pueblos a las minas de Potosí donde los tienen 2, 4, 6 meses y un año”. 

  
520 BNE, Correspondencia de D. Luis de Velasco…, carta del 30 de mayo de 1591, f. 79. 
521 Carta del virrey a SM, Lima, 10 de abril de 1597, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 36-38. 



- 261 - 

La ausencia y desarraigo les hacían perecer o tener que abandonar sus 
reducciones. Se había informado a Velasco que, desde el Cuzco hasta el 
Cerro Rico de Potosí, es decir, a lo largo de poco más de mil kilómetros, 
cundía la despoblación, hasta el grado de que “casi no se ven indios sino 
como por maravilla”. Para su amparo no había ordenanzas ni justicia que 
saliera al quite 

Y así ha menester cada indio un ángel de la guarda para su defensa, 
de que tengo la pena y sentimiento que puedo encarecer y juzgo 
por dichosos a los de la Nueva España porque, aunque no huel-
gan, son sin comparación más relevados y mejor tratados y paga-
dos y no han de servir tan lejos como los de aquí […] Verdadera-
mente repugna al buen tratamiento y conservación de estos pobres 
la servidumbre y cosas forzosas a que les compelen a acudir, [en] 
especial la de las minas522. 

 
Para mitigar los daños ocasionados por las labores a causa de la extrac-
ción del mercurio en los socavones de Huancavelica, Velasco mandó 
que se trabajara a tajo abierto para así cerrar la entrada de aquel pozo que 
muchos conocían como la boca del infierno523.  

Como del despoblamiento por huida se seguían perjuicios a la cris-
tianización, con la consecuente persistencia de las idolatrías, el virrey 
tuvo que imprimir nuevos bríos a la reducción de las poblaciones para 
hacer regresar la gente a sus pueblos. Declaró que la mayoría de los co-
rregidores habían “acudido con cuidado y traído de diversas partes mu-
chos [indios], con que los pueblos se han reformado”. En acuerdo con la 
Audiencia de Lima, el virrey dispuso que el costo de tan portentosa ac-
ción recayera por mitad en la Real Hacienda, para los pueblos de la Co-
rona, y la otra sobre los encomenderos524. Por otra parte, el trabajo arduo 
de los indios y la disminución de estos a consecuencia de las epidemias 
habían hecho necesario remplazarlos con esclavos africanos. Conforme 
a la pauta de la convergencia jurídica, el virrey convocó a juntas de 

  
522 Carta del virrey a SM, Lima, 10 de abril de 1597, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 38, 
cursivas mías. 
523 Vargas Ugarte, 1954 b, p. 90. 
524 Carta del virrey a SM, Callao, 2 de mayo de 1599 en Levillier, Gobernantes…, XIV, 171. 



- 262 - 

peritos de las órdenes religiosas y al deán de Lima Pedro Muñiz para que 
deliberaran sobre la justicia de la mita, entre ellas una “secreta” en la que, 
al parecer, también participó el arzobispo525. 

Luego de despachar visitadores a muchos obrajes, Velasco tam-
bién dispuso el pago de más de 50 000 pesos de jornales con ocho y hasta 
diez años de atraso a los indios. Otro tanto hizo con los chasquis o co-
rreos autóctonos. Sus súplicas al monarca acerca del maltrato y vejacio-
nes deben haber encontrado eco en la real cédula de 24 de noviembre de 
1601. Dejando un margen importante de acción al virrey, en ella se or-
denaba que cesaran los repartimientos para servicios personales hasta en-
tonces obligatorios en la labor “de los campos, edificios, guarda de ga-
nados y servicio de las casas” y “en los obrajes de paños de españoles, 
en los ingenios de azúcar, lino, lana, seda o algodón”526. Los esfuerzos 
de Velasco para aliviar las condiciones de trabajo de los indios enfrenta-
ron ambigüedad de pareceres por la dificultad que entrañaba poner por 
efecto esa cédula “sin gran ruina y detrimento de la república”. Como 
resultado de las juntas, el virrey emitió una real provisión el 10 de abril 
de 1603 que suspendía la cédula, no sin remitir al rey el conjunto de los 
pareceres sobre la justicia de la mita y aun acerca de la sustitución de la 
mano de obra con operarios de origen africano y asiático527. 
  

  
525 Fox, 1962. 
526 Real cédula al virrey del Perú, Valladolid, a 24 de noviembre de 1601, en Levillier, Gober-
nantes…, XIV, 302. 
527 Fox, 1962, 66-71. Este autor consigna una cita de Juan de Solórzano Pereyra, oidor de 
Lima a partir de 1610, al respecto de los pareceres. Ella pone de manifiesto los términos del 
grave dilema moral: “La saca del oro y la plata en que consiste la unión y conservación de 
España y de las Indias, y por mejor decir, de toda su dilatada Monarquía; y la defensa y dila-
tación de la Santa Fe Católica en que siempre han puesto y ponen su principal cuidado nues-
tros Católicos Reyes”. La toma de la Política Indiana, II, xv, 11. Por una cédula del 3 de enero 
de 1603 sabemos que Felipe III agradeció a Velasco el crecimiento de los ingresos por su 
intervención en Potosí y sus propuestas para introducir chinos en el trabajo de las minas. 
Citada por Villarreal, 2024, 248, procede de BNE, Ms. 2989, fol. 193. 



- 263 - 

Patronato regio 
 
En la relación de gobierno a su sucesor, el conde de Monterrey, el virrey 
escribiría: “El patronazgo real en este reino está muy impugnado y com-
batido de todo el clero y en particular de los prelados, que lo procuran 
obstruir y evitar en todo cuanto pueden […] Vuestra excelencia ha de 
tener guerra perpetua con ellos, es bueno hacer esta advertencia”528. 

Vayamos por partes. Desde el inicio de su gestión, Velasco debió 
hacer elaborar y remitir a Madrid una serie de relaciones con el acopio 
del número de religiosos, de los pueblos y doctrinas según las encomien-
das, de las dignidades y prebendas de las iglesias catedrales, así como de 
los beneficios eclesiásticos de los pueblos tanto de españoles como de 
indios. Esa información, que servía a fines fiscales y a la designación de 
cargos y oficios, también lo dotaba de instrumentos para hacer frente a 
las numerosas competencias de jurisdicción con que habían lidiado el 
conde del Villar y el marqués de Cañete, sus predecesores.  

La primera de esas rivalidades incumbía a los clérigos provistos en 
beneficios de cura de almas a quienes judicialmente se encontraba cul-
pables de crímenes o ultrajes a sus feligresías, sobre todo indias. Al verse 
privados de sus beneficios, sus titulares apelaban por vía del recurso de 
fuerza ante las Audiencias y estas sentenciaban a su favor, por lo que 
difícilmente se les podía remover de sus cargos. Para remedio, Velasco 
pidió al rey ordenar que esos tribunales no pudiesen conocer de tales ca-
sos y que el obispo respectivo, de acuerdo con el virrey, procediera a 
declarar vacantes los beneficios eclesiásticos implicados. 

Esta sugerencia no era aislada, formaba parte del designio de su-
premacía de los virreyes del Perú. De ahí que, un año después, a propó-
sito de la visita y nombramiento de nuevos oidores del lejano tribunal de 
Charcas, Velasco volviera a la carga: “Convendría que los virreyes tu-
viesen alguna más superintendencia de la que tienen en estas audiencias, 
con que se atajarían muchos de los inconvenientes que suceden de 

  
528 Relación del Sr. virrey Don Luis de Velasco al Sr. conde de Monterrey sobre el estado del 
Perú, 28 de noviembre de 1604, en Hanke, (ed.), 1976-1980, 280, II, p. 57-58, documento 
procedente de RAH, Colección Muñoz, XXII, a fojas 54-71v. 



- 264 - 

ordinario”529. Estas instancias del virrey Velasco en relación con las Au-
diencias parecen haber encontrado respuesta. Una real cédula de 15 de 
febrero de 1601 reforzaría la “concordia”, es decir, la facultad del vice 
patrón y del obispo respectivo para remover de tal o cual doctrina a su 
titular, anulando cualquier posibilidad, para este último, de apelar ante 
los tribunales del rey530. Con todo, Velasco seguía considerando que la 
costumbre consistente en poner y quitar beneficiados “por modo de ín-
terin por no vacar los beneficios” obstruía la preeminencia del rey en la 
presentación de los ministros.  

Otra materia de competencia y aun de controversia en el ejercicio 
del patronato por el virrey se refiere a los salarios de los sacerdotes, clé-
rigos y frailes que administraban las doctrinas. Habían disminuido a con-
secuencia de los estragos de las epidemias y del maltrato a los indios de 
las encomiendas, de suerte que las tasaciones más recientes resentían di-
cha reducción en términos del número de tributarios. De ahí que los vi-
rreyes consideraran necesario “moderar algo el salario del sacerdote, del 
corregidor y caciques y lo que se saca para la fábrica y hospital y lo res-
tante para el encomendero en las partes adonde pareciera excesivo y esto 
en tan poca cantidad que por ello no se les quita la suficiente y congrua 
sustentación”. 

La reacción del arzobispo Mogrovejo y de sus vicarios no se hizo 
esperar. Según Velasco, estos no hacían caso de la moderación salarial, 
de manera que parecían ignorar que el mandatario en turno había siem-
pre hecho la tasación y señalado dicho salario y estipendio por proceder 
de “bienes legos y no [de] rentas decimales ni eclesiásticas”. Con todo, 
el prelado y sus asistentes procedían contra los corregidores ordenándo-
les, so pena de imponerles censuras eclesiásticas, pagar a los sacerdotes 
el salario entero conforme a una tasación original dispuesta por el virrey 
Toledo. Pese a que la Audiencia de Lima procuraba venir al remedio de 
esa situación, el virrey insistía en que, si el arzobispo Mogrovejo no con-
curría a la ejecución de lo ordenado por las leyes reales, las cosas no se 
podían encaminar con “buena paz y conformidad” ni en esa, ni en otras 

  
529 Cartas respectivas del virrey a SM., Lima, 10 de abril de 1597 y Los Reyes, 3 de noviembre 
de 1598, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 39 y 125. 
530 Latasa Vassallo, 1997, 173. 



- 265 - 

materias que se ofrecían al patronazgo y jurisdicción real, pese a recono-
cer que la vida y cristiandad del prelado eran “de gran ejemplo”531. 

En realidad, las cosas eran bastante más complejas. Efectivamente, 
la asignación por medio de los corregidores de la porción correspon-
diente a las fábricas y hospitales de los pueblos había sido hecha por el 
virrey Toledo. Sin embargo, ahora se traslapaba con el proceder de los 
obispos apegado a lo dispuesto por el Tercer Concilio Provincial de 
Lima. De ahí que, conforme visitaba su arzobispado, Mogrovejo había 
tomado cuentas de lo que juzgaba pertenecerle en derecho, ya que recibía 
numerosos memoriales de los doctrineros. Más aún, en cada sitio, el pre-
lado había también ordenado a los corregidores acudir con 3% de los 
sínodos o estipendios, tanto de clérigos como de frailes, para sustento del 
seminario conciliar de Lima, a defecto de lo cual procedía su excomu-
nión.  

El arzobispo insistió ante la Corona en que esos bienes fuesen con-
siderados adscritos a la jurisdicción eclesiástica. También había acudido 
a la Santa Sede y pedido a Clemente VIII, en noviembre de 1590, que 
amparara esa causa y le despachara un breve. Por fin, el 28 de agosto de 
1591 el rey había intervenido directamente en respuesta a los pedidos del 
prelado, aunque no sin sancionar la autoridad de las ordenanzas de go-
bierno del virrey Toledo : “Es mi voluntad que vos el arzobispo y vues-
tros sucesores y visitadores podáis visitar los bienes pertenecientes a las 
fábricas y hospitales de indios y tomar cuenta a los mayordomos y ad-
ministradores y cobrar alcances y ponerlo en la caja de comunidad para 
que de ahí se distribuyan conforme a lo proveído por el virrey don Fran-
cisco de Toledo”532.  

Más tarde, en 1602, se atribuyó a los obispos la prerrogativa de 
controlar las cuentas y vigilar la ejecución de las decisiones relativas a 
obras pías, capellanías y hospitales de indios. Por su parte, el virrey Ve-
lasco acabó por reconocer que, estando el tercer concilio aprobado por el 
rey, tales situaciones se prestaban a considerar que, por su fin y destino, 
los bienes asimilados a las porciones de fábrica y hospital y de pensión 

  
531 Carta del virrey y de la Audiencia de Lima a SM, Los Reyes, 13 de abril de 1598, en Levillier, 
Gobernantes…, XIV, 84. 
532 AGI, Patronato, 248 r. 17 (3), cédula real citada por Tudini, 2024, 148. 



- 266 - 

conciliar podían, efectivamente, ser considerados como eclesiásticos. 
Con todo, asumía no haber “estado en costumbre cobrarse ni pedirse para 
este efecto desde que se fundaron”. Por lo tanto, prevalecía la duda de si 
debía o no cumplirse con lo dispuesto veinticinco años atrás. Velasco 
concluía pidiendo al rey que en esto mandara lo que “más conviniere a 
su real servicio”. En febrero de 1602 el monarca le ordenó poner fin a 
los inconvenientes resultantes de que los corregidores utilizaran el dinero 
para sus fines particulares533.  

Como vemos, a diferencia de sus predecesores inmediatos, Ve-
lasco admitió prevalecer duda respecto a la jurisdicción que el arzobispo 
de Lima podía ejercer en lo tocante al salario de los ministros de lo sa-
grado. También reconocía la cristiandad y ejemplaridad de vida del pre-
lado, lo que aquéllos no habían admitido de manera explícita. Esto úl-
timo era acaso reflejo de su familiaridad con la modulación del dominio 
real de la Nueva España, tan templada de episcopalismo. Sin embargo, 
reconocía el proceder de sus predecesores como celosos defensores del 
patronato real, de ahí que actuara de manera consecuente con la modu-
lación andina. Así que, por un lado, hizo calcular el importe equivalente 
a 3% de los estipendios o sínodos de todos los que administraban doctri-
nas en el arzobispado, que ascendía a “2431 pesos y 5 tomines ensaya-
dos” al año como pensión para el seminario conciliar; y, por el otro, com-
paró esa cantidad con el valor de la renta anual de la catedral de Lima, 
que para entonces sumaba 60 000 pesos. Deploraba, en consecuencia, 
que los eclesiásticos no fuesen sensibles a la disminución de las tasacio-
nes de tributos por muerte y ausencia de los indios “con gran daño y 
perjuicio de los tributos de la Corona real y encomenderos […] y si ahora 
se introdujese lo que el arzobispo deja mandado sería hacerle dueño de 
lo que tan derechamente es del patronazgo real”.  

Basado en su propia experiencia, Velasco hizo saber al Consejo lo 
que se practicaba en la Nueva España cuando los encomenderos dilata-
ban la paga del salario al ministro de doctrina. Este último la pedía ante 
el virrey, el mandatario mandaba pagarla y se cumplía sin réplica. Al 
respecto, el Consejo de Indias ordenó lo siguiente: que por una parte se 

  
533 Carta de don Luis de Velasco a SM., Callao, 16 de abril de 1598, en Levillier, Gobernantes…, 
XIV, 94; Tudini, 2024, 143-148. 



- 267 - 

siguiera la práctica referida por el virrey; y, por la otra, que se escribiera 
al arzobispo Mogrovejo ordenándole que “guarde el patronazgo y no se 
embarace en esto ni en otra cosa que sea contra él ni lo debiera haber 
hecho”534. 
 
Quinto Concilio de Lima 
 
“Otra cosa” aludía a la reluctancia del arzobispo a una primera reconven-
ción del virrey para que no convocara a un nuevo concilio provincial, ya 
que, de nuevo, no mediaba licencia del rey. Pese a una real cédula de 
1594 que reiteraba no ser necesario convocar a concilios con frecuencia 
y deber preferirse los sínodos diocesanos, durante su segunda visita pas-
toral, Mogrovejo había, efectivamente, convocado a esa nueva asamblea 
en enero de 1596 y previsto su apertura dos años después, en marzo de 
1598. Además de exhortar al prelado a esperar dicha licencia, Velasco 
había argumentado que algunas diócesis estaban vacantes. Al parecer, 
en respuesta a las instancias del arzobispo, los prelados sufragáneos ha-
bían alegado dificultades para acudir a causa de la lejanía y lo costoso 
del viaje. Por su parte, el metropolitano consultó a una junta de varios 
letrados que le aconsejaron aplazar, ya que sin licencia real la asamblea 
sería ineficaz, como había acontecido con el cuarto concilio en 1591. 
Prevaleció, pues, el aplazamiento. Sin embargo, en 1599 el arzobispo 
decidió volver a la carga, convocó al quinto concilio y comunicó al rey 
su determinación argumentando que el breve de Pío V (1570) a los obis-
pos de Indias y, aquel que a él concediera Gregorio XIII en 1584, lo obli-
gaban. 

Al inicio de esta tercera parte, adelanté que la Corona no tenía co-
nocimiento de este último documento pontificio. Además, se le había in-
formado, al parecer con dolo, que Mogrovejo pretendía reunir asambleas 
provinciales cada tres años. “No sé quién pudo hacer tal relación y tan 
siniestra. Jamás he celebrado concilios a los tres años, ni a cinco 

  
534 Carta de don Luis de Velasco a SM., Callao, 16 de abril de 1598, en Levillier, Gobernantes…, 
XIV, 94, cursivas mías. 



- 268 - 

conforme al breve de Pío V, sino a los siete”, explicó más tarde el pre-
lado535.  A fin de reiterar la posición de la Corona, se envió una carta a 
don Luis de Velasco en que se le pedía persuadir al arzobispo para que 
suspendiera la convocatoria. Como Velasco insistiera en que la autoriza-
ción del rey era precisa, advirtió una vez más al prelado que, sin ella, no 
asistiría, por lo cual “todo lo que se hiciere será nulo”. El dictamen que 
el fiscal de la Audiencia emitió al respecto tampoco bastó para disuadir 
a Mogrovejo536. 

Igual que en 1591, el arzobispo se vio una vez más constreñido a 
justificar sus acciones y a enviar a Madrid copia de los breves de Pío V 
y Gregorio XIII. También reiteró no haber convocado a sus sufragáneos 
con tanta frecuencia. Pero el prelado se salió con la suya537. El 11 de abril 
de 1601 inauguró la nueva asamblea solamente en compañía de los obis-
pos de Quito, Panamá y, al parecer, la Imperial de Chile. Ese quinto con-
cilio solamente tuvo dos acciones y emitió cinco decretos referentes al 
nombramiento de jueces sinodales y a un interrogatorio para la provisión 
de obispados. Fue clausurado días después debido a que, una vez más, 
todo era y sería letra muerta a falta de la autorización del rey. El virrey 
Velasco dio cuenta al monarca de lo ocurrido y encomió a los obispos 
que no habían asistido a la reunión por guardar el decoro debido a la real 
persona y su patronato. Al dorso de esa comunicación, el Consejo de 
Indias recomendó que se reprendiera al arzobispo538. 
 
Reprensión  
 
Felipe III expresó su insatisfacción al arzobispo en octubre de 1602. Lo 
reprendió por haber convocado y celebrado un concilio provincial sin 
tener debida cuenta de los inconvenientes que él mismo le había presen-
tado años antes, y también por no haber esperado la respuesta que el rey 
esperaba de la Santa Sede respecto a la frecuencia con que los concilios 

  
535 Lissón, IV, 314, Mogrovejo al rey, 28 de abril de 1600, citado por Tudini, 2024, 208. 
536 Vargas Ugarte, 1959, II, 96-99. 
537 Tudini, 2024, 209. 
538 Vargas Ugarte, 1959, II, 96-99. El autor cita la carta del virrey a SM, de Lima, a 1 de mayo 
de 1601. 



- 269 - 

se debían convocar y celebrar. Le reclamó, además, no haber dado co-
municación al virrey Velasco, cuya ausencia en el sínodo había impe-
dido que la Corona quedara suficientemente informada. Al final, se pidió 
al prelado hacer llegar relación detallada de la asamblea para que en el 
Consejo de Indias se pudiesen conocer las decisiones conciliares539. 

La recomendación del Consejo al dorso de la carta del virrey, de 
mayo de 1601 sobre reprender al arzobispo en Lima, no era la primera. 
Otra, de años atrás, se refería a un supuesto memorial que Mogrovejo 
había dirigido a Roma. En él habría pedido a la Santa Sede que se le 
concedieran las rentas de las canonjías vacantes y la mitad de las percep-
ciones de los demás beneficios de su catedral, para sustento del semina-
rio. Al parecer, el prelado también habría insinuado que en las Indias los 
obispos tomaban posesión de sus iglesias sin haber recibido sus bulas. 
Como consecuencia, el Consejo había pedido al rey que Mogrovejo 
compareciera ante la Audiencia de Lima a fin de recibir la correspon-
diente reprimenda. En aquel momento, Felipe II lo había tenido a bien y 
enviado una carta al virrey marqués de Cañete fechada el 29 de mayo de 
1593.  

En esta última, el rey pedía que se hiciera saber al prelado su sentir 
por su mal proceder en una “relación tan incierta” y de la que el monarca 
esperaba una explicación satisfactoria. Según Vargas Ugarte, el arzo-
bispo había dado esa explicación desde el 10 de marzo de 1594. En ella, 
Mogrovejo había primero agradecido varias cédulas reales en favor de 
la fábrica de su catedral, del seminario y hospitales. En lo tocante a su 
comparecencia ante la Audiencia, el prelado adujo no haber podido re-
gresar de inmediato a Lima ante la proximidad de la Semana Santa, por 
estar aún en su segunda visita pastoral. También negó haber escrito aquel 
memorial. Con todo, explicó, justificó y rectificó los cargos que se le 
habían hecho. Por último, señaló haber escrito no solamente al papa, sino 
también al monarca. Había aprovechado esa instancia para insistir en que 
los corregidores debían darle cuenta del dinero de los hospitales y fábri-
cas de las iglesias.  

  
539 Tudini, 2024, 210. 



- 270 - 

Mogrovejo había asimismo dicho estar dispuesto a dejar la silla ar-
zobispal si así lo disponían el rey y el pontífice. Lo que sí lamentaba era 
que en Lima se hubiera propagado la noticia de su reprensión. Al pare-
cer, pidió que esta le fuese sobreseída y que su persona fuese restituida 
en buena opinión. El marqués de Cañete había deplorado que el arzo-
bispo no regresara a tiempo a la capital para comparecer ante la Audien-
cia. Pero le llegó su relevo como virrey y se embarcó rumbo a Panamá 
en abril de 1596. Mogrovejo no volvió a Lima sino hasta finales de 1597. 
De ahí que fuera don Luis de Velasco quien llevara a efecto la comisión 
encargada al marqués de Cañete540. 

No obstante que Velasco cumplimentaba la modulación del domi-
nio real referente a la preeminencia de los virreyes del Perú como celosos 
defensores del patronato eclesiástico, llama la atención el siguiente gesto 
de deferencia atribuible a su temperamento conciliador, pero también a 
su sensibilidad para con la preeminencia episcopal desplegada en Mé-
xico. En lugar de hacer comparecer al arzobispo Mogrovejo en la sala de 
la Real Audiencia, el virrey dispuso su aposento de las casas reales y en 
él recibió al prelado el 14 de marzo de 1598 para leerle dos cédulas del 
rey. Además, Velasco quiso que para esa ocasión estuviera presente don 
Alonso Fernández de Bonilla, el sucesor de Moya de Contreras en el ar-
zobispado de México, quien aún se desempeñaba en Lima como visita-
dor de la Audiencia. Al parecer, una de esas cédulas era de reprensión y 
se refería a “ciertos capítulos que dicho arzobispo escribió a su Santidad 
y satisfacción que se dio de ellos por mandado de su Majestad, como en 
ella se contiene”. Una vez oída, Mogrovejo reiteró haber escrito varias 
misivas al rey y al Consejo de Indias dándoles satisfacción, así como al 
papa. También explicó haberlas enviado abiertas “para que se entendiese 
lo que escribía y se encaminasen a su Santidad y a ellos se remite”541. 
 
  

  
540 Vargas Ugarte, 1959, II, 108-110. 
541 Autos citados por Vargas Ugarte, 1959, II, 110-111. 



- 271 - 

La capilla del rey 
 
Durante una parte considerable de su larga gestión (1581-1606), el arzo-
bispo de Lima vivió lejos de la iglesia catedral. Es comprensible. De esa 
manera habrá intentado evadir la preponderancia pertinaz de los virreyes, 
que seguramente vivió como un acoso permanente. Hemos visto que a 
partir del paradigma sentado por el virrey Francisco de Toledo, esos 
mandatarios ejercieron el patronato eclesiástico como una palanca del 
dominio real para contrarrestar las fuerzas disgregadoras del ámbito an-
dino. Cuando recién tomó posesión del gobierno en Lima, don Luis de 
Velasco encontró una capilla en las casas reales con título y nombre de 
“capilla real” que había fundado el marqués de Cañete. Se la dotaría con 
los tributos de algunas encomiendas vacantes. Por la prisa en la partida 
del marqués o por otras razones, pareció a Velasco que su predecesor no 
había dejado bien asentadas ciertas cosas que ahora presentaban incon-
venientes, por lo que procedió a asentarlas. 

La más importante consistía en impedir que los obispos tuvieran 
injerencia alguna en la capilla. También debía impedirse a sus capellanes 
y al receptor de rentas poseer las capellanías que los sustentaban en pro-
piedad, es decir, que serían amovibles a voluntad del virrey. La figura 
del receptor desapareció y fue sustituida por los oficiales de Real Ha-
cienda, que llevarían la administración de la capilla por cuenta aparte. A 
decir del virrey, los capellanes tomaron a mal el nuevo asiento, máxime 
que les ordenó celebrar el culto de la capilla sin la pompa y solemnidad 
que pretendían, para no perjudicar el concurso de gente a la iglesia mayor 
tan próxima a las casas reales542. 
 
Las fábricas catedrales 
 
El patronato real también debía ser preeminente en la edificación de las 
iglesias sede. Desde su llegada a Lima, el virrey Velasco realizó una ins-
pección de la fábrica en curso que sustituiría a la primera, por ser esta 
última estrecha y pequeña, “pobre y desautorizada”, máxime que el culto 

  
542 Carta del virrey a SM, Callao, 9 de abril de 1597, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 20-24. 



- 272 - 

se seguía celebrando ahí. De la traza de aquella le pareció que lo que 
estaba hecho iba “encaminado a mucho gasto, demasiada grandeza y 
poca seguridad para los terremotos que aquí suele haber”. Por lo tanto, 
hizo reformar todo y reducirlo “a una medianía convenible, de suerte que 
la costa sea menor, la obra más segura y [que] se acabe en breve tiempo”.  

Desde que los cimientos se sacaran por la parte del ábside, el virrey 
Toledo había sido del mismo parecer, esto es, que se redujeran las pro-
porciones de la nueva fábrica. Sobre todo, porque, a raíz de un terremoto 
en 1586, los trabajos, que se habían tenido que reiniciar, fueron al poco 
tiempo suspendidos. Velasco hizo, pues, saber al rey que su reforma iba 
“pareciendo y luciendo bien lo que se gasta”. A decir del arzobispo Mo-
grovejo, en 1602 la fábrica llevaba mucho adelanto “cubriéndose las na-
ves de bóvedas que a todos causa sumo contentamiento”. Por otra parte, 
desde el principio el virrey Velasco asumió la bicefalia del reino. De ahí 
que ordenara que lo mismo se hiciera con la fábrica de la catedral de 
Cuzco que “también estaba días ha comenzada”. Le parecía inconcebi-
ble que al cabo de tantos años “en reino de donde tanto oro y plata se ha 
sacado, estas dos iglesias que son las más principales, no estén acaba-
das”543. 

 
Las órdenes religiosas 
 
Conviene reiterar que, conforme a la costumbre instaurada por don Fran-
cisco de Toledo, el ejercicio del patronato por el virrey del Perú hacía 
converger jurídicamente bajo su mandato tanto al clero secular como al 
regular. El desempeño de Velasco concerniente a las órdenes religiosas 
comprendió dos rubros, la movilidad en orden a la misión y el suministro 
y edificación de sus iglesias. Respecto al primero, las instrucciones reci-
bidas por el virrey estipulaban acordar con los provinciales que en los 
conventos de las principales ciudades solamente se mantuviera un deter-
minado número de religiosos y que el resto fuesen enviados a “las demás 

  
543 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 3 de noviembre de 1598, en Levillier, Gobernantes… XIV, 
122-124 y Vargas Ugarte, 1959, II, 111-112. Sobre el cerramiento de las bóvedas, este autor 
cita una carta de Mogrovejo al rey del 12 de septiembre de 1602 en AGI, Patronato 248, R.33. 



- 273 - 

partes y lugares donde se supiera haber necesidad de ministros, especial-
mente para Chile, Santa Cruz de la Sierra, Tucumán u otra de las provin-
cias de guerra o fronteras de Chiriguanes”544.  

En lo concerniente al segundo rubro, Velasco dio a conocer al rey 
que en la Nueva España había costumbre y orden para que de la Real 
Hacienda se diera lo necesario a todos los religiosos que acudían a mi-
siones. En cambio, para el Perú no encontraba una orden equivalente. 
Por lo tanto, pidió al monarca proveer que los misioneros, sobre todo de 
la Compañía de Jesús, no abandonaran las fronteras ni faltaran padres 
para los nuevos descubrimientos545. 

Y en lo tocante a las iglesias, el virrey agradeció al monarca la mer-
ced y limosna que hacía a los monasterios de frailes y monjas del reino 
“de vino, aceite, cera y dieta”, ya que le constaba personalmente “que 
todos son muy pobres y necesitados a causa de que van haciendo sus 
iglesias y casas, que ninguno de los de esta ciudad las tiene acabadas”. 
Se le había informado que, en consecuencia, comían y vestían con “mu-
cha tasa y limitación” por la carestía de los bastimentos. Una vez más, 
aludió a la situación análoga prevaleciente en la Nueva España, donde el 
rey había hecho merced a las religiones “para el edificio de sus iglesias 
y conventos y a las de aquí no”. Por lo tanto, lamentaba que, si en Lima 
y su comarca, como principal entre las demás provincias, prevalecía esa 
estrechez, “bien es verosímil que será lo mismo en otras”546. 
 
Recapitulación 
 
Cualquier conclusión acerca de la gestión de don Luis de Velasco en el 
Perú debe considerar dos aspectos: primero, la normalización de las mo-
dulaciones de reconducción del dominio real. Y, en consecuencia, se-
gundo, el recurso sistemático a la comparación con la Nueva España. Por 
ejemplo, en ocasión del abastecimiento de pólvora y armamento para 

  
544 Instrucción del rey a don Luis de Velasco, 22 de julio de 1595, en Hanke, (ed.), 1976-1980, 
273, I, remite a AGI, Lima, 570, lib. XV. 
545 Carta del virrey a SM, Lima 2 de mayo de 1599, en Levillier, Gobernantes… XIV, 162. 
546 Carta del virrey a SM, Callao, 16 de abril de 1598, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 103-
114. 



- 274 - 

repeler a los corsarios ingleses, en 1597 el nuevo virrey del Perú había 
evocado el carácter compacto y más integrado del reino septentrional, 
donde “hay más abundancia y está todo más a la mano”. También intentó 
imponer el estilo de gobierno de la Universidad de México a la de San 
Marcos Lima para elegir al rector, “pareciéndome ser más útil y necesa-
rio que lo fuera siempre un oidor o alcalde de esta real audiencia, por 
turno, como lo es en México, no mandando VM otra cosa”. Sin embargo, 
Velasco debió dar marcha atrás en su intento y sujetarse a la costumbre 
local prevaleciente que una cédula del rey amparaba. Por lo que “di lugar 
a que este año eligiesen […] la persona que les pareciese […], que fue el 
deán de esta iglesia en quien concurren las partes que se requieren y así 
salió electo. Inclineme a esto por darles gusto y no ir totalmente contra 
una real cédula que tienen de VM en que les concede hagan la elección 
a su voluntad. Y por esta forma se procederá hasta que VM mande lo 
que se deba hacer”547. 

En el Perú el derecho de patronato, siempre muy reivindicado, se 
ejercía haciendo converger instancias y actores antagónicos. En cambio, 
en la Nueva España reivindicar el patronato equivalía a instaurar consen-
sos con que potenciar la dinámica integradora del reino. Así tenemos 
que, en las Indias meridionales, el virrey podía a la vez supervisar la fá-
brica de las catedrales y alentar la edificación de iglesias de las órdenes 
religiosas. O bien que, para reformar la política de congregación de los 
indios, hiciera converger a la Real Hacienda, a los encomenderos y a los 
corregidores. En cambio, en las Indias septentrionales integrar la “tierra 
adentro” al dominio real implicaba instaurar consensos o concordias, ya 
fuera entre indios de paz e indios de guerra o entre clérigos y frailes en 
unos mismos territorios. Por otro lado, es impensable que en la Nueva 
España la Audiencia o el virrey hubieran pedido a la corte que se repren-
diera al metropolitano de México, dado que este había logrado negociar 
con mucho éxito su propia modalidad de interacción con el real patro-
nato, lo que había sentado un precedente para los arzobispos sucesivos. 
En cambio, hemos visto que la reivindicación tenaz de dicho patronato 

  
547 Carta del virrey a VM, Los Reyes, 3 de noviembre de 1598, en Levillier, Gobernantes…, 
XIV, 126. 



- 275 - 

por los virreyes en el Perú acabó orillando al arzobispo de Lima a la re-
siliencia. 

El trajín o circulación de los mandatarios también nos enseña que 
la experiencia del virrey Velasco en el Perú suponía una estrecha relación 
familiar y biográfica con el reino septentrional que, además, había go-
bernado durante casi seis años (1589-1595). Por ejemplo, al pedir desde 
el Perú al soberano que le concediera una merced en dinero para saldar 
sus deudas familiares, le rogó asignar el monto con cargo a la real caja 
de México. Esas interacciones derivaron en situaciones de coalescencia 
o asociación entre ambas Indias Occidentales y sentaron un importante 
precedente548. La correspondencia del virrey Velasco con el monarca, 
tanto durante su gobierno de Nueva España (1589-1595), como en el 
Perú (1596-1604), está caracterizada por numerosos referentes del exte-
rior y refleja la importancia creciente de los intercambios.  

En la primera predominan alusiones a las posesiones asiáticas y al 
cada vez más vigoroso tránsito interoceánico vía Nueva España; en la 
segunda se advierten consideraciones de índole comparativa con el con-
junto septentrional. Pero también se alude a los gestores marítimos del 
cabotaje andino y a la necesidad creciente de reforzar la defensa de los 
puertos a todo lo largo del litoral Pacífico. Los grandes mercaderes de 
México se hallaban cada vez más asociados a los “peruleros” en una exi-
tosa articulación comercial de la plata del Perú que circulaba, por vía de 
las costas de Nueva España, hacia las posesiones y mercados de Asia, 
para cuyos productos había ya fuerte demanda en el Nuevo Mundo549. 

Así tenemos que, a causa de la mayor distancia del Perú respecto a 
la corte del rey y, por ser sumamente escasas las embarcaciones diferen-
tes de la flota, cuyas fechas eran más o menos fijas, desde Lima, el virrey 
Velasco despachaba a menudo correspondencia a la Península por vía de 
Nueva España. Lo hacía aprovechando la salida de un navío con destino 
a Panamá, desde donde las comunicaciones eran más numerosas; o bien 
porque, de manera excepcional, don Juan de Velasco, su teniente de ca-
pitán general desde que gobernó la Nueva España y que en Lima seguía 

  
548 Memorial del virrey Velasco al rey, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 238. 
549 Suárez, 2001: caps. 5 y 6; Del Valle Pavón, 2005; Bonialian, 2019: 40-45. 



- 276 - 

bajo sus órdenes, “bajara a la Tierra Firme” a llevar la plata del rey con 
algunas naos de la armada del Mar del Sur550. 

Todavía mayor relevancia tiene una de las sentencias del juicio de 
residencia que años más tarde se hiciera a don Luis de Velasco. En ella 
consta que en enero de 1600 el virrey despachó a Chile al general Juan 
de Velasco al frente de cuatro navíos con orden de perseguir al enemigo 
corsario que incursionaba en los mares. Al no hallarlo, le ordenó volver 
al Callao de Lima. La mayor parte de los oidores de la Audiencia, con el 
virrey, acordaron en seguida que dicho general llevase la plata con esas 
cuatro naos de la armada hasta Panamá para mayor seguridad “corriendo 
la costa buscando a los enemigos”. Pero, una vez en Panamá, el general 
tuvo nueva orden del virrey para que, entregada la plata, “saliese con la 
armada la vuelta de Nueva España buscando los enemigos hasta las Ca-
lifornias”. Concluida esa misión, al regresar al puerto de Acapulco les 
abatió una gran tormenta y la armada estuvo a punto de irse a pique. La 
nao capitana San Andrés sí se hundió “con más de 400 hombres y mucha 
artillería que valdría más de 400 000 pesos. Lo cual excusara el virrey si 
no ordenara […] el viaje a la Nueva España, gobierno que no estaba a 
su cargo, con que quedó aquel puerto y reinos de él con riesgo y peligro”. 
No obstante que su sucesor, el conde de Monterrey, habría de proseguir 
la exploración de la costa de las Californias, tenemos aquí un indicio del 
interés del virrey del Perú por mantener condiciones propicias para la 
navegación no solamente en el espacio del Pacífico sur, sino a todo lo 
largo de la costa poniente de las Indias Occidentales de Castilla551. 
 
Tres virreyes en circulación 
 
Desde 1599 don Luis de Velasco había hecho saber al rey que debido a 
su “mucha edad, poca salud y falta de fuerzas con que me hallo, […] 
como por la seguridad de mi conciencia, con toda humildad” le suplicaba 
proveer el gobierno del Perú en otra persona “cristiana, desinteresada y 

  
550 Dos cartas del virrey a SM, una de Los Reyes a 8 de febrero de 1598, la otra de Lima a 15 
de octubre de 1599, ambas en Levillier, Gobernantes…XIV, 76 y 199. 
551 “Sentencias dadas a la residencia hecha al virrey don Luis de Velasco, 1 de febrero de 
1613”, en Hanke, (ed.), 1976-1980, 280, II, p. 66. 



- 277 - 

de edad que pueda cumplir con el peso y obligaciones de tan grande ofi-
cio”. Recibió su jubilación de Felipe III el 15 de octubre de 1603. Se 
retiraría a México a disfrutar de su encomienda de Tultitlán, al norte de 
la cuenca del Anáhuac y también recibiría los beneficios de la de Ta-
miahua, en el golfo o Seno Mexicano552.  

Fue sucedido en el gobierno de las Indias meridionales por don 
Gaspar de Zúñiga y Acevedo, el quinto conde de Monterrey, cuyo go-
bierno ahí fue corto. Este fue el último virrey designado por Felipe II 
para gobernar la Nueva España, cuando Velasco había pasado al Perú. 
Al regresar don Luis a México, a finales de 1604, un año antes, había 
tomado posesión en esa ciudad, para remplazar a Monterrey, don Juan 
de Mendoza y Luna, el joven marqués de Montesclaros. Estos tres virre-
yes, don Luis de Velasco, el conde de Monterrey y el marqués de Mon-
tesclaros, integran un trío excepcional porque transita de las Indias sep-
tentrionales a las meridionales en secuencia. Eran desplazamientos que 
en la corte del rey se tenían bien asumidos, como lo expresara Paulo de 
Laguna, a la sazón presidente del Consejo 

Me ha parecido no ser necesario [nombrar un nuevo virrey desde 
España], más que advertir que el conde de Monterrey ha que sirve 
en la Nueva España más de siete años y con muy buena satisfac-
ción y por razón de la inteligencia que es necesaria de las cosas del 
Perú, que se adquiere por la gran correspondencia que hay con la 
Nueva España y haber poca diferencia en el gobierno, ha sido ne-
cesario pasar los virreyes de Nueva España al Perú, especial-
mente cuando hay buena satisfacción de todos los demás […]553  

 
Se despeja así un espectro de circulación que contribuyó a depurar 

las modulaciones de dominio. Su primera pauta consiste en una especie 
de asimetría. En el sentido de que Velasco, a quien sabemos arraigado a 
la Nueva España, gobernó en esta de 1589 a 1595 y en seguida fue 

  
552 Carta del virrey a SM, Los Reyes, 20 de enero de 1599, en Levillier, Gobernantes…, XIV, 
129. 
553 Consignado en Villarreal, 2024, 175-176. Sustento documental en “Billete del presidente 
de Indias por la provisión de virrey del Perú, Valladolid, 16 de agosto de 1602, AGI, Lima 1, 
fols. 642-643, cursivas mías. 



- 278 - 

trasladado como virrey del Perú (1596-1604). El mandato de Monterrey 
en Lima fue breve, apenas pasó del primer año, pues murió ahí en febrero 
de 1606. Por lo tanto, su gobierno de ocho años en México (1595-1603) 
reviste mayor importancia en términos de esa depuración. Finalmente, 
en lo concerniente a Montesclaros, su gobierno de cuatro años en Mé-
xico (1603-1607) fue relativamente breve si se le compara con el que 
ejerció en las Indias meridionales, a las que pasó a consecuencia del de-
ceso prematuro de Monterrey. Su gobierno en Lima, pues, al compren-
der casi una década, de 1607 a 1616, es más relevante a mi propósito. 
Ahora bien, el traslado de Montesclaros al Perú acabó con la jubilación 
de don Luis de Velasco, ya que Felipe III le pidió encabezar por segunda 
vez el gobierno de la Nueva España (1607-1611). No solo porque se en-
contraba en México, sino “por el crédito de su nombre y experiencia”554. 

Hasta aquí, hemos examinado la normalización de las modulacio-
nes de reconducción del dominio real en el ámbito eclesiástico. Primero 
la identificamos a lo largo de las gestiones del conde del Villar y del 
marqués de Cañete, en el Perú; luego en las del virrey Velasco en ambas 
latitudes de las Indias Occidentales. Consideremos ahora dichas modu-
laciones desde la perspectiva de su depuración. Es decir, interesa ahon-
dar en la preeminencia del virrey del Perú como conductor del patronato 
eclesiástico y en el episcopalismo mediador de equilibrios de la Nueva 
España, para así corroborar pervivencia y acendramientos. 

Lo haremos evocando una serie de ejemplos. Ya no es necesario 
hurgar a lo largo de las gestiones, sino evocar pasajes, a manera de “ins-
tantáneas”. De acuerdo con la asimetría antes evocada, que despliega la 
duración de los periodos de gobierno del trío de virreyes en circulación, 
destacaremos esos episodios relevantes conforme a la siguiente secuen-
cia: el conde de Monterrey en la Nueva España, el marqués de Montes-
claros en el Perú y el segundo periodo de gobierno de don Luis de Ve-
lasco en México, que cierra el ciclo.  
 

  
554 Consulta del Consejo de Indias para avisar cuán acepta ha sido en toda la Nueva España 
la provisión del virrey don Luis de Velasco, Madrid, 12 de enero de 1608, AGI, México, 1 s/f. 
Citada en Villarreal, 2024, 248. 



- 279 - 

El conde de Monterrey y el episcopalismo de la Nueva España 
 
Al llegar don Gaspar de Zúñiga y Acevedo procedente de México en 
1604 a Lima para suceder a don Luis de Velasco, este le escribió que el 
patronazgo real en el Perú estaba “muy impugnado y combatido de todo 
el clero y en particular de los prelados”. Lo estaba en perjuicio del virrey 
como vértice de la modulación del dominio real en las Indias meridiona-
les. Por eso le aconsejó: “vuestra excelencia ha de tener perpetua guerra 
con ellos”555. A Velasco no le faltaba razón, pues, como vimos, por to-
dos los medios él y sus predecesores habían reafirmado su supremacía. 
En cambio, una práctica análoga había rehuido el afán de control del 
conde de Monterrey durante su largo gobierno en la Nueva España 
(1595-1603). En principio habría tenido el escenario disponible, ya que 
gobernó sin que Alonso Fernández de Bonilla, el nuevo arzobispo, pu-
diera de facto tomar posesión de su sede.  

Efectivamente, el conde de Monterrey había aprovechado la au-
sencia de prelado metropolitano hasta 1602 para intentar ganar terreno 
en favor del patronato. Lo hizo enfrentando el desafío que ya le imponían 
las catedrales de Nueva España. De ahí que en 1598 propusiera al mo-
narca que el virrey pudiera nombrar un gobernador en cada iglesia al 
sobrevenir la vacante de sede. Y, a diferencia de algunos obispos que 
proponían la misma solución, don Gaspar de Zúñiga sugería que la de-
signación dependiera del virrey o en su defecto del concurso del virrey 
con la Audiencia. Nótese, por un lado, su intención de reducir el poder 
de los cabildos catedrales. Pero también la de prescindir de los prelados 
en el nombramiento de un eventual gobernador. Adviértase, en fin, que, 
con astucia, el vice patrono se postulaba como virtual elector, aunque sin 
excluir a la Audiencia.  

Pero, además, el remedio debía admitir matices regionales según 
la iglesia de que se tratara. Es aquí, precisamente, donde se ve que la 
situación de las catedrales de Nueva España entrañaba ya un problema 
relevante de control. El caso de México, advirtió el conde de Monterrey 
al monarca, no admitía aquella solución, pues la catedral metropolitana 

  
555 Hanke, (ed.), 1980, 282, II, 57. 



- 280 - 

tenía al virrey y a la Audiencia a unos pasos de por medio. No solo eso, 
sino que en ella las prebendas eran más cuantiosas y en su cabildo había 
más letrados gracias a la Real Universidad.  

Por su parte, la Puebla de los Ángeles, dijo, “participa de estas co-
modidades, aunque poco”. No tanto a causa de su cercanía a México, 
sino a que sus rentas eran las más abundantes del reino y a que su clero 
era más numeroso y estaba más arraigado que en otros obispados556. En 
cambio, “Michoacán y Guaxaca [sic] y otras partes yo entiendo que pa-
decen mucho”, añadía el virrey. Concluía que en estas otras sedes la raíz 
del mal estaba en que “viven en lugar pequeño, desviados de la presencia 
del virrey y la Audiencia”. La apreciación del conde de Monterrey pa-
rece justa. A diferencia de las diócesis de México y Guadalajara, en las 
que había virrey o gobernador, además de Real Audiencia, en Puebla, 
Michoacán y Oaxaca la autoridad secular era de menor estatura. No sor-
prende por qué, durante las sedes vacantes, ahí se recrudecía el vacío de 
poder.  

Como se imaginará, la propuesta del virrey no prosperó. Además 
de ingenua, corroboraba la modalidad de dominio favorable a un episco-
palismo que, no por estar las sedes de las iglesias en vacante, era menos 
vigente. Como veremos, se instruyó al conde dejar las cosas como esta-
ban, sin pretensión alguna de modificarlas. En lo tocante a las vacantes, 
el Consejo de Indias determinó escribir al obispo y cabildo respectivos, 
o a cada uno aparte, instándoles a la paz y a la armonía “sin dar lugar a 
quejas”.  

Un aspecto más merece ser destacado. El conde de Monterrey se 
valió de una comparación entre las catedrales. En la relación de candida-
tos al episcopado que enviaba al Consejo de Indias también comparaba 
entre sí los obispados. Y es que por entonces se iban definiendo en la 
corte del rey los criterios de promoción del clero a lo largo y ancho de 
los dominios de Indias. Pero también una escala de prestigio, una jerar-
quía entre las diócesis. Dos elementos contribuían a fijarla: la antigüedad 
de cada fundación y la importancia de las rentas correspondientes.  

  
556 Gerhard, 1972; Mazín, 1989, 69-86. 



- 281 - 

El lugar ocupado por cada iglesia en esa jerarquía llegó a constituir 
una verdadera prenda para el estatuto de los cabildos eclesiásticos, como 
corporaciones, y para sus miembros en lo particular. En 1602 las cate-
drales de Puebla y México, en ese orden, eran las más opulentas en rentas 
decimales. La de Michoacán ocupaba el tercer lugar en términos de pres-
tigio para la promoción del clero de las iglesias. En cambio, por lo que 
hace a rentas, el conde de Monterrey no estaba del todo seguro. Guada-
lajara de Nueva Galicia, vecina del poniente respecto a Michoacán, se 
extendía sobre las inmensas provincias de Nueva Galicia, Nueva Viz-
caya y el Nuevo Reino de León en su límite noreste, donde en 1596 se 
había fundado Monterrey en homenaje al virrey. Sin embargo, esa situa-
ción pudo haber cambiado con la erección en 1620 del obispado de Gua-
diana (Durango) en la Nueva Vizcaya557. 

A la llegada en octubre de 1602 del siguiente arzobispo de México, 
el monje jerónimo don García de Santa María Mendoza y Zúñiga, se 
reanudó la tendencia de antaño al enfrentamiento entre las dos autorida-
des máximas del reino. Tanto el gobernador del arzobispado, como el 
cabildo secular de la ciudad, pusieron al tanto al virrey de la pompa y 
solemnidad con que se recibiría al nuevo metropolitano, debajo de palio, 
luego de quince años de ausencia de prelado. El conde de Monterrey dio 
su anuencia, aunque no sin presentarla como una concesión: “mostré 
particular inclinación al aplauso de la gente porque además de lo mucho 
que se debe a la dignidad arzobispal y por haber tantos años que no en-
traba en su iglesia, pareció muy conveniente cualquier solemnidad de las 
permitidas”558. 

A causa de haber llegado indispuesto y ser ya de noche, el arzo-
bispo Mendoza y Zúñiga se excusó de ir a las casas reales a presentarse 
ante el virrey, como había anunciado que haría. Los días pasaron sin que 
la entrevista se produjera, mientras que las excusas se seguían 

  
557 Mazín, 1996, 139-140: El conde de Monterrey al rey, México, 1 de mayo de 1598 y 1602-
1603, respectivamente en AGI, México 24 y 25: “He reparado, para ello, que no sé si ésta 
[Michoacán] es de más renta que la de Guadalajara […] y la dificultad que para esto hace la 
calidad y largueza de aquellas dos provincias de la Galicia y Vizcaya”, apuntó el virrey. 
558 Carta del virrey conde de Monterrey, México, a 4 de diciembre de 1602, AGI, México 25, 
n. 17, citada por Castillo, 2018, 301, n.6, cursivas mías. 



- 282 - 

agregando. Por fin, fue el conde quien visitó al prelado en su casa, más 
interesado, al parecer, en saber si traía para él alguna comunicación de 
parte del rey559. Pero las rencillas aumentaron a consecuencia de haber 
intentado, el nuevo metropolitano, poner por efecto el nuevo ceremonial 
de los obispos promulgado por el papa Clemente VIII en el año jubilar 
de 1600.  

Ahora bien, ese documento pontificio no había sido aprobado por 
el Consejo de Indias, ni se había aún promulgado e implantado en las 
iglesias de la Península. El primero en oponerse con energía al prelado 
fue su cabildo catedral, que defendía las costumbres de la iglesia metro-
politana en materia de culto y ceremonias con precedente en las de Sevi-
lla. Por si fuera poco, en varios capítulos del ceremonial se contenían 
prescripciones perjudiciales a la autoridad y jurisdicción del rey como 
patrono. Destacaba en especial la pretensión de preeminencia episcopal 
sobre el virrey, hecho que mucho desagradó al conde de Monterrey. Por 
ejemplo, en aquel orden social donde las formas y el atuendo expresaban 
jerarquía y autoridad, se consideraba indecente y en desdoro de la auto-
ridad secular que el prelado fuera en procesión dejando suelta hasta el 
suelo la larga falda que vestía debajo de la capa pluvial, sobre todo 
cuando “vaya al lado del virrey”560. 

El cabildo eclesiástico obtuvo un fallo favorable de la Audiencia y 
se suspendió el nuevo ceremonial romano mientras no fuera revisado y 
enmendado en el Consejo561. Años después, el canónigo Jerónimo de 
Cárcamo, uno de los procuradores de la catedral de México en la corte, 
pediría que una bula del mismo Clemente VIII obtenida a petición de las 
iglesias de España y que reconocía “la moderación, temple y compos-
tura” de que el Ceremonial precisaba, valiera asimismo para las iglesias 
de las Indias562. 

A consecuencia de los desencuentros del conde de Monterrey con 
el nuevo arzobispo, es preciso mencionar una carta que el primero escri-
bió en plena navegación rumbo al Perú y dirigió al marqués de 

  
559 Referido por Castillo, 2018, 301-302. 
560 Mazín, 2007a, 198 y n. 61; Castillo, 2018, 302-309; Schäfer, 2003, II, 220-221. 
561 Castillo, 2018, 308. 
562 Mazín, 2007a, 198 y n. 61. 



- 283 - 

Montesclaros, su sucesor en México. La relevancia de este testimonio 
excede a toda ponderación. De manera explícita, el conde se hace cargo 
de la modulación del dominio real característica de la Nueva España, 
para entonces ya plenamente consagrada. Pero no solamente, pues da por 
sentado que en el Perú no se podía tolerar porque limitaba el “superior 
gobierno”, o sea la modulación meridional fincada en la supremacía del 
virrey. 

El conde de Monterrey recomienda, pues, al marqués de Montes-
claros, proceder con cuidado en lo tocante al arzobispo García de Santa 
María Mendoza. Le dice reconocer que el “natural del prelado y la pro-
tervia que de él se tenía por la gente grave y cuerda”, podían eventual-
mente llevarlo a decidir “embarcar a un prelado”, en acatamiento a la 
autoridad del rey. Aun cuando la carta fue suscitada por las rencillas con 
el arzobispo, el conde echa la memoria años atrás y se hace cargo de una 
costumbre al estilo de “estas partes”, es decir, alude al episcopalismo de 
la Nueva España que “ataba las manos” al virrey mediatizándolo. En 
otras palabras, Monterrey corrobora la determinante de la modulación 
del dominio real, una vez que de la Corte le había venido la confirmación 
de que, en efecto, así funcionaban las cosas en el reino septentrional. Ra-
zón por la cual ya no se había atrevido a replicar si quería que el resto de 
su gobierno transcurriera “sin sobresalto”. Se imponía, pues, a los virre-
yes de Nueva España, la necesidad de vigilar con buenos medios “para 
que el desasosiego y diferencias no pasen a escándalo”. Su carta es nítida, 
no admite desperdicio 

Mas también sé que el Consejo me limitó este remedio [embarcar 
al arzobispo] que para con semejantes personas es él el poderoso y 
el fuerte en estas partes, dando claro a entender, por un capítulo de 
instrucción, que no se ha de hacer esto por el virrey sin dar primero 
cuenta de las causas al Consejo. Reparé yo en la cortedad en que 
podía hallarme por esta razón en algún caso y quise asegurarme 
más en ello con escribir a SM de la manera que yo entendía aquel 
capítulo y que me sentía con las manos atadas para esto. 
Y esto creo que fue en cartas de julio o agosto de 1597. Se me res-
pondió por octubre, si bien me acuerdo de 1598, que así era, como 
yo lo tenía entendido. Y no lo repliqué por parecerme que aunque en 



- 284 - 

el Perú podría ser de graves inconvenientes esta limitación del su-
perior gobierno, podría tolerarse en la Nueva España donde a ne-
cesidad puede contentarse la persona que gobierna y vivir sin sobre-
salto, con sólo tener la mano con vigilancia, industria y buenos me-
dios para que el desasosiego y diferencias no pasen a escándalo de 
mal ejemplo, como a mí me ha sucedido con este negocio563. 

  
El marqués de Montesclaros y el afianzamiento de la autoridad real en 
el Perú 
 
Con semejante correspondencia del conde de Monterrey y, al cabo de las 
conversaciones que seguramente tuvo con don Luis de Velasco, al llegar 
el marqués de Montesclaros a Lima, procedente de México, iba cons-
ciente del muy considerable poder del virrey en ese reino meridional. 
Hasta el grado de evocar el gobierno de don Francisco de Toledo como 
una especie de principio y fundamento.  

En consecuencia, entendía su nuevo cargo como una “universal 
superioridad” que, no obstante, le hacía proceder con suma prudencia. 
Primero, porque su potestad y jurisdicción comprendían “1200 leguas de 
norte a sur” y se ejercía sobre seis reales audiencias y sus distritos en 
reinos y provincias tan diversos y dispersos como Panamá, Santafé de 
Bogotá, Lima, Quito, La Plata o Chuquisaca y Santiago de Chile. La 
mano del virrey, por lo tanto, no debía “obrar igualmente en todas par-
tes”, de suerte que era mucho lo que se dejaba “a cuenta de los goberna-
dores”564. 

En seguida, para que ese poder no fuera estorbado, Montesclaros 
manifestó a la Corona su firme oposición al envío de visitadores genera-
les. En cambio, a causa de la inmensidad del territorio, compartir atribu-
ciones en lo eclesiástico con los presidentes y gobernadores de los reinos 
y provincias era un cauce bien instaurado precisamente desde tiempos 

  
563 Carta del conde de Monterrey al marqués de Montesclaros sobre el gobierno eclesiástico, 
30 de abril de 1604, en Hanke, (ed.), 1976, 273, II, 216-230. Tomada de AGI, México 26, a 
fojas 1-16. 
564 “Instrucción del marqués de Montesclaros a su sucesor, el príncipe de Esquilache, 1615”, 
en Hanke, (ed.), 1980, 282, II, 91-92. 



- 285 - 

de Toledo, no sin reacomodos o ajustes565. En efecto, a este propósito 
una real cédula de 4 de abril de 1609 autorizaba no solo al virrey, también 
a los gobernadores, a escoger a los candidatos examinados para los be-
neficios eclesiásticos y las doctrinas. Y los escogían no por ser los más 
“dignos”, sino los más “a propósito” es decir, apropiados, dada la con-
vergencia jurídica de ambos cleros como estrategia que paliaba las ten-
dencias a la disgregación.  

Esto suponía que las autoridades seculares ya no estarían obligadas 
a optar por los candidatos del obispo respectivo, lo que según el virrey 
favorecía el derecho de patronazgo. Entonces, el marqués estaba ahora 
en posibilidad de mandar a hacer informaciones sobre los candidatos 
presentados. De ahí que el más “digno” podía no reunir las calidades 
particulares de que precisaba “la naturaleza de los feligreses que ha de 
administrar”. Además, la nueva cédula delegaba, por vez primera en los 
virreyes y gobernadores, la concesión de títulos perpetuos tanto a cléri-
gos como a frailes, esto es, sin necesidad de presentar la confirmación 
del rey.  

En repetidas ocasiones, Montesclaros había sugerido que esa 
misma facultad se aplicara en la Nueva España, a causa de haber experi-
mentado el gran poder que en ese reino ejercían las órdenes mendican-
tes566. Lo que, en caso de proceder, reforzaría el sustento de autoridad 
que la mayoría de los virreyes encontraban en los frailes, es decir, una de 
las condiciones subyacentes a la modulación del dominio real en las In-
dias septentrionales. 

En lo tocante a desposeer a algún cura o doctrinero de su beneficio, 
lo cual hacían de manera conjunta el virrey y obispo respectivo, mediante 
una “concordia”, Montesclaros admitió caberle duda. Así que, mientras 
esperaba que el Consejo zanjara esta cuestión, mantuvo una cláusula de 
dicha cédula de 1609 por la que se dejaba a curas y doctrineros amovi-
bles al arbitrio del gobierno secular y del eclesiástico, aunque ya sin po-
sibilidad para el sujeto removido de apelar ante las Audiencias. He aquí, 
pues, una estrategia de control que permitía a los pastores de ambos 

  
565 Instrucción del marqués de Montesclaros a su sucesor, el príncipe de Esquilache, 1615”, 
en Hanke, (ed.), 1980, 282, II, 92-93. 
566 Latasa Vassallo, 1997, 218. 



- 286 - 

cleros cumplir con sus obligaciones y a la vez “enfrenar” a los eclesiás-
ticos abusivos, vocablo predilecto, como se recordará, del virrey To-
ledo567. 

En lo tocante al clero de las catedrales, aun cuando la provisión de 
arzobispos, obispos, dignidades, canónigos y racioneros era prerrogativa 
del rey en su Consejo, el marqués de Montesclaros entendía ser la volun-
tad del monarca que los virreyes “consultemos general y particularmente 
los sujetos que nos parecieren dignos”, conforme a lo que desde 1574 
estipulara la Ordenanza del Patronazgo. Así también, para los concursos 
de oposición a las canonjías de oficio que se iban estableciendo en algu-
nas sedes diocesanas, el virrey debía asimismo nombrar a los comisarios 
para los exámenes e incluso podía acudir en persona a los certámenes. 
El mandatario recibía enseguida de cada cabildo catedral la nominación 
abierta de los tres sujetos mejor calificados, misma que turnaba al Con-
sejo de Indias para que este hiciera la elección final. Con el propósito de 
fomentar la promoción de los naturales de la tierra, es decir, de los crio-
llos, Montesclaros planteó la posibilidad de que en las catedrales de re-
ciente erección él mismo proveyera durante algún tiempo las vacantes 
de los cabildos568. 

Por otra parte, la afluencia de población autóctona e hispana en las 
provincias donde se explotaban las minas hizo necesaria la erección de 
nuevos obispados entre 1607 y 1614 mediante la desmembración de los 
ya fundados. Recordemos que ese proceso alcanzó un momento culmi-
nante con el establecimiento de un arzobispado más en las Indias meri-
dionales, el de La Plata o Chuquisaca (1609). Tendría por iglesias sufra-
gáneas las de Asunción, La Paz y Santa Cruz de la Sierra. En 1607 se 
habían recibido las bulas de erección de estas últimas diócesis. El desem-
peño del marqués de Montesclaros fue aún más activo en la creación de 
las iglesias de Huamanga (1609), Arequipa (1577, 1609) y Trujillo 
(1577, 1609), aun cuando la erección de las dos últimas se había previsto 
desde tiempos del virrey Toledo. No obstante, la fundación no se había 
concretado porque la desmembración correspondiente era perjudicial a 
los intereses y rentas de las sedes del Cuzco y de Lima. Ahora recaía en 

  
567 Latasa Vassallo, 1997, 173-174; Solórzano, 1996, libro IV, cap. XV, no. 18. 
568 Latasa Vassallo, 1997, 195; Hanke, (ed.), 1976-1981, 282, II, 95-96. 



- 287 - 

Montesclaros no solo la delimitación territorial, sino también la asigna-
ción de los ingresos de cada nueva iglesia. La primera fue preparada me-
diante la elaboración de una “descripción y cosmografía de estos reinos” 
por el P. Diego Méndez y del corregidor del Cuzco Pedro de Córdoba 
Messía, que recogió la información correspondiente569. 

Y en lo tocante a los ingresos de las nuevas mitras, en particular de 
Trujillo, Huamanga y Arequipa, su asignación suscitó el resentimiento 
de los cabildos eclesiásticos afectados por la desmembración. De ahí que 
el virrey determinara que los de Quito, el Cuzco y Lima siguieran perci-
biendo la misma renta anterior, lo que acarreó el agravio de los nuevos. 
Pero, como la composición de estos últimos se hallaba en ciernes, no 
podrían disponer de recursos antes de que sus primeros capitulares fue-
sen promovidos a otras iglesias o fallecieran. El problema de dotar a las 
nuevas sedes hizo que el virrey indagara sobre el número posible de pre-
bendas que cada iglesia podía sustentar conforme a la demarcación y 
rentas disponibles. Al parecer, sus estimaciones fueron bastante optimis-
tas. Confiaba en que el ingreso por diezmos aumentara si se le cobraba a 
los indios y a las haciendas de los religiosos que, conforme las adquirían, 
eximían del pago de ese impuesto. Como se ve, el grado de intervención 
del virrey del Perú en materia de las iglesias estaba en las antípodas res-
pecto a Nueva España. Era de tal envergadura, que dificultaría sobrema-
nera las posibilidades de interacción jurídica de las catedrales meridio-
nales a favor de sus intereses comunes. También la estorbaría la escasez 
de recursos de las diócesis incipientes, la disparidad de sus intereses, su 
interacción judicial con la Audiencia real respectiva y la pugna de prece-
dencia entre las sedes del Cuzco y Lima.  

Como se recordará, desde 1593 y 1595 el Consejo de Indias había 
ordenado al virrey del Perú suministrarle información acerca del número 
de frailes, doctrinas y de la cuantía de los propios que hasta entonces 
habían adquirido. Como esa orden fuese reiterada, el marqués de Mon-
tesclaros la cumplimentó en 1612. Fue esa información que envió a la 
Corte la que movió al Consejo a tramitar para las Indias un breve análogo 
al de León XI de 1605 para hacer diezmar a los jesuitas de Castilla. Para 

  
569 Latasa Vassallo, 1997, 177-180. 



- 288 - 

entonces, en el Perú ninguna otra orden religiosa aventajaba a la Com-
pañía de Jesús en predios y rentas. En cambio, desde la Nueva España el 
virrey marqués de Guadalcázar, cuya autoridad se hallaba en buena me-
dida fincada en el respaldo de los frailes, no envió ninguna información. 
Por lo demás, la que en ese reino había disponible no era fehaciente, pues 
se hallaba minimizada. En lo concerniente a ese litigio de diezmos se 
puede corroborar que mientras más presencia hizo en él el virrey del 
Perú, menos interés tendrían las catedrales meridionales en concertarse 
con sus homólogas de Nueva España a partir de 1624. En cambio, entre 
las iglesias septentrionales la relevancia de ese contencioso no cesó de 
aumentar, ya que era inversamente proporcional a la distancia que se to-
maba del virrey y al influjo determinante del episcopado570. 

Una más de las áreas de intervención del virrey Montesclaros en el 
plano del gobierno diocesano fueron las sedes vacantes de los obispos. 
Al inicio de su gestión, esa situación prevalecía en las iglesias más im-
portantes, en Lima por deceso del arzobispo Mogrovejo en 1606, en el 
Cuzco y en Charcas. El problema más apremiante consistía en los desa-
ciertos del gobierno diocesano por parte de los cabildos, ya que durante 
la vacante recaía sobre estos el nombramiento de los beneficiados y vi-
sitadores eclesiásticos. Lo cual hacía que el virrey interviniera para co-
rregir la situación, sobre todo ahí donde no había una Real Audiencia, 
como en el Cuzco571. En cambio, hemos visto que en Nueva España no 
había procedido la iniciativa del conde de Monterrey sobre que el go-
bierno de las iglesias en sede vacante recayera en un gobernador elegido 
por el virrey y por la Audiencia. 

Al emprender su gobierno en las Indias meridionales, a finales de 
1607, Montesclaros tuvo presentes las recomendaciones que el conde de 
Monterrey le había hecho dos años atrás acerca del trato complicado con 
el arzobispo de México. Y es que, como se recordará, las relaciones de 
los virreyes anteriores con el arzobispo Mogrovejo habían distado de ser 
cordiales. El inicio del gobierno del marqués de Montesclaros coincidió 
en tiempo con el de don Bartolomé Lobo Guerrero, sucesor de aquel 
prelado. El nuevo arzobispo contaba con larga experiencia en las Indias. 

  
570 Mazín, 2017a, 224, 433-435. 
571 Latasa Vassallo, 1997, 182-185. 



- 289 - 

Primero se había desempeñado como fiscal del Santo Oficio en México 
en 1580, durante los días de don Pedro Moya de Contreras y, a partir de 
1593, de inquisidor en esa misma capital. Al ser presentado a la silla de 
Santafé de Bogotá en 1596, fue consagrado nada menos que por don 
Diego Romano, prelado de Puebla y decano del episcopado de Nueva 
España en 1597572. 

Luego, a partir de 1599, gobernó la arquidiócesis del Nuevo Reino 
de Granada. Es plausible suponer que el trato con Moya, sus años en 
México y su experiencia neogranadina familiarizaran a Lobo Guerrero 
con las modulaciones respectivas de reconducción del dominio real en 
las Indias, hasta el grado de permitirle “normalizar” su sentido de la dig-
nidad episcopal a costa, por cierto, de sonadas diferencias con el presi-
dente de la Audiencia de Santafé573. Su relación con el marqués de Mon-
tesclaros se halló caracterizada por el respeto y el entendimiento mutuos, 
hasta el grado de haber puesto fin a la conflictividad. Y es que, luego de 
una década, el prelado se acomodó, según veremos, a la preeminencia 
del virrey del Perú. Antes de que Lobo Guerrero entrara en Lima, el mar-
qués de Montesclaros había pedido al rey que lo previniera para no ha-
cerlo debajo de palio, como sí lo había hecho el arzobispo Mendoza y 
Zúñiga en México en 1602, en perjuicio del conde de Monterrey. El 
nuevo arzobispo de Lima cedió y, a su vez, el virrey se afanó en dar la 
mayor solemnidad posible a su recibimiento en esa Ciudad de Los Reyes 
el 4 de octubre de 1609. En respuesta de prudente deferencia, Lobo Gue-
rrero entró al palacio del virrey antes que al suyo574. 

Las deferencias y cumplimientos prosiguieron con ecos inversos a 
lo acontecido al conde de Monterrey con el metropolitano de México. 
Así, por ejemplo, el marqués de Montesclaros no consentía que al pre-
lado se le llevase la falda en los actos de culto y en las procesiones en 
que él comparecía, aunque una real cédula posterior, del año 1614, auto-
rizaría que un criado “llevase la falda” al arzobispo. El apogeo del buen 
entendimiento entre ambas autoridades tuvo lugar en 1611, cuando los 

  
572 García-Molina, 2021, cap. segundo; Vargas Ugarte, 1986b. 
573 Álvarez Tobos, 2020, cap. 2. 
574 Carta del marqués de Montesclaros al rey, Los Reyes, 31 de enero de 1608, AGI, Lima 
275, f. 1, citada por Latasa Vassallo, 1997, 187-188. 



- 290 - 

cabildos eclesiástico y secular de Lima solicitaron que se otorgara a Lobo 
Guerrero la dignidad de cardenal de la Iglesia. Para no alterar “la confor-
midad y paz en que nos hallamos virrey y arzobispo”, Montesclaros se 
abstuvo de dar a conocer su parecer a ese respecto y remitió el asunto al 
Consejo de Indias confiando en que ese tribunal le pondría fin. 

El arzobispo se hacía cargo de que la estrecha colaboración entre 
ambos dignatarios “ha parecido nueva aquí y más vernos juntos en 
actos públicos, comunicarnos y tratarnos con los respetos y cortesías 
que en toda buena amistad y urbanidad se permiten”. Lobo Guerrero 
ponderaba a la vez “la cristiandad, cuerdo proceder y gobierno del 
Marqués y otras partes de grande estimación que concurren en su per-
sona”. Por lo demás y, a diferencia de tiempos recientes, en que el ar-
zobispo Mogrovejo recelara de la Compañía de Jesús, ahora prelado y 
virrey compartían su predilección por esa orden. La pusieron de mani-
fiesto en las solemnes y concurridas fiestas de beatificación de Ignacio 
de Loyola en la primavera de 1610575. 

Poco después, una materia requirió del mayor cuidado y atención 
de parte del marqués. Según este, fue a instancias suyas que el arzo-
bispo Lobo Guerrero organizó en 1613 una “congregación sinodal” o 
nuevo sínodo diocesano. En realidad, el prelado había previsto convo-
car a un nuevo concilio provincial, el sexto de Lima, lo cual el virrey 
secundó en principio. No obstante, la dilación que solía mediar para 
recibir la correspondiente licencia real movió a Montesclaros a pedir a 
la corte de Madrid que se delegara a él, como virrey, la valoración de 
los argumentos del arzobispo. El proyecto del nuevo concilio no pros-
peró y ante el apremio de hacer frente a las idolatrías, el marqués acabó 
por proponer a Lobo Guerrero la celebración de un sínodo para el que 
no se requería de licencia real576. 

Las constituciones sinodales, publicadas al año siguiente, son un 
cuerpo doctrinal, pastoral y legal de gran trascendencia para la reforma 
de las costumbres y del clero. En la memoria o instrucción de gobierno 
dirigida a su sucesor, el príncipe de Esquilache, Montesclaros dejó bien 

  
575 Latasa Vassallo, 1997, 214, cursivas mías. 
576 Latasa Vassallo, 1997, 228-229. 



- 291 - 

asentado que “se comunicaron [los eclesiásticos] conmigo y alteré lo que 
podía ser en perjuicio del Patronato real”. Y, pese a que el monarca tam-
poco autorizaba la publicación de los sínodos “sin haberse visto [antes] 
en el Consejo”, esta vez pareció al virrey que “la necesidad no sufría es-
pera y así permití se publicase, de que he dado cuenta al rey”577. 

¿A qué asuntos necesarios se refería? A la persistencia de la idola-
tría entre los indios y a la necesidad de mejorar la instrucción para ambos 
cleros. Con precedentes en el Nuevo Reino de Granada donde, como vi-
mos, Lobo Guerrero había ejercido casi diez años como arzobispo de 
Santafé de Bogotá, los virreyes Montesclaros y Esquilache presidieron y 
supervisaron las campañas unificadas de extirpación de las idolatrías ca-
racterísticas de la modalidad meridional de dominio. Constaban de una 
serie de acciones: la reducción de las poblaciones autóctonas, la propa-
gación de la “lengua general” del Perú (quechua y aimara), el nombra-
miento de “jueces visitadores” con facultades extraordinarias, el estable-
cimiento de “casas de reclusión” para reforma de los “maestros de ido-
latrías” y el de colegios para formación de los hijos de curacas o señores 
indios, así como la instrucción de curas y doctrineros578. “La Compañía 
de Jesús es de suma utilidad para todos los ministerios de la religión, así 
para la extirpación de la idolatría como para la enseñanza de los indios”, 
expresó más tarde el virrey príncipe de Esquilache. Efectivamente, la 
Compañía desplegó gran actividad, adaptó su instituto religioso a las 
condiciones del poli centrismo andino y consolidó en Suramérica una 
mayor presencia, poder e influjo que en Nueva España579. 

En esta última, las “campañas de extirpación” no conocieron equi-
valente. Las denuncias de “idolatría” eran aisladas o tenían lugar en zo-
nas bien delimitadas como Oaxaca o la capitanía de Yucatán. Esto no 
quiere decir que en ese reino no cundieran numerosas creencias y prác-
ticas religiosas. Lo que pasa es que no fueron objeto de supervisión y 
control unificado por parte de las autoridades, como en el Perú. 

  
577 Hanke, (ed.), 1980, 282, II, 101. 
578 Hanke, (ed.), 1980, 282, II, 193. 
579 Carta del arzobispo al rey, Lima, 15 de marzo de 1610 de AGI, Lima 301, citada por Latasa 
Vassallo, 1997, 189; Hanke, (ed.), 1980: 282, II, 194: Relación del Príncipe de Esquilache, s/f 
Ca. 1621. 



- 292 - 

Recordemos que en Nueva España prevalecía un régimen de exención 
de los frailes doctrineros y que las diferencias entre el virrey y el episco-
pado solían ser mayúsculas. Pudo también haber contribuido un pano-
rama lingüístico y religioso denso y más variopinto que el andino580. 

Un último rasgo debe destacarse en relación con la pervivencia de 
las modulaciones de reconducción del dominio real. Concierne a la rela-
ción de Montesclaros con tres eclesiásticos que bajo su patrocinio llega-
ron a obispos de sedes meridionales. En primer lugar, Alonso de Peralta, 
natural de Arequipa, que se desempeñara como inquisidor en sustitución 
de Lobo Guerrero y como arcediano en México a partir de 1594. Coin-
cidió en esta última capital con el marqués cuando este fue virrey de 
Nueva España (1603-1607). Desde ahí elogió la “virtud, letras y pruden-
cia” de Peralta ante el Consejo de Indias. Al partir Montesclaros hacia el 
Perú, Peralta entendió en México tanto en sus asuntos pendientes como 
en el correspondiente juicio de residencia. Finalmente, en carta del 12 de 
febrero de 1609 comunicó a su protector el nombramiento que el rey le 
hizo como primer arzobispo de la sede de La Plata o Charcas recién ele-
vada a arquidiócesis581. 

El segundo eclesiástico miembro de la clientela del marqués de 
Montesclaros era Fernando de Mendoza, jesuita elegido como obispo 
del Cuzco en 1608. No obstante, se le puso por condición aceptar los 
términos establecidos por el virrey para la desmembración de esa dióce-
sis, próxima a realizarse. La correspondencia entre ellos, según Latasa 
Vassallo, no solo corrobora un tono cordial y familiar, sino que se hace 
eco de una referencia común a los condes de Lemos como valedores de 
ambos en la corte de Madrid.  

El tercer caso es el de Hernando Arias de Ugarte. Es quizá el que 
mejor ilustra la adaptación afortunada del virrey a la modulación meri-
dional. Originario de Santafé de Bogotá y formado como jurista de for-
mación, Arias Ugarte se desempeñó en diversos cargos de gobierno se-
cular, entre ellos como corregidor de Potosí y más tarde como oidor de 
Panamá, Charcas y Lima. Aun cuando en 1607 fue ordenado sacerdote, 

  
580 Mazín, 2009, 82. 
581 Castillo, 2018, 338; Latasa Vassallo, 1997, 190. 



- 293 - 

la Audiencia le encargó presidir el gobierno de Huancavelica. El mar-
qués de Montesclaros, que apreciaba su formación jurídica, lo nombró 
su asesor. Tanto el arzobispo Lobo Guerrero, como el virrey, propusie-
ron a Arias Ugarte al Consejo de Indias para que presidiera alguna mitra, 
con especial insistencia de Montesclaros en la de Quito, vacante por 
muerte de su prelado en 1612, súplica que fue atendida de manera favo-
rable por el monarca. El arzobispo de Lima lo consagró en 1613 y el 
marqués costeó su pontifical y ceremonia. Interesaba en particular a 
Montesclaros que Arias y Ugarte también asumiera el cercenamiento de 
territorios de esa mitra en provecho de la sede episcopal de Trujillo582. 

Las trayectorias de estos eclesiásticos presentan al menos dos ras-
gos que durante el siglo XVII integrarían una pauta característica de los 
Andes. Uno es la circulación por diversas sedes diocesanas de las Indias 
meridionales, y excepcionalmente también septentrionales, previa a su 
designación como arzobispos de Lima. El otro es su alternancia en cier-
tos cargos de gobierno o justicia seculares como presidentes gobernado-
res y oidores en las Audiencias, así como de carácter inquisitorial.  
 
El virrey Velasco cierra un ciclo 
 
El segundo gobierno de don Luis de Velasco en la Nueva España (1607-
1611) fue determinante, pues acabó de depurar la modulación del domi-
nio real de ese reino. Su rasgo más conspicuo corresponde al ámbito 
eclesiástico que hemos venido estudiando. Consistió en un proceso de 
transición de la autoridad. Fue análogo, aunque inverso, según veremos, 
al que se había producido veinticinco años atrás, entre 1584 y 1586. 
Inició a la muerte del arzobispo Mendoza y Zúñiga, cuando en octubre 
de 1606 el cabildo catedral metropolitano asumió la conducción de la 
sede vacante. Recordemos que ese senado había consolidado un espíritu 
de cuerpo en los primeros años de la década de 1590, en parte a causa de 
la asociación estrecha del virrey Velasco con el arzobispo Moya de Con-
treras durante los últimos meses de vida de este, cuando fungía como 
visitador y en seguida presidente del Consejo de Indias.  

  
582 Ospina Suárez, 2011; Latasa Vassallo, 1997, 192. 



- 294 - 

Hay que tener presente que la convivencia entre ese cabildo ecle-
siástico fortalecido y el arzobispo Mendoza y Zúñiga había sido ríspida. 
Como vimos, también hubo escollos y desencuentros entre el prelado y 
el virrey conde de Monterrey. Recordemos, en fin, que cuando este úl-
timo se trasladaba al Perú advirtió al marqués de Montesclaros, su suce-
sor en México, que debía proceder con suma cautela en lo concerniente 
al arzobispo. La vieja tendencia al enfrentamiento entre las máximas au-
toridades de la Nueva España se había, pues, reanudado.  

Por lo tanto, a partir de finales de 1606 la sucesión en esa silla ar-
zobispal pasó a ser cuestión prioritaria, para los capitulares y para don 
Luis de Velasco. Al regreso de este a la Nueva España en 1604, para 
gozar de su jubilación, se había percatado del detrimento en el sentido de 
corresponsabilidad entre el prelado anterior y su “senado”. En México, 
capital tan propensa a que los pleitos de poder se magnificaran y a que 
las crisis de autoridad prevalecieran, era imprescindible que en la corte 
real se acertara en esa sucesión episcopal. En el sentido de prever condi-
ciones para una relación armoniosa entre el nuevo jerarca y el virrey. 
Velasco, exitoso sobreviviente de la diarquía que había constituido con 
don Pedro Moya de Contreras, debió no solo tratar esa cuestión con el 
virrey marqués de Montesclaros a finales de 1606, sino que incluso habrá 
echado mano de las relaciones de ambos en Madrid para que se desig-
nara a un prelado ilustre y cercano a la real persona. Sobre todo, tendrían 
en cuenta los vínculos con el conde de Lemos, a la sazón presidente del 
Consejo de Indias583. 

Esa instancia es aún más plausible porque no figura entre las tareas 
que se encargaron al canónigo Jerónimo de Cárcamo, nombrado procu-
rador de la iglesia metropolitana ante la corte del rey, hacia la cual partió 
en mayo de 1607584. Entretanto, en Madrid, desde finales de noviembre 
anterior, se había tomado la decisión de trasladar al Perú al marqués de 
Montesclaros por deceso del conde de Monterrey en Lima, sin que espe-
rara en México a su sucesor. Por lo cual, en principio se consideró encar-
gar el gobierno a la Audiencia, aunque no sin que esta contara con el 
parecer de don Luis de Velasco “que ha sido virrey del Perú y Nueva 

  
583 Villarreal, 2024, cap. 3. 
584 Mazín, 2007a, 170. 



- 295 - 

España y está al presente en México”. Para no prolongar la vacante se 
puso fin a su jubilación, que solo duró tres años y medio. Como adelanté, 
el rey le pidió asumir por segunda vez el gobierno de las Indias septen-
trionales585.  

Esta noticia se supo en México el 20 de junio de 1607. Velasco 
recibió instrucciones, así como la real cédula que le ordenaba suceder al 
marqués de Montesclaros. Este último dejó esa capital para embarcarse 
rumbo al Perú el 29 de junio, luego de haber gobernado en ella por espa-
cio de tres años y medio. Don Luis hizo su segunda entrada pública en 
la ciudad de México el 15 de julio. Meses después, en diciembre, se dio 
a conocer el nombre de la persona en quien recaía la dignidad episcopal 
vacante. La designación correspondiente se hizo en Madrid poco des-
pués que la del nuevo virrey, pues la consulta respectiva del Consejo de 
Indias a Felipe III lleva fecha de 31 de julio de 1607586. 

De suerte que el 20 de octubre de 1607, día de la entrada del pro-
curador de la catedral de México Jerónimo de Cárcamo en Madrid, había 
también entrado en ella, ya con destino al Nuevo Mundo, don fray Gar-
cía Guerra O.P., prior del convento dominico de San Pablo de Vallado-
lid. Igual que el virrey Velasco, el nuevo arzobispo era originario de la 
provincia de Palencia. Don Luis había nacido en Carrión de los Condes 
en 1538 o 1539 y aquél una veintena de años después, en Frómista, hacia 
1560. Sobre el Camino de Santiago, ambas poblaciones distan escasos 
50 k una de otra. Sin embargo, es todavía más relevante corroborar que 
mientras se desempeñó como prior de San Pablo de Valladolid, el domi-
nico fray García Guerra, noble de las casas de Vega y Guerra, ganó el 
favor de la casa real para su provincia de Santo Domingo en Castilla. 

Recordemos que la corte había tenido por sede precisamente Va-
lladolid entre 1601 y 1606. Ahora bien, en la pascua de Pentecostés de 
1605 fray García Guerra, siendo ya prior, celebró capítulo general de la 
orden de Santo Domingo en aquel convento de San Pablo. A él 

  
585 Consulta del Consejo de Indias sobre la conveniencia que gobierne la Audiencia de la 
Nueva España, Madrid, 29 de noviembre de 1606, en AGI, México, 1 s/f. Consignada por 
Villarreal, 2024, 248. 
586 Sobre el relevo entre Montesclaros y Velasco remito a Chimalpáhin 2001; la consulta sobre 
el nuevo arzobispo de México en Herrera Heredia, 1983, tomo II. 



- 296 - 

acudieron “huéspedes de naciones y provincias, cuantos pocas veces se 
vieron juntos en España”. Según el cronista dominico fray Alonso 
Franco, el prior Guerra dispuso tan bien las cosas para esa ocasión, que 
en prenda de gratitud el general de la orden y el capítulo le concedieron 
el grado de maestro en teología. Franco también nos dice que fray García 
“hizo grandes oficios con el Excelentísimo duque de Lerma, D. Fran-
cisco de Sandoval y Rojas, [es decir, con el valido de Felipe III], para 
que admitiese debajo de su protección y amparo toda [la] dicha provincia 
de Castilla con sus conventos y casas”. En consecuencia, el prior Guerra 
trabó conversación y amistad con grandes personajes de la corte587. 

El cronista Franco destaca asimismo otro aspecto de cercanía de 
fray García a la casa real. El 8 de abril de 1605, pocos días antes de iniciar 
el capítulo general de la orden de Santo Domingo, había nacido en el 
palacio real de Valladolid el príncipe heredero, es decir, el futuro Felipe 
IV de España. Ahora bien, a causa de la devoción de su padre, el rey, al 
patriarca Santo Domingo y a la orden de Predicadores, el soberano quiso 
que el niño fuese bautizado en San Pablo. Para este otro acontecimiento 
se hizo traer desde Caleruega, lugar de nacimiento del fundador de la 
orden, distante 125 k, la pila bautismal en la que santo Domingo fuera 
bautizado en el año 1170588. El bautizo del infante tuvo lugar en la capilla 
mayor el domingo de Pentecostés 29 de mayo. Se lo impartió el cardenal 
de Toledo Bernardo de Sandoval y Rojas, tío del duque de Lerma, quien 
le puso por nombre, literalmente de pila, Felipe Domingo Víctor589. 

Cuando, dos años después, fray García se alojó en el convento do-
minico de Nuestra Señora de Atocha, en octubre de 1607, la corte ya se 
había reinstalado en Madrid. Y mientras esperaba ser consagrado para 
embarcarse rumbo a su nueva sede e iglesia metropolitana alternó, efec-
tivamente, con personajes cercanos al duque de Lerma, en especial con 
uno de sus hijos, el conde de Saldaña, que ahí lo visitaba con alguna fre-
cuencia. De hecho, fue a causa de una de esas visitas que se interrumpió 
la primera entrevista que el procurador de México Jerónimo de Cárcamo 
sostenía con su nuevo prelado. Debió regresar a Atocha para reanudarla.  

  
587 Franco, 1900, 333. 
588 Rucquoi, 2016. 
589 Franco, 1900, 334. 



- 297 - 

El procurador Cárcamo tenía la consigna de desengañar a fray Gar-
cía de lo que los criados del arzobispo Mendoza y Zúñiga podían haberle 
dicho sobre los capitulares eclesiásticos de México, tenidos como “suje-
tos cerriles e indómitos a la vez que arrogantes”. Sin embargo, otros per-
sonajes como don Luis de Velasco y ciertos miembros de la Audiencia 
de México, eran testigos de que el trato difícil con aquel prelado no se 
había limitado al cabildo catedral. El arzobispo electo Guerra le dijo al 
procurador estar dispuesto a proceder con bondad y mansedumbre frente 
a ese cuerpo colegiado del cual, efectivamente, se le había dado una ima-
gen poco halagüeña.  

No del todo convencido, Cárcamo escribió a sus lejanos poderdan-
tes. Les dijo que esperaba que el nuevo prelado debería antes superar 
cuatro grados de dificultad: la consagración episcopal, que aún no se ve-
rificaba, la travesía atlántica, el recibimiento del nuevo arzobispo al des-
embarcar e incursionar en el reino de Nueva España y, en fin, verse sen-
tado en su cátedra de México ante la grandeza de aquella dignidad en el 
concierto de las Indias Occidentales. El procurador se hallaba ofuscado, 
pues corroboraba en persona la cercanía de fray García a los personajes 
más cercanos al rey. Luego de su consagración, que tuvo lugar el 5 de 
abril de 1608, el arzobispo debe haberse entrevistado de manera oficial 
con don Pedro Fernández de Castro, el conde de Lemos, sobrino, yerno 
y pariente predilecto de Lerma, quien a la sazón se desempeñaba efecti-
vamente, como presidente del Consejo de Indias, cargo que ocupaba 
desde abril de 1603590.  

El nuevo prelado se embarcó rumbo al Nuevo Mundo el 12 de ju-
nio en la flota del capitán Lope Díez de Armendáriz, sujeto natural de 
Quito que, dos décadas después, llegaría a ser virrey de Nueva España. 
Navegaron durante dos meses hasta el 19 de agosto. Bien pudo fray Gar-
cía encomendar esa travesía a fray Pedro González Telmo o San Telmo 
(1190-1246), antepasado suyo y hermano de religión con fama de santi-
dad. Según el cronista fray Alonso Franco, fray García le era sumamente 
devoto a causa de sus milagros “de que está lleno el mundo y los 

  
590 Mazín 2007a, 177-179 Remito a la carta del Dr. Jerónimo de Cárcamo al Deán y cabildo 
de México, Madrid, 20 de octubre de 1607 en ACCMM, Correspondencia, vol. 20. Véanse asi-
mismo Schäfer, 2002, vol. II, 221, n. 774 y Villarreal, 2024. 



- 298 - 

navegantes saben la obligación que le tienen”. Contemporáneo de santo 
Domingo, fray Pedro, también oriundo de Frómista y que ingresara en 
la orden de Predicadores en Palencia, fue predicador itinerante por Es-
paña. En la diócesis de Tuy, en Galicia, dejó fama de constructor de 
puentes a causa de las frecuentes inundaciones del río Miño. Mientras le 
duró esta vida, prosigue el cronista, fray García Guerra “tuvo en su celda 
y en su aposento un natural retrato de San Telmo”. 

Bien advertido acerca del lustre de su nuevo prelado, el cabildo ca-
tedral metropolitano preparó solemnidades para la recepción, empe-
zando por el desembarco en el puerto de Veracruz, al cual envió 40 cria-
dos, caballos, mulas, alimentos y un carruaje. El aviso del nombramiento 
de Guerra había llegado provisto de la autorización de este para que se 
tomara posesión en su nombre por poder, lo que hizo el deán Luis de 
Robles el día de Santo Domingo, es decir el 8 de agosto de 1608, cuando 
la embarcación de fray García estaba próxima a tocar tierra. También el 
virrey don Luis de Velasco le envió un emisario hasta el puerto, así como 
la concertación de una primera entrevista de ambos en las afueras de Mé-
xico591. Nada más desembarcar, los frailes dominicos le dieron la bien-
venida y le condujeron a su convento del puerto, luego de lo cual se su-
maron a la numerosa comitiva del viaje hacia México, que duró un mes 
por numerosos pueblos donde los indios le erigieron ricos arcos triunfa-
les592. 

El virrey Velasco envió a su maestresala Feliciano de Vascones en 
busca del prelado, no sin mandarle decir que hubiese deseado ir en per-
sona “a besarle las manos y ofrecerse a su servicio”. Vascones encontró 
la comitiva de fray García en Apam, primer pueblo del arzobispado. En 
seguida, el virrey le envió una carroza para que su emisario “le viniese 
sirviendo como a su misma persona en oficio de Caballerizo y así lo ejer-
ció desde Otumba”. A invitación e insistencia de Velasco, la primera en-
trevista de ambos dignatarios tuvo finalmente lugar en Huehuetoca, lite-
ralmente en las goteras de la capital, el 18 de septiembre. El arzobispo 

  
591 Castillo, 2018, 318-319; García-Abasolo, 2018. 
592 Franco, 1900, 333; Alemán, 1983, 30-31. 



- 299 - 

vería ahí la terminación de una obra del desagüe de la cuenca de México 
tan a menudo expuesta a inundaciones.  

Poco antes de llegar al sitio de encuentro, en el camino, el séquito 
episcopal vio al maestro mayor, el alemán Enrico Martínez, quien ex-
plicó al prelado el principio del tajo abierto de dicha obra. Luego de la 
comida, yendo ya con el virrey a bordo de la carroza, rumbo a las lum-
breras del desagüe, “en un paso no dificultoso se trastornó [el carruaje] 
con ambos, aunque no recibieron daño de consideración”593. Este inci-
dente pudo hacer que fray García evocara una escena de la vida de fray 
Pedro González Telmo. Cuando, montado en un caballo ricamente en-
jaezado, quiso recorrer la ciudad de Palencia antes de su conversión, “el 
caballo se desbocó y le derribó en un lodazal. Oyó burlas y esto le ayudó 
a reconsiderar su vida”594.  

La inundación de 1604 y una más reciente de 1607 habían sido tan 
graves, que México había estado en peligro de perecer. El agua brotaba 
del suelo de las iglesias y en la de Santo Domingo casi llenó la nave 
principal, hasta el grado de tener que bombearla porque el lugar, “con-
vertido en laguna, causaba lástima”. Así que, por orden del virrey, pri-
mero se empezó a excavar un canal en Amaquemecan-Chalco, pero, por 
no ser suficientemente hondo, no se logró sacar el agua. Entonces, según 
el cronista Chimalpahin, en noviembre de 1607 se empezó a excavar otro 
canal en Huehuetoca “para abrir por en medio y horadar el cerro”, al 
tiempo que en México se rellenaba la tierra y se elevaban las calzadas en 
febrero siguiente. Así, pues, el 18 de septiembre de 1608, al cabo de casi 
diez meses de trabajos, “se abrió el canal que había sido excavado por 
entre el cerro en Citlaltepec para echar y llevar hasta Tula el agua que 
amenazaba y solía inundar México”. En presencia de ambas autoridades 
“se abrió el canal por donde corría el agua. El arzobispo bendijo el sitio” 
y luego prosiguió su camino rumbo a la capital impartiendo el sacra-
mento de la confirmación a su paso por Teoloyucan, Tepotzotlán, Cuau-
titlán y San Cristóbal Ecatepec595. 

  
593 Alemán, 1983, 32. 
594 González García, 2018. 
595 Alemán, 1983, 31-32; Chimalpáhin, 2001, 93-94, 127, 133, 139. 



- 300 - 

A diferencia del arzobispo Lobo Guerrero en Lima, cuya entrada 
bajo palio prohibió el virrey marqués de Montesclaros, en México don 
Luis de Velasco no contradijo los suntuosos preparativos del cabildo 
eclesiástico para dar la bienvenida al nuevo prelado. Por el contrario, 
alentó la iniciativa del deán para que los regidores de la ciudad acompa-
ñaran a aquel cuerpo eclesiástico para ir al santuario de Guadalupe y con-
ducir a fray García Guerra, en procesión, bajo palio, “por ser tan impor-
tante y calificado requisito de honor”. Primero llegaron a la iglesia de 
Santo Domingo donde se aderezó un pórtico y en seguida hasta la en-
trada solemne en la iglesia mayor bajo un arco ejecutado con dispendio 
de la iglesia por Baltasar de Echave, el pintor más prestigiado del mo-
mento596. 

Muy impresionado por la cercanía del nuevo arzobispo con la casa 
real, el cabildo catedral cerró filas y evitó incurrir en cualquier contrarie-
dad en asuntos tocantes al gobierno, el culto o la administración. Cabildo 
y prelado restañaban así el lastimado sentido de corresponsabilidad. 
Como harían las demás catedrales del reino, lo hicieron rememorando la 
tradición fundacional o mito de origen de su iglesia. De ahí que evocaran 
la vida y virtudes de don fray Juan de Zumárraga, el prelado fundador, 
que consideraban “planta y principio de la grandeza y majestad que hoy 
en día tiene”. En el verano de 1610 procedieron a poner sus restos mor-
tales en un túmulo597. 

La sede metropolitana de Nueva España no sólo se redimensio-
naba puertas adentro. También acentuó su vocación integradora para con 
sus iglesias sufragáneas. En cambio, en las Indias meridionales la pre-
sencia de hasta tres iglesias metropolitanas iba dando lugar a pautas di-
ferenciadas de intercambio y circulación. Además, las sedes sufragáneas 
de cada una interactuaban judicialmente hasta con seis reales Audien-
cias: Panamá, Santafé, Quito, Lima, La Plata y Santiago de Chile.  

Centro único de decisiones, la ciudad de México acogía a ministros 
seculares y eclesiásticos, a embajadas y embajadores de Asia oriental en 
tránsito rumbo a la corte del Rey Católico. Por ella circulaban obispos y 

  
596 Castillo, 2028, 319. 
597 Castillo, 2018, 324. 



- 301 - 

prebendados dentro del reino, allende este, y a menudo también rumbo 
a los reinos andinos, como el inquisidor don Alonso de Peralta, deudo 
del marqués de Montesclaros, a quien antes me referí. Fue consagrado 
en México por fray García Guerra el 30 de noviembre de 1609 como 
primer arzobispo de La Plata, iglesia recién erigida en metropolitana598. 

Días después del recibimiento solemne del arzobispo Guerra, entró 
en la ciudad en octubre de 1608 el agustino fray Baltasar de Covarrubias, 
obispo procedente de Oaxaca en camino hacia Valladolid de Michoacán, 
a cuya diócesis había sido promovido. Permaneció en la capital de Nueva 
España cuatro meses y medio599. Por su parte, el arcediano de México 
Juan de Cervantes se trasladó a Oaxaca para suceder en su catedral al 
obispo Covarrubias. También salieron de la capital siete franciscanos, 
uno de ellos comisario, rumbo a Santa Fe de Nuevo México. A finales 
de abril de 1609 llegó don Diego Vázquez del Mercado, obispo de Yu-
catán, quien viajaba rumbo “a Manila en la China para ser allá arzo-
bispo”, y fue asimismo consagrado por fray García. Con pregón, en 
mayo se anunció el nombramiento de un nuevo visitador, don Juan de 
Villela, hasta entonces presidente de la Audiencia de Guadalajara de 
Nueva Galicia. Finalmente, en diciembre de 1610 entró en México un 
contingente de 19 japoneses presidido por un noble como embajador del 
emperador, delegación que llevaba a la corte del rey la encomienda de 
hacer la paz con los cristianos600. 

En tal escenario no podían faltar las noticias de allende el Atlántico. 
Una primera recompensaba a don Luis de Velasco por su larga lealtad al 
rey. Efectivamente, el correo de España del 2 de septiembre de 1609 
llegó a México con la noticia de que el 18 de julio de ese mismo año, 
Felipe III le había otorgado a su virrey de la Nueva España el título de 
marqués de las Salinas del Río Pisuerga, localidad al norte de su provin-
cia natal de Palencia. Al día siguiente se hizo fiesta en honor del nuevo 
marqués con el palacio real adornado con candelas luminarias en su azo-
tea601. También llegó de España la noticia de la beatificación de Ignacio 

  
598 Chimalpáhin, 2001, 205. 
599 Mazín, 2018a. 
600 Chimalpáhin, 2001, 141, 199, 217, 219. 
601 Chimalpáhin, 2001, 203, 205. 



- 302 - 

de Loyola, fundador de la Compañía de Jesús. De manera alusiva, el 31 
de julio de 1610 se dedicó la iglesia de la Casa Profesa de esa orden re-
ligiosa con una gran procesión con el Santísimo Sacramento entre la ca-
tedral y la nueva iglesia, donde predicó el arzobispo Guerra602. 

Hubo gestos de deferencia del arzobispo para con el virrey, cuyo 
yerno, don Juan Altamirano, comendador de la orden de Santiago, falle-
ció el 31 de octubre de 1610. “Llevaron su cuerpo para sepultarlo en San 
Francisco. Lo llevaban en hombros los provinciales y priores religiosos 
y delante iba el señor arzobispo acompañado por todos los canónigos 
[…] El señor virrey don Luis de Velasco iba inmediatamente detrás”. O 
bien, aquel otro acto, celebrado días después, para dar la bienvenida al 
sobrino del mandatario don Rodrigo de Vivero, procedente del Japón, 
que se había extraviado en el mar mientras regresaba a México luego de 
haberse desempeñado como gobernador de Manila. Don Rodrigo presi-
día la comitiva de la embajada nipona, uno de cuyos fines era “que los 
mercaderes españoles pudieran entrar al Japón sin que se lo impidiera la 
gente de allá y asimismo que los japoneses pudieran entrar a México a 
comerciar vendiendo los bienes que allá se producen603. 

Desde el verano de 1609 sobrevino en la corte de Madrid una serie 
de cambios en las cúpulas del poder. Aunque el duque de Lerma seguía 
teniendo control sobre los cargos de mayor importancia en los Consejos, 
se iban produciendo otros nombramientos que debilitarían su influencia. 
Propiciaron una ruptura en la cadena de lealtades que hasta entonces 
Lerma había sido capaz de sostener. Dos decisiones fueron sumamente 
importantes: primero, el conde de Lemos fue nombrado virrey de Nápo-
les en diciembre de 1609, lo cual exigió del valido real remplazar al pre-
sidente del Consejo de Indias. La otra decisión, anunciada en mayo del 
mismo año consistió en la desaparición de la Cámara de Indias con el fin 
de restablecer la paz y unión en el Consejo, pero, sobre todo, de propiciar 
mayor probidad en la atribución de los cargos seculares y eclesiásticos 
en el gobierno de los dominios del Nuevo Mundo604. 

  
602 Chimalpáhin, 2001, 209, 211. 
603 Chimalpáhin, 2001, 215, 217, 219. 
604 Mazin, 2007 a, 201-202. 



- 303 - 

Para sustituir a Lemos en el Consejo de Indias se nombró a don 
Juan de Acuña, antiguo colaborador del duque de Lerma e indirecta-
mente emparentado con él por ser pariente de la mujer del hijo mayor 
del duque, el duque de Uceda. Para ese efecto, Acuña dejó el Consejo de 
Hacienda que venía presidiendo. Sin embargo, su gestión al frente de las 
Indias duró escasos diez meses. A causa de la jubilación, enfermedad y 
deceso de don Pedro Manso, en noviembre de 1610 el monarca tuvo que 
nombrar nuevo presidente del Consejo de Castilla en un momento en 
que el conflicto cortesano empezaba a ser significativo.  Gracias a los 
vínculos de Acuña con el duque de Uceda y contra los deseos de Lerma, 
que tenía otro candidato, el rey optó por el primero. La decisión sorpren-
dió a todos y Acuña fue presidente de Castilla hasta 1615605. 

Como la presidencia del Consejo de Indias quedara vacante, el 13 
de noviembre de 1610 se publicó el nombramiento de un nuevo presi-
dente de ese tribunal. Se atribuyó a nadie menos que al marqués de las 
Salinas del Río Pisuerga, es decir, a don Luis de Velasco, virrey de la 
Nueva España. El canónigo Jerónimo de Cárcamo procurador de la igle-
sia de México en Madrid, fue informado al respecto semanas antes, ya que 
lo anunció a sus poderdantes el 30 de octubre. Su primera reacción fue 
ambivalente. Por un lado, para él andaba “toda la corte varlobenteando 
[sic] haciendo presidente de Indias a este y al otro. ¿Cómo se puede ne-
gociar fácilmente con tanta variedad de presidentes?”, preguntaba. Por 
el otro, la noticia de la promoción del virrey Velasco le movió a salir de 
la corte para esperar su llegada. Pasarían algunos meses mientras don 
Luis tomaba posesión y el procurador podía tratarle los negocios de su 
catedral. Y quizá algún tiempo más, para que “su excelencia aspire a 
ellos y los confirme con su gran autoridad”. Al estar Cárcamo al final de 
su gestión como procurador en Madrid, escribía al cabildo: “bastará con 
que vuestra señoría me prorrogue un año la comisión”606. 

No hubo necesidad. El último día de febrero de 1611, el solicitador 
de la iglesia metropolitana en Madrid informó a México que el rey había 
concedido a don Jerónimo de Cárcamo el obispado de Trujillo “en la 

  
605 Feros, 2002, 396. 
606 Mazín, 2007 a, 210. Remito a la carta del 30 de octubre de 1610 en ACCMM, Correspon-
dencia, vol. 20. 



- 304 - 

tierra más apacible y en lo mejor del Perú”. Era evidente que ese nom-
bramiento correspondía a la dinámica de aquellos clérigos que, como a 
Alonso de Peralta, el marqués de Montesclaros había tratado y protegido 
desde que gobernara la Nueva España. Ninguno de ellos escapaba a su 
consideración ahora que el marqués se ocupaba de la provisión de la ar-
quidiócesis de La Plata y de las diócesis de Trujillo y Arequipa.  

La promoción de don Luis de Velasco a la presidencia del Consejo 
de Indias debió plantear en la corte, de inmediato, la interrogación sobre 
la vacante de virrey que habría en México. La sincronía con la que trans-
currieron las cosas hace plausible considerar que la designación de Ve-
lasco habrá sido prácticamente simultánea al nombramiento del arzo-
bispo Guerra como virrey interino. Aunque ya remoto, el recuerdo de 
don Pedro Moya de Contreras había sentado jurisprudencia. Evidencias 
más recientes, como la aseveración del conde de Monterrey sobre el in-
flujo de la figura arzobispal en la Nueva España, permiten corroborar 
que la modulación del dominio real en ese reino se hallaba ya bien acen-
drada en la corte.  

De esta suerte, Velasco habrá recibido en México la noticia de am-
bas investiduras. Efectivamente, el 18 de abril de 1611 fray García Gue-
rra acudió a la sala capitular de la antigua catedral primitiva o “de pres-
tado”. Ahí anunció al cabildo que por asenso de don Luis de Velasco a 
la presidencia del Consejo de Indias, el monarca lo designaba a él como 
virrey de la Nueva España. También aprovechó ese momento para anun-
ciar, además, la designación de su sobrino Diego Guerra, a la sazón ca-
nónigo lectoral, como nuevo procurador de la iglesia catedral en la corte 
del rey, en sustitución de Cárcamo607.  

Tres semanas más tarde, el 10 de mayo, el virrey Velasco salió de 
la ciudad de México. Habiendo salido del palacio avanzaron juntos. “A 
la izquierda marchaba el arzobispo en su caballo y a la derecha iba en el 
suyo el señor don Luis de Velasco hasta llegar a Santa Ana, iglesia de 
extramuros, próxima a Tlatelolco, “donde se despidieron con muchos 
comedimientos y palabras”. Luego de tres años y diez meses de su se-
gundo gobierno, Velasco no volvería nunca a la Nueva España. En esta 

  
607 Castillo, 2018, 340-341. 



- 305 - 

dejaba tres hijas: una, viuda, doña María de Ircio y dos monjas de Regina 
Coeli, doña Beatriz y doña Isabel. También permaneció en México doña 
Ana de Castilla hermana mayor del virrey, viuda de Diego de Ibarra. 
Solo acompañaron en la flota a don Luis su nuera, doña Mariana de Iba-
rra y Velasco, viuda de don Francisco de Velasco, cuyos hijos heredarían 
en España, a la muerte de aquél, el marquesado de las Salinas del Río 
Pisuerga608. Un mes después, cuando se supo que el marqués se había 
hecho a la vela, fray García fue conducido desde la residencia de los pre-
lados en Tacubaya al santuario de Guadalupe, para pedir a la Virgen su 
intercesión para el buen gobierno del reino. Su solemne entrada pública 
y recibimiento como prelado virrey tuvieron lugar el domingo 19 de ju-
nio609.  

Ahora bien, entre la despedida de don Luis de Velasco y la entrada 
pública del arzobispo virrey, es decir, el viernes 10 de junio de 1611, a 
las 15 horas de la tarde, sobrevino un eclipse total. “Sucedió que se cu-
brió la faz del sol o, como decían los antiguos, el Sol fue comido y des-
apareció completamente la luz”, escribió el cronista. “De pronto se hizo 
como si fueran las ocho de la noche […] y aparecieron las estrellas del 
cielo”, hasta el punto de que “nadie andaba ya por las calles de la ciudad 
de México [que] estaban desiertas” y la gente turbada610. El carácter 
aciago o de mal agüero de ese fenómeno astronómico, fue poco después 
plasmado por escrito. Mateo Alemán dijo que el eclipse había mostrado  

Según su significador que fue Mercurio, muerte de algún príncipe 
y que, por ser en México, en casa de la religión y salir eclipsándose 
de la décima casa, que es de los oficios y dignidades, prometía 
muerte de príncipe de la Iglesia constituido en dignidad secular611. 

 
Efectivamente, fray García Guerra falleció meses más tarde, el 22 

de febrero de 1612 a las 13:45 horas, a consecuencia de una afección 
hepática. Días antes había recibido el viático, “estando presentes los di-
chos señores de la Real Audiencia y los dos Cabildos, eclesiástico y 

  
608 Chimalpáhin, 2001, 227. 
609 Alemán, 1983, 36. 
610 Chimalpáhin, 2001, 233. 
611 Alemán, 1983, 35. 



- 306 - 

seglar, les hizo una muy tierna y elegante plática […] sobre aquellas pa-
labras del capítulo trece de San Juan que dicen: Cum dilexisset suos qui 
erant in mundo, in sinem dilexit eos” [“habiendo amado a los suyos que 
estaban en el mundo, los amó hasta el extremo”]612.  

Los autores que vivieron ese acontecimiento consideraron que el 
final prematuro del gobierno del segundo prelado virrey de la Nueva Es-
paña había sido consecuencia del eclipse. En realidad, su gestión duró 
ocho meses y cuatro días. Está dentro del margen promedio de ocho y 
hasta trece meses que duraría la mayoría de los gobiernos de los nume-
rosos prelados virreyes en ese reino. Tras el deceso de fray García, algu-
nos cambios contrarrestaron el influjo de poder por él ejercido, como si 
se hubiera pretendido eclipsarlo613. En primer lugar, el cabildo catedral 
revocó los poderes que diez meses antes se habían otorgado al canónigo 
Diego Guerra. Procedió asimismo a la destitución de algunos personeros 
del prelado. Finalmente, tuvo lugar un pleito de espolios entre la iglesia 
y los deudos del difunto. Pero nada desvirtuó la modulación del dominio 
real que la transición de autoridad apenas producida acendraba. A la in-
versa de lo acontecido veinticinco años atrás, cuando el prelado virrey 
pasó a la corte para convertirse en el asesor de Felipe II, ahora había per-
manecido en el reino para estabilizar la transición. En cambio, el virrey 
Velasco, adalid de los grupos locales y partícipe de ambas modulaciones 
de la reconducción del dominio real, pasaba a presidir el Consejo de In-
dias colmado de experiencia y saber acerca de los dominios del Nuevo 
Mundo. 

  
612 Alemán, 1983, 43. 
613 Castillo, 2018, 344-346. 



 

 
 
 

Epílogo: “miradas al porvenir” 
 
 

Retorno del patriarca 
 
Al aceptar su designación como virrey de Nápoles en agosto de 1609, es 
probable que don Pedro Fernández de Castro, el VII conde de Lemos, 
haya expresado que no tendría mejor sucesor al frente del Consejo de 
Indias que don Luis de Velasco y Castilla, el primer marqués de las Sa-
linas del Río Pisuerga614. Este, antiguo caballero del príncipe heredero 
en Bruselas, se había ganado la confianza de Felipe II desde 1566 como 
delator de la conjuración Ávila/Cortés en México. Más tarde, en 1584, 
el rey había expresado su beneplácito ante la posibilidad de que Velasco 
lo representara en el Tercer Concilio Mexicano. Años después, en 1589, 
el monarca lo nombró virrey de la Nueva España, que gobernó por seis 
años. 

En enero de 1603, Velasco recibió muestras de gratitud del nuevo 
soberano por su desempeño de la Real Hacienda en el Perú, donde para 
entonces gobernaba615. Al término de esa gestión, Felipe III le concedió 
su jubilación en premio por su lealtad y servicios, incluidos los de su 
casa, ya que, como es sabido, don Luis, su padre, había sido el segundo 
virrey de la Nueva España (1550-1564). Confianza y beneplácito, enton-
ces, por los gobiernos sucesivos como virrey en ambas Indias del Nuevo 
Mundo. Sin embargo, con la libertad de esa misma confianza, el rey, su 
señor, le interrumpió la jubilación en 1607. Como sabemos, encargó a 
Velasco el gobierno de la Nueva España por segunda vez. 

  
614 Villarreal, 2024, 246. 
615 Villarreal, 2024, 248. 



- 308 - 

Franqueza y experiencia no eran todo. Un hombre tan afortunado 
debía estar a la altura del “imperio”, es decir, del establecimiento de un 
orden de cosas heterogéneas y de su cumplimiento616. Un último desafío 
apareció en el horizonte vital del virrey Velasco en noviembre de 1610. 
Felipe III le otorgó un poder y responsabilidad aún mayores, la presiden-
cia del Consejo de Indias. Se entendía como el “buen gobierno espiritual 
y temporal” de ese conjunto de dominios, la “conservación y buen trata-
miento de los indios naturales de ellos” y el “acrecentamiento y buen 
recaudo de nuestra hacienda”, todo en virtud del “servicio a Dios nuestro 
Señor y nuestro”617. Hemos corroborado que a la dignidad del Rey Ca-
tólico como lugarteniente de Dios, y a su calidad de patrono por delega-
ción apostólica, subyacía el “imperio” sobre esos reinos, provincias y se-
ñoríos en orden a su cristianización. 

Por haber gobernado el Consejo de Indias durante seis años (1603-
1609), el conde de Lemos contaba con una visión panorámica de esas 
posesiones. Semejaba “un edificio compuesto por piezas interconectadas 
de alto impacto para la monarquía”618. El trajín oceánico articulador de 
trayectorias personales y de intereses de grupos, la circulación de los vi-
rreyes y la normalización de las modulaciones de dominio en el ámbito 
eclesiástico habían acendrado los parámetros geoestratégicos. En el Con-
sejo se tenía consciencia de todo ello, como vimos que había expresado 
don Paulo de Laguna, el antecesor del conde de Lemos  

Por razón de la inteligencia que es necesaria de las cosas del Perú, 
que se adquiere por la gran correspondencia que hay con la Nueva 
España […], ha sido necesario pasar a los virreyes de Nueva Es-
paña al Perú, especialmente cuando hay buena satisfacción de to-
dos los demás619. 

 

  
616 Definición de “presidir”, según el Tesoro de la lengua castellana o española (1611) de Sebastián 
de Covarrubias, consignada en Villarreal, 2024, 162. 
617 Villarreal, 2024, 162. 
618 Villarreal, 2024, 218. 
619 Billete del presidente de Indias por la provisión del virrey del Perú, Valladolid, 16 de agosto 
de 1602, AGI, Lima 1, fs. 642-643. Citado por Villarreal, 2024, 175-176. Cursivas mías. 



- 309 - 

Ese entendimiento había estado implícito en 1604, cuando se procedió a 
hacer la división administrativa del Consejo en dos secretarías, Perú y 
Nueva España. Efectivamente, el criterio geográfico de reinos y provin-
cias era considerado de “mayor comodidad, más provechoso y de mejor 
inteligencia”620. Debe considerarse, además, que durante su gobierno, 
Lemos buscó consensos de moderación y equilibrio. Mucho debió apre-
ciar, en consecuencia, que don Luis de Velasco gobernara en ambas se-
des de virrey del Nuevo Mundo y una segunda vez en Nueva España621.  

Efectivamente, el conde valoraba la participación en el Consejo de 
sujetos curtidos en el desempeño del Nuevo Mundo, a causa del aprove-
chamiento que podía hacerse de su experiencia. Por su parte, Velasco, 
de natural conciliador y dueño de un temperamento grave, apegado a 
prudencia y sobriedad, admiraba y se reconocía en el estilo de conduc-
ción de Lemos. De ahí que todavía en México hubiera lamentado el re-
levo inminente del conde con destino a Nápoles. Al respecto, dirigió una 
misiva al consejero de Indias Rodrigo de Aguiar y Acuña que dice 

Mucho me pesa que se avive la voz de la mudanza del conde, que 
Dios guarde, porque sin duda sería el mayor daño que a las Indias 
les puede venir […] y que yo tan interesado por todo sentiría más 
que nadie. Sírvase nuestro Señor oírnos, como para el bien de estas 
provincias es menester622.  

 
Una vez que Lemos partió rumbo a Italia y que el nuevo nombramiento 
de Velasco fue publicado, el duque de Lerma envió en diciembre de 
1610 un billete al presidente del Consejo de Castilla. Se mandaría un 
navío de aviso a la Nueva España en busca de don Luis para trasladarlo 
cuanto antes a la corte623. Este se puso en marcha el 10 de mayo de 1611 
rumbo a Veracruz para embarcarse. Dejaba la ciudad de México para 

  
620 Villareal, 2024, 222-224. 
621 Villarreal, 2024, 200. 
622 Carta de don Luis de Velasco a don Rodrigo de Aguiar y Acuña, México, 10 de octubre 
de 1609, en British Library (BL), Additional Ms. 13992, fol. 511r, citada por Villarreal, 2024, 
244. 
623 Billete del duque de Lerma al presidente de Castilla por el nombramiento del presidente 
de Indias Luis de Velasco, Valdemoro, 8 de diciembre de 1610, AHN, Estado, 6402, s/f. 
Citado por Villarreal, 2024, 246. 



- 310 - 

nunca volver a esa patria suya. En su séquito viajaba el canónigo Diego 
Guerra, sobrino de fray García, el arzobispo virrey interino que en aquel 
momento le sucedía en el gobierno. Diego iba nombrado procurador de 
su iglesia catedral en Madrid.  

Llega el momento del balance y la prospectiva. Balance, porque 
me interesa hacer acopio de lo sustancial de las modulaciones de domi-
nio. Don Luis llegaba a Madrid imbuido de ese saber, luego de veintidós 
años de experiencia como virrey en México (1589-1595), en Lima 
(1596-1604) y de nuevo en México (1607-1611). Y prospectiva porque, 
al repercutir, esas modulaciones siguieron depurando los términos del 
patronato eclesiástico de las Indias en las siguientes décadas. Como 
ahora sabemos, no era una instancia monolítica, sino un sustento impe-
rial diferenciador de reinos y provincias. Velasco presidió el Consejo de 
Indias durante seis años. Ciertas acciones de su mandato, que en seguida 
veremos, sugieren que estuvo a la altura del “imperio” que entrañaba la 
acción de “presidir”. El 7 de agosto de 1617 le fue concedida nueva ju-
bilación, exactamente un mes antes de su muerte, acaecida en Sevilla el 
7 de septiembre a la edad de 83 años624.  

El Consejo de Indias y su presidente se hacían cargo de las diná-
micas según las cuales la monarquía presentaba un rostro diferente en 
cada latitud. Sin embargo, podían o no ser incorporadas a la práctica gu-
bernativa según las necesidades, apremios y estrategias de la Corona. La 
circulación de ministros y funcionarios entre los reinos y provincias, se-
gún sus ritmos, es quizá un indicador para discernir en qué momentos el 
diseño de políticas en la corte fue más o menos sensible a las modulacio-
nes del dominio en los reinos. Efectivamente, tanto seglares como ecle-
siásticos circulaban entre las gubernaturas, las Audiencias o bien entre 
las iglesias catedrales, de suerte que se familiarizaban con el “estilo del 
país” al que eran designados. 
 
  

  
624 Mazín, 2007a, cap. 4. 



- 311 - 

Modulación meridional 
 
Traigamos a la memoria, entonces, que en los Andes la estrategia medu-
lar para ejercer el patronazgo real consistía en hacer converger jurídica-
mente actores antagónicos bajo la preeminencia del virrey del Perú y de-
más autoridades delegadas. Se trata del “freno” o mecanismo de disci-
plina eclesiástica que informaba acciones tales como la reducción de las 
poblaciones autóctonas, la reconducción de encomenderos y señores in-
dios, la unificación de la doctrina y del culto para desterrar “idolatrías”, 
el nombramiento de curas y doctrineros interinos por el virrey o el go-
bernador y su sanción por cada obispo, la exigencia del aprendizaje de 
las lenguas generales, la asistencia a concilios provinciales y sínodos en 
nombre del soberano y la disputa por el control y distribución de las ren-
tas, entre otras. 

Consecuentemente, la modulación andina dio lugar a un vigoroso 
sistema de vice patrones integrado por el virrey, los presidentes de Au-
diencia y los gobernadores de provincia, que designaban a los eclesiásti-
cos de ambos cleros y arbitraban sus actividades625. Hacían alarde de 
colaboración cuando era pacífica y mediante el recurso de fuerza diri-
mían ante las Audiencias sus diferendos judiciales. Ahora bien, tengo la 
impresión de que si el cargo de presidente de esos tribunales recaía even-
tualmente sobre eclesiásticos, podía ejercer un efecto neutralizador; o 
bien, si, a la inversa, los oidores y gobernadores pasaban a ser obispos, 
aunque esto último fue más excepcional626. También se buscó neutrali-
zar cualquier veleidad autonomista del clero de las catedrales en materia 
legislativa, hacendaria y fiscal627. 

Algunos ejemplos ilustran esa pauta en tres latitudes de las Indias 
meridionales. Para Lima, recordemos que el virrey marqués de Montes-
claros reivindicó haber sido, a instancias suyas, que el arzobispo Lobo 
Guerrero llevó a efecto en 1613 una “congregación sinodal” o nuevo sí-
nodo diocesano. Le movía el propósito de no alterar “la conformidad y 

  
625 Galeano, 2025. 
626 Fue el caso de Hernando Arias Ugarte, gobernador, oidor y más tarde obispo de Quito, 
arzobispo de La Plata y de Lima. Ospina Suárez, 2011; Latasa Vassallo, 1997, 192. 
627 Álvarez Tobos, 2020. 



- 312 - 

paz en que nos hallamos virrey y arzobispo”628. A su vez, el prelado pon-
deraba “la cristiandad, cuerdo proceder y gobierno del Marqués y otras 
partes de grande estimación que concurren en su persona”629. Parece 
plausible que, en calidad de presidente del Consejo de Indias, don Luis 
de Velasco haya visto con beneplácito ese proceder de las máximas au-
toridades del Perú. También habrá acogido con entusiasmo la publica-
ción de los decretos de dicho sínodo en 1614. 

Un segundo par de casos se ubica en Santafé de Bogotá. En 1606 
y, pese a sus diferendos por cuestiones disciplinares, tales como la anti-
nomia entre visitas pastorales y “visitas de la tierra”, es decir, profanas, 
don Bartolomé Lobo Guerrero, por entonces arzobispo de esa sede, 
firmó una carta al unísono con don Juan de Borja, presidente de la au-
diencia santafereña. De manera conjunta anunciaban al monarca la cele-
bración de un sínodo diocesano o “congregación”, a la luz del concilio 
tercero de Lima, y del cual también resultaron constituciones sinoda-
les630. Luego de siete años en el Nuevo Reino de Granada, ya que antes 
había ejercido como fiscal e inquisidor del Santo Oficio de México, 
Lobo Guerrero pasó a gobernar el arzobispado de Lima una vez familia-
rizado con la modulación meridional del patronato real. Hasta el grado 
de asumir la supremacía del virrey del Perú en prudente interacción tanto 
con el marqués de Montesclaros como con el príncipe de Esquilache.  

El caso de don Hernando Arias Ugarte, uno de los sucesores de 
Lobo Guerrero en Santafé es, ciertamente, el más representativo de la 
pauta que vamos siguiendo. Don Luis de Velasco conocía bien su tra-
yectoria, primero cuando fue virrey del Perú y ahora como presidente del 
Consejo de Indias. Así tenemos que Arias Ugarte fue primero oidor de 
Panamá (1595), luego de La Plata o Charcas (1597) y aun de Lima 
(1603). Su desempeño de cargos de índole secular o “civil” también lo 
había llevado a ser corregidor de la villa imperial de Potosí (1599) y go-
bernador de Huancavelica (1605). A partir de 1607 abrazó la vida ecle-
siástica y en 1612, a instancias del virrey marqués de Montesclaros ante 

  
628 Carta del marqués de Montesclaros al rey, Los Reyes, 31 de enero de 1608, AGI, Lima 
275, f. 1, citada por Latasa Vassallo, 1997, 187-188. 
629 Latasa Vassallo, 1997, 214, cursivas mías. 
630 Álvarez Tobos, 2020, 172. 



- 313 - 

el rey, fue preconizado obispo de Quito, consagrado por el arzobispo 
Lobo Guerrero en 1613 y entronizado en 1615. Realizaba su primera vi-
sita pastoral cuando fue elevado al arzobispado de Santafé en 1616, 
donde gobernó hasta 1625. Su meteórica carrera lo convirtió más tarde 
en arzobispo de La Plata (1625-1629) y culminó su vida nada menos que 
como arzobispo de Lima (1630-1638)631. 

En 1618, al inicio de su pontificado en Santafé, el arzobispo Arias 
Ugarte manifestó su interés al presidente Juan de Borja, ya mencionado, 
para exhortar conjuntamente al clero al aprendizaje obligatorio de las 
lenguas autóctonas. También expresó a Borja la intención de llevar a 
cabo un primer concilio provincial en el Nuevo Reino de Granada. El 
presidente le dio su apoyo para obtener la respectiva licencia real, de 
acuerdo con la cual la asamblea tuvo lugar del 13 de abril al 2 de mayo 
de 1625. A todas sus sesiones acudieron Borja y el fiscal de la Audiencia. 
Como se ve, interesaba sobremanera a las autoridades manifestarse ante 
el monarca como mutuas colaboradoras, entre otras acciones en la “ex-
tirpación de idolatrías”632. 

Las cosas, sin embargo, no siempre caminaban con entendimiento 
y colaboración. El tercer par de ejemplos, más tardío, es de la jurisdicción 
de La Plata. También concierne a las relaciones entre autoridades ecle-
siásticas y seculares. En 1641 fue preciso que fray Melchor Maldonado 
de Saavedra, obispo de Tucumán, una de las iglesias sufragáneas, pidiera 
al virrey del Perú, en acuerdo con su cabildo eclesiástico, suspender a 
Juan Palacios, visitador de la Real Audiencia por mandato del rey. Lo 
acusaban de ayudar en secreto a eclesiásticos a emprender la huida “es-
tando en suma necesidad el obispado de clérigos”. También lo denun-
ciaron por restringir la libertad de la Iglesia y su jurisdicción, así como 
por proceder judicialmente de manera parcial “con algunas familias y 
personas particulares y con el gobernador de ella don Francisco de Aven-
daño”. En respuesta, el virrey marqués de Mancera ordenó a la Real 

  
631 Vargas Ugarte, 1986, 260-261. 
632 Álvarez Tobos, 2020, 174. 



- 314 - 

Audiencia hacer suspender “el uso y ejercicio” de la visita de Palacios, 
pues “dejó alborotados los ánimos de los súbditos de ese obispado”633.  

Dos años después, cuando por orden del soberano, el marqués de 
Mancera había procedido a nombrar un presidente interino de la Audien-
cia de La Plata, por muerte del titular, debió mediar como virrey en un 
pleito eclesiástico entre ese interino y el arzobispo Francisco Vega Borja 
O.S.B. Al primero, llamado Dionisio Pérez Manrique, debió apartarlo de 
la ciudad de Chuquisaca o La Plata y, a la vez, “estrechar las cartas con 
el arzobispo obligándole con ruegos, consejos y exhortaciones a la paz y 
conformidad con don Dionisio y con los ministros de la Audiencia”; así 
como exhortar a estos “con palabras de toda ponderación” para que pre-
servaran las “ocasiones de encuentros y diferencias”634. 

Un último asunto durante la primera mitad del siglo XVII es suma-
mente revelador de la modulación meridional del dominio real, pues la 
corrobora. Se refiere al largo litigio de las catedrales de Indias para hacer 
que las haciendas adquiridas por las órdenes religiosas les pagaran diez-
mos. Ahora bien, a diferencia de las iglesias de Nueva España, que ha-
bían decidido entablar ese contencioso ante el Consejo de Indias, la igle-
sia de Lima pugnó desde un principio, en nombre suyo y de sus sufragá-
neas, para que dicho litigio fuese conducido en el plano local ante las 
Reales Audiencias y por vía de gobierno. Su propuesta se fincaba en la 
diferenciación acentuada y en la prevalencia andina de los ámbitos re-
gionales.  

Sin embargo, como en la corte el pleito en justicia ante el Consejo 
se hallaba adelantado, las iglesias de Nueva España impusieron su diná-
mica judicial a las andinas. Es decir, la concertación a partir de 1625 de 
las principales iglesias de todas las Indias para concluir el pleito y vencer 
a las órdenes religiosas, lo cual lograron por sentencia definitiva o de 
“revista” en 1657. En Nueva España había una centralidad capaz de ha-
cer coadyuvar esfuerzos y en los Andes una actitud de resistencia a la 
integración, es decir una “no centralidad” o, si se quiere, un “poli 

  
633 AGI, Gobierno, Lima, 51 fol. 125. Agradezco al Dr. Marcelo Correa por compartir conmigo 
este testimonio. 
634 AGI, Gobierno, Lima, 52, carta no. 13 del gobierno secular. Mismo agradecimiento al Dr. 
Correa. 



- 315 - 

centrismo” acrecentado por el dinamismo de hasta seis reales Audiencias 
y el surgimiento de nuevos obispados en la primera década del siglo635. 
 
Modulación septentrional 
 
Como se recordará, en Nueva España el virrey sustentaba su poder en 
buena medida en los frailes. La mediatización que en consecuencia im-
ponía el episcopado a su figura de autoridad, dificultó su preeminencia. 
De ahí que prevaleciera la búsqueda de consensos por separado y no de 
manera convergente, como en el Perú. Por lo tanto, una estabilidad siem-
pre precaria era instaurada luego de crisis recurrentes de integración en 
ese reino geográfica y socialmente más compacto. En otras palabras, el 
ejercicio del patronato eclesiástico era reivindicado de manera discor-
dante tanto por el virrey como por el arzobispo de México y el resto del 
episcopado. El traslado de algunos virreyes a los dominios andinos, 
donde sí ejercían “universal superioridad”, les compensaba de esa me-
diatización. Esta no podía ser eliminada, al contrario, alcanzó tal enver-
gadura que en la corte fue asumida como modulación del dominio real 
destinada a durar.  

Ahora bien, a esa discordancia de las autoridades superiores y a la 
antinomia de los cleros regular y secular subyacían las principales con-
tradicciones del orden social. Dos temas de índole contenciosa, referen-
tes al patronato eclesiástico, alimentaron la modulación septentrional de 
dominio: por un lado, la pugna por la jurisdicción sobre las doctrinas y, 
por otra, el largo litigio antes evocado del impago del diezmo de las ha-
ciendas adquiridas por las órdenes religiosas, en perjuicio de las iglesias 
catedrales. Como veremos, en ambos asuntos la corte real desempeñó un 
papel determinante en términos de representación y agencia respecto al 
influjo de los arzobispos de México y su relación con los virreyes.  

De esta suerte, fue bajo los auspicios de don Luis de Velasco como 
presidente del Consejo de Indias, que en marzo de 1613 el canónigo y 
procurador de la catedral de México Diego Guerra pasó a Zamora a en-
trevistarse con el canónigo magistral de esa sede, don Juan Pérez de la 

  
635 Mazin, 2007a, “Conclusiones”. 



- 316 - 

Serna. Dos meses antes, el rey lo había escogido para suceder a fray Gar-
cía Guerra en esa mitra metropolitana de las Indias septentrionales. El 
procurador fue bien recibido por su nuevo prelado. Con la templanza que 
le infundía ser sobrino del difunto arzobispo virrey de Nueva España, 
Guerra significó a don Juan el grandioso cargo para el que el soberano 
lo presentaba: “ser prelado y cabeza del más ilustre cabildo de ese Nuevo 
Mundo”636.  

Años más tarde, el arzobispo Pérez de la Serna intercedería ante su 
cabildo catedral para que a Guerra se le renovaran los poderes como pro-
curador. En 1618 se le hizo volver a Madrid en una segunda gestión para 
proseguir los litigios de la Iglesia. Empero, el deceso de don Luis de Ve-
lasco en septiembre de 1617 le dificultó retomar los asuntos en la corte a 
causa de la intransigencia de Fernando Carrillo, el siguiente presidente 
del Consejo. No obstante, los sucesores inmediatos de este último fueron 
más sensibles a las modulaciones del dominio real y a la representación 
de la iglesia de México637. 

Si el presidente Velasco resolvió satisfactoriamente la sucesión ar-
zobispal en México, no contó con la misma fortuna en la designación del 
siguiente virrey de Nueva España. Recordemos que los traslados en se-
cuencia de México a Lima del propio don Luis de Velasco, del conde de 
Monterrey y del marqués de Montesclaros, habían dado continuidad a la 
normalización de las modulaciones del dominio. Y aun cuando ese tras-
lado del virrey volvería a tener lugar en 1621, la dinámica de continuidad 
fue alterada. La influencia del duque de Lerma para dirigir el nombra-
miento de los virreyes disminuyó en 1612. Además de no haber logrado 
aplazar la consulta respectiva a la candidatura por él favorecida, el rey 
impuso la de don Diego Fernández de Córdoba, el primer marqués de 

  
636 Diego Guerra al Deán y cabildo de México, Madrid, 7 de marzo de 1613 en ACCMM, 
Correspondencia, vol. 20. 
637 Mazín, 2007a, cap. 4. A la muerte de Carrillo en abril de 1622 le sucedió Juan de Villela, 
antiguo oidor en Lima y presidente de la Audiencia de Guadalajara de Nueva Galicia. Una 
vez en la corte a partir de 1611, Villela se había desempeñado como consejero en los de 
Indias, Cruzada y Castilla. Fue sucedido en enero de 1626 por García de Avellaneda y Haro, 
futuro segundo conde de Castrillo.  



- 317 - 

Guadalcázar, esposo de quien fuera una de las damas de la reina Marga-
rita de Austria, fallecida apenas en octubre de 1611638. 

No tardó en reanudarse el antagonismo de costumbre en México, 
ahora entre Guadalcázar y el arzobispo Pérez de la Serna. Se centró en 
el tema de las doctrinas. En virtud de una real cédula de 10 de diciembre 
de 1618, el prelado mandó que los provinciales de las órdenes enviasen 
a los religiosos doctrineros a la catedral para ser examinados en las len-
guas autóctonas de los pueblos que doctrinaban. Los frailes, especial-
mente los franciscanos, se opusieron. El virrey, aliado de los regulares, 
se rehusó a poner por efecto esa cédula, pese a contener instrucciones 
expresas procedentes de Madrid639. En 1620 los frailes desafiaron abier-
tamente a Pérez de la Serna y lograron que la Real Audiencia ordenara 
al arzobispo detener la ejecución de dicha cédula. Confiado en sus con-
tactos en la corte del rey, el arzobispo dijo que obedecía, pero que de 
ninguna manera emprendería nuevo pleito sobre una cuestión ya juzgada 
en juicio contradictorio por el Consejo de Indias.  

Por lo que hace al pleito de los diezmos, los virreyes de Nueva Es-
paña dilataron cuanto pudieron el envío de la información solicitada dos 
décadas atrás por la Corona, acerca de los conventos y propiedades ad-
quiridas por las órdenes de Santo Domingo, San Agustín, La Merced y 
la Compañía de Jesús. En cambio, sus homólogos del Perú sí la habían 
remitido a Madrid. Y es que en Nueva España, gracias a las propiedades 
agropecuarias de los frailes, las doctrinas habían ido transformándose en 
unidades socioeconómicas relativamente eficaces siempre necesitadas 
de mano de obra.  

Siendo el de los diezmos y el de las doctrinas, litigios diferentes, la 
tónica integradora de la Nueva España acabó por sobreponerlos. En oc-
tubre de 1620 la iglesia de México anunció a su procurador en Madrid 

  
638 Villarreal, 2024, 381-382. Para la intención de aplazar la consulta, esta autora remite al 
billete del duque de Uceda al secretario Juan Ruiz de Contreras “para que no se consulte la 
provisión del virrey de Nueva España en el Consejo”, San Lorenzo, 20 de agosto de 1612 
(AGI, México 12, sin folio). El candidato del duque de Lerma era don Íñigo López de Men-
doza, marqués de Mondéjar, descendiente de don Antonio de Mendoza, virrey, como se re-
cordará, tanto de Nueva España como del Perú. El marqués de Guadalcázar se había casado 
casó con Mariana Riederer, dama de la reina de origen alemán. 
639 Citada en Juan de Solórzano Pereyra, 1996 [libro IV, capítulo XV, número 10]. 



- 318 - 

que consideraba inútil insistir ante el virrey Guadalcázar, por lo que re-
forzaría su representación ante el Consejo de Indias. En adelante, la cues-
tión relativa al pago de diezmos por los religiosos sólo difícilmente pudo 
disociarse de la discusión sobre una eventual secularización de las doc-
trinas por ellos administradas. 

El traslado de Guadalcázar al Perú en 1622, y las urgencias finan-
cieras de la Corona, ya en guerra planetaria al inicio del reinado de Felipe 
IV, decidieron del nombramiento de un mandatario sucesor para la 
Nueva España. Tenía la consigna de implantar una serie de reformas su-
mamente estrictas para reforzar a la Corona. Las circunstancias bélicas y 
fiscales de la monarquía pondrían en tensión los principios contractuales 
de justicia consagrados por la tradición. Por eso, en Madrid se había pre-
visto la posibilidad de que aquel, don Diego Carrillo de Mendoza y Pi-
mentel, el marqués de Gelves, recién designado virrey, entrara en con-
flicto con el arzobispo Juan Pérez de la Serna. Fue, de nuevo, la contro-
versia sobre las doctrinas, es decir, una causa de justicia, la que desenca-
denó en México una crisis de alcances sin precedentes.  

El virrey desterró a varios regidores del Ayuntamiento de México, 
suspendió a algunos oidores y tomó represalias contra la Audiencia, que 
ahora favorecía el examen de lenguas de los doctrineros por el arzobispo. 
Además, persiguió a clérigos e infringió el derecho de asilo de las igle-
sias, por lo que el prelado declaró a Gelves enemigo de la Iglesia. Poco 
después, lo agregó a una lista de excomuniones que se negó a levantar. 
El 3 de enero de 1624 el arzobispo habló de la posibilidad de declarar un 
entredicho que cerraría todas las iglesias de la ciudad. El dramatismo 
llegó a su apogeo cuando, días más tarde, Pérez de la Serna encabezó 
una gran procesión que tuvo por objeto pedir ante la Audiencia que su 
causa fuese escuchada y se le impartiera justicia.  

El marqués de Gelves determinó intervenir con energía. Segura-
mente ignoraba las ya lejanas advertencias del conde de Monterrey sobre 
no violentar el trato con los arzobispos. Obligó a los oidores a tomar una 
acción extrema, sentenciar al prelado a abandonar la ciudad de México 
y ser deportado a España. Una vez en marcha hacia Veracruz, el séquito 
episcopal se detuvo en el santuario de Nuestra Señora de Guadalupe. De 
pronto, y con el ánimo de presionar al marqués, la Real Audiencia tomó 



- 319 - 

la decisión de suspender la sentencia y hacer volver al arzobispo. Movido 
por la cólera, el virrey ordenó el encarcelamiento de tres oidores. A las 
siete de la mañana del 15 de enero de 1624, antes de que Pérez de la 
Serna entrara en México, el cabildo catedral proclamó el entredicho. Esto 
suscitó la rebelión en gran escala que aquel día derrocó el gobierno del 
marqués de Gelves, quien buscó refugio con los franciscanos en su con-
vento640. 

La más seria dificultad enfrentada por la Audiencia de México, en 
quien recayó el poder, fue justificarse ante Madrid. Luego de consultar 
al arzobispo, el tribunal determinó que el mejor medio para hacerse oír 
de manera convincente era que el prelado mismo viajara. Don Juan Pérez 
de la Serna encabezó entonces una delegación a España. Su principal 
cometido consistió en reforzar la posición e intereses de los grupos con-
trarios al virrey. También consistió en expresar al soberano su 
desacuerdo abierto con la designación del marqués de Cerralvo como 
siguiente mandatario real de Nueva España. El prelado habría deseado 
que se designara a un miembro del Consejo de Indias641. 

El dictamen de un visitador enviado a hacer las averiguaciones ju-
diciales correspondientes, puso de manifiesto la desconfianza de la corte 
a la Audiencia de México. Esta sería desprovista de la facultad de asumir 
el gobierno durante los periodos de vacante del virrey. En lo sucesivo se 
impondría el nombramiento de prelados-virreyes642. El prelado desplegó 
una intensa actividad ante el Consejo de Indias. Se percató de la “valen-
tía” con que procedía el procurador Diego Guerra y al mismo tiempo se 
congratuló de que este último fuese “conocido en esta corte y, por lo 
mismo, estimado y bien acogido por los consejeros”. Aun cuando no se 

  
640 Bautista y Lugo, 2021. 
641 Diego Guerra al Deán y cabildo de México, Madrid, 27 de junio de 1624 en ACCMM, 
Correspondencia, vol. 20. 
642 La posesión del gobierno por parte de la séptima Audiencia gobernadora en 1649 aconte-
ció sólo a causa de la muerte inesperada del gobernador-obispo [de Yucatán] Marcos de To-
rres y Rueda. Salvo el caso fuera de serie de 1741, que mencionaré más abajo, en la Nueva 
España no volvió a haber Audiencia gobernadora sino hasta 1760 en condiciones excepcio-
nales, y en 1786-1787. No obstante, en agosto de 1787 se designó virrey interino, una vez 
más, al arzobispo Alonso Núñez de Haro y Peralta. Mazin, 2007b, Remito al anexo de los 
virreyes que reproduzco al final de este libro. 



- 320 - 

permitió al arzobispo volver a su iglesia, tal vez el logro más trascendente 
de Pérez de la Serna radica en el litigio de los diezmos. Consistió en una 
petición formal en nombre de la iglesia para que fuera el Consejo de In-
dias, y no los tribunales de Roma, quien sentenciara ese contencioso so-
bre las haciendas de las órdenes religiosas a causa de ser el rey, como 
“patrono universal” en las Indias, dueño de los diezmos643. Como pode-
mos ver, un episcopalismo beligerante se arrogaba una vez más la de-
fensa del real patronato. 

Me interesa asimismo poner en relieve que en 1626 don García de 
Avellaneda y Haro, gobernador con calidad de presidente del Consejo 
entre enero y agosto de ese año, se percató de lo vulnerable que era el 
dominio directo de la Corona en México, en el sentido de que el tumulto 
acaecido dos años antes había derrocado al virrey de la Nueva España. 
También se hizo cargo de la capacidad de resistencia de los poderes y 
actores locales al abrigo del arzobispo. Comprendió, por lo tanto, la ne-
cesidad de alcanzar una solución negociada que aprovechara a la Co-
rona, pero que estabilizara el reino644. A guisa de solución, se contempló 
la gracia de un indulto o perdón del rey a la Ciudad de México. Y para 
proclamarlo se nombró nada menos que al consejero de Indias Francisco 
Manso y Zúñiga quien, por si fuera poco, fue también designado arzo-
bispo de México para beneplácito de don Juan Pérez de la Serna y des-
aprobación de don Rodrigo Pacheco y Osorio, el marqués de Cerralbo, 
nombrado virrey sucesor de Gelves645. La designación de Manso emite 
un sentido histórico, la activación, una vez más, del episcopalismo que 
al templar la relación autoridad-justicia venía caracterizando la evolu-
ción de Nueva España desde mediados del siglo XVI. 

Cerremos esta sección con el episodio quizá más paradigmático de 
la modulación septentrional del dominio real. En marzo de 1639, el 
conde duque de Olivares, valido real, propuso al monarca la designación 
de un miembro más del Consejo de Indias, don Juan de Palafox y Men-
doza, como visitador general de Nueva España a causa de la 

  
643 Mazín, 2007a, cap. 4. 
644 Mazín, 2023b. 
645 Bautista y Lugo, 2021. Los testimonios de la visita del inquisidor Martín Carrillo en México 
se localizan en el legajo 224 del ramo Patronato del Archivo General de Indias. 



- 321 - 

inestabilidad persistente en México al menos desde 1624. Pero, adicio-
nalmente, y como diez años antes aconteciera con el comisionado Fran-
cisco Manso y Zúñiga, el visitador fue, además, nombrado obispo de la 
Puebla de Los Ángeles, sede por entonces vacante. Como Palafox lle-
vaba una década desempeñándose en el Consejo como fiscal y conse-
jero, al tomar posesión sabía exactamente qué procedía hacer en materia 
de doctrinas y del diezmo de los religiosos, de ahí que sus acciones hayan 
sido rotundas. 

Tocante a las primeras arguyó reducir las cosas a justicia. Entendía 
esta como defensa de las órdenes del rey que desde hacía décadas dispo-
nían los procedimientos del gobierno espiritual. También la entendía 
como obediencia a esas órdenes. Sin ella, el oficio de los frailes carecía 
de legitimidad. Reducir a justicia también implicaba que siguieran admi-
nistrando las doctrinas, sí, pero a condición de sujetarse a la presentación 
de los individuos más idóneos al virrey, así como al examen de éstos en 
religión y lenguas de los indios por la autoridad eclesiástica ordinaria. A 
falta de lo cual, el obispo visitador procedió a secularizar una treintena 
de doctrinas en su diócesis, la mayoría en manos de franciscanos, entre 
diciembre de 1640 y enero de 1641. 

La coyuntura de la rebelión de Portugal en diciembre de 1640, que 
llevara al trono lusitano al duque de Braganza, repercutió en México. Su 
primo, el duque de Escalona, virrey en aquel momento, fue destituido 
por el visitador Palafox conforme a real orden. De suerte que, una vez 
más, este último desempeñó el cargo de virrey interino de Nueva España 
durante seis meses del año 1642. También ejerció temporalmente como 
arzobispo dada la vacante de la iglesia metropolitana. Nadie, desde los 
días de Moya de Contreras, había vuelto a acumular tanto poder en la 
Nueva España, como Palafox. Sin embargo, la caída de su protector, el 
conde duque de Olivares, en enero de 1643, desencadenó una guerra sin 
cuartel contra el prelado visitador orquestada por el conde de Salvatierra, 
el sucesor de Escalona. El conde agudizó el antagonismo aprovechando 
un pleito del obispo contra la Compañía de Jesús en su diócesis de Puebla 
por el pago de diezmos de sus haciendas. El enfrentamiento solo terminó 
cuando Salvatierra fue trasladado al Perú como virrey en 1648 y el rey 



- 322 - 

ordenó a don Juan de Palafox volver a España sin poder regresar a su 
iglesia646. 
 
Episcopalismo estructural 
 
Reparemos en una pauta. Luego de la secuencia de tres virreyes norma-
lizadores en ambas Indias (1589-1616), la gestión de los no familiariza-
dos con la modulación del dominio en la Nueva España reanuda y en-
cona el antagonismo de las autoridades superiores. Lo hace de manera 
estrepitosa, hasta el grado de poder derribar el gobierno, lo que contri-
buyó a reforzar el episcopalismo. Ahora este iba más allá del mero nom-
bramiento de ciertos obispos como gobernadores o virreyes interinos. Es 
decir, la estabilidad del reino se confiaba a miembros del Consejo de In-
dias que ejercían como comisionados o visitadores, sin que necesaria-
mente ocuparan el cargo de virrey. Pero, además, para que su autoridad 
se consolidara conforme al “estilo del país”, se les atribuía una mitra va-
cante, ya fuera la de México o la de Puebla de los Ángeles. Esta pauta 
fue protagonizada respectivamente por el arzobispo Juan Pérez de la 
Serna, comisionado del reino ante el rey (1624); por Francisco Manso, 
comisionado y arzobispo sucesor de aquel para proclamar el perdón real 
a la Ciudad de México (1627) y por el visitador general y obispo de la 
Puebla Juan de Palafox (1640-1649). El episcopalismo de Nueva España 
adquiría, pues, proporciones estructurales. 

De ahí el despliegue hasta de 11 prelados virreyes o gobernadores 
interinos para la Nueva España a lo largo de tres siglos de dominio del 
Rey Católico, sin contar aquellos eclesiásticos que, por orden del Con-
sejo, fungieron como comisionados o simples observadores-informan-
tes. Suscitar consensos para instaurar equilibrios, asegurar una transición 
por vacante del virrey y ser designado de manera premeditada, aunque 
oculta, para darla a conocer en ocasión de la apertura del pliego de pro-
videncia o “mortaja” sucesoria, son las razones que presiden aquellos 

  
646 Álvarez de Toledo, 2011. 



- 323 - 

nombramientos647. Ahora bien, a partir de 1649 el reforzamiento del 
episcopalismo hizo que la duración de los interinatos, que promediaba 8 
y hasta 12 meses, se extendiera de manera inaudita hasta poco más de 
seis años. Esto último aconteció en dos periodos, durante los gobiernos 
de los arzobispos-virreyes fray Payo Enríquez de Rivera O.S.A. (1674-
1680) y Juan Antonio de Vizarrón y Eguiarreta (1734-1740).  

Una serie de circunstancias del ámbito general de la monarquía lo 
explican: alteraciones del sistema de comunicación trasatlántica, pues el 
Rey Católico ya no podía salvaguardar con sus armadas las costas contra 
los otros poderes europeos o las bandas salteadoras de corsarios y piratas. 
De ahí que la defensa y protección del territorio correspondieran cada 
vez más a las poblaciones locales. Efectivamente, los grupos dirigentes 
vivían una edad de virtual autonomía y de esplendor en sus reinos. Sus 
esfuerzos fiscales eran reconocidos por la Corona mediante el otorga-
miento inusitado de gracias y mercedes. Por otra parte, el poder del virrey 
podía tambalearse ante movimientos locales de resistencia organizada, 
como a consecuencia del tumulto de 1692 en la ciudad de México, y 
aprovechar a los grupos de poder que amparaba el episcopado. En resu-
men, la autoridad en el “imperio” de las Indias dependía de quienes le 
suministraban el consenso social suficiente. Las poderosas elites comer-
ciales de México y Perú no vacilaron en significarlo ante las autoridades 
reales delegadas. Por eso, la monarquía hispánica sobrevivía con opulen-
cia ahí donde se combinaban fuerza exigua y favor a los intereses locales. 
Todo eso intervino para que la Corona determinara dilatar la duración 
del gobierno del siguiente virrey y para que el sucesor pudiera alcanzar 
su destino648.  

El episcopalismo debió asimismo su refuerzo a la interacción exi-
tosa de las iglesias catedrales de Nueva España. La suscitaban varias 

  
647 Pedro Moya de Contreras (1584-1585); fray García Guerra, O.P. (1611-1612); Juan de 
Palafox y Mendoza (1642); Marcos de Torres y Rueda, obispo de Yucatán, (1648-1649); 
Diego Osorio de Escobar y Llamas, obispo de Puebla (1664); fray Payo Enríquez de Ribera, 
O.S.A. (1674-1680); Juan de Ortega y Montañés, como obispo de Michoacán (1696); Juan de 
Ortega y Montañés como arzobispo (1701); Juan Antonio de Vizarrón y Eguiarreta (1734-
1740); Alonso Núñez de Haro y Peralta (1787); Francisco Javier Lizana y Beaumont (1809-
1810), en Mazín, 2007b, “genealogías”. Remito al anexo correspondiente en este libro. 
648 Ruiz Ibáñez y Mazin, 2021, 115-117. 



- 324 - 

situaciones: la circulación de obispos y de prebendados entre las sedes y 
sus cabildos, ya que entre la segunda mitad del siglo XVII y la primera 
mitad del XVIII se configuraron rutas o canales de promoción de ecle-
siásticos en el reino649. En México, Puebla, Guadalajara y Valladolid, las 
gestiones episcopales fueron más prolongadas a partir del último tercio 
del siglo XVII. También intervenía la representación jurídica concertada 
de las iglesias en la corte real mediante procuradores.  

La sucesión dinástica contribuyó asimismo a consolidar el poder 
de los obispos. A medida que en Europa crecía la incertidumbre respecto 
a la sucesión de Carlos II, un monarca sin heredero, los virreyes se vieron 
obligados a conducirse con prudencia, incluso después del triunfo de Fe-
lipe V, o sea, de los intereses dinásticos de Francia. En otras palabras, 
sus carreras tropezaban con filiaciones políticas sumamente movedizas. 
Desprovisto de neutralidad, el estilo de su conducción favoreció, por lo 
tanto, ya no solamente al arzobispo.650 El prelado de Puebla, sumamente 
influyente desde los días de Diego Romano, consolidó su figura de au-
toridad pese al saldo favorable para el reino, aunque no necesariamente 
para la Corona, de don Juan de Palafox. Su sucesor, don Diego Osorio 
de Escobar y Llamas (1656-1673), fue aclamado en febrero de 1663 
cuando se anunció que sucedería como virrey interino, aun por unos me-
ses, al tristemente célebre gobierno de don Juan Francisco Leiva y de la 
Cerda, el conde de Baños651. Cuando en octubre de 1664 don Antonio 
Sebastián de Toledo, el segundo marqués de Mancera, tomó posesión, 
dijo que la casa del obispo don Diego Escobar era “el albergue público 
de los enemigos del conde”652. 

Pero el episcopalismo rebasó aun los límites del arzobispado y de 
la Puebla. Pese a haberse anunciado dos veces la promoción a la iglesia 
metropolitana de don Manuel Fernández de Santa Cruz, obispo de Pue-
bla, fue don Francisco de Aguiar y Seijas, el prelado de Michoacán, 
quien llegó al arzobispado en 1681 ¿Se habrá buscado, con la incidencia 
de esta última diócesis, contener a los sucesores de Palafox y optar por 

  
649 Mazin, 1996, 246-248. 
650 Hauberger y Mazín, 2010, apartado 4. 
651 Ragon, 2016. 
652 Ragon, 2016, 260 y siguientes. 



- 325 - 

una cierta “neutralidad” de Valladolid, tercera en importancia de las ca-
tedrales del reino? Fernández de Santa Cruz también declinó el cargo de 
virrey interino, que en 1696 le fue asignado a don Juan de Ortega y Mon-
tañés, otro obispo de Valladolid de Michoacán. Finalmente, recayó en 
este último y no en el obispo de la Puebla, muerto ocho meses antes, la 
sucesión del difunto Aguiar y Seijas en el arzobispado. Esta circulación 
y la continuidad de las acciones episcopales vinculaban como nunca an-
tes a las iglesias en torno a un mismo ciclo y proyecto socio cultural653. 
 
Supremacía convergente 
 
En las Indias Occidentales el prelado virrey como figura de autoridad no 
fue exclusivo de Nueva España, aunque sí característico de ella. En com-
paración con los once sujetos que en México ocuparon ese cargo a lo 
largo de la era de la monarquía hispánica, en Lima solo se cuentan tres 
prelados y cuatro gestiones, ya que el tercero gobernó por segunda vez. 
Además, sus gobiernos se circunscriben al periodo 1678-1724654. Sin 
embargo, en términos de este relato, lo más relevante es que en Lima la 
figura del prelado virrey no llegó a trastocar la supremacía del virrey del 
Perú. Dicho de otra manera, en el ámbito eclesiástico se corrobora que 
la gestión de los prelados virreyes en una y otra latitud se acomodó a los 
rasgos sobresalientes de cada modulación del dominio real en las Indias. 

Para México, vimos que la reanudación del antagonismo extremo 
entre el virrey y el arzobispo acarreó el refuerzo del episcopalismo a par-
tir del advenimiento del marqués de Guadalcázar en 1613. Ahora bien, 
en Lima la transición entre este último y su sucesor (1627-1628), el 
conde de Chinchón, también presenta implicaciones inusitadas. Por en-
tonces, el Consejo de Indias defendió, con vehemencia, la supremacía 
del virrey de las Indias meridionales nada menos que ante Felipe IV. Fue 

  
653 Mazín, 1996, 246-248. 
654 Don Melchor de Liñán y Cisneros (1678-1681); don Diego Ladrón de Guevara, obispo 
de Quito (1710-1716); fray Diego Morcillo Rubio de Auñón O.S.S. T., arzobispo de La Plata 
(1716); fray Diego Morcillo Rubio de Auñón O.S.S. T., (1720-1724), arzobispo de La Plata y 
a partir de 1723 de Lima hasta su muerte en 1730. Remito al anexo correspondiente. 



- 326 - 

el diferendo que hace más de setenta años recogiera Enrique Sánchez 
Pedrote655.  

En primer lugar, por él sabemos que en el Perú la designación de 
prelados virreyes se halló, al parecer más asociada que en la Nueva Es-
paña, al pliego de providencia o “mortaja”, el cual se abría y leía al so-
brevenir la vacante. En él se contenían las providencias de sucesión para 
paliar los perjuicios que pudieran resultar. También sabemos que en el 
Perú las vacantes de virrey favorecían a la Real Audiencia de Lima, que 
tenía precedencia sobre los demás tribunales andinos. Efectivamente, el 
pliego que ahora mismo interesa, dispuesto desde el año 1623 y previsto 
para el final del gobierno de Guadalcázar, es sumamente relevante para 
mi propósito.  

Cuando en la corte se tenía ya contemplado autorizar el regreso del 
marqués a España, sin que esperara a su sucesor en Lima, el contenido 
del pliego dio lugar en 1627 a un debate trascendental. Esta vez el rey 
pretendía hacer recaer el mando interino en don Gonzalo de Ocampo, el 
arzobispo de Lima, y no en la Real Audiencia. La principal objeción del 
Consejo de Indias a semejante providencia radicó en la incompatibilidad 
del prelado respecto a la supremacía del virrey del Perú en materia de 
patronato 

Como VM tiene allí el patronazgo real que ejercitan los virreyes 
se ofrecen de ordinario muchas cosas que defienden los Prelados y 
sus diferencias se tratan y determinan en la Audiencia, donde en-
tendiéndose que habrá de residir el Arzobispo y gobernar aquel 
Reyno, por ausencia o muerte del Virrey, la Audiencia no tendrá el 
valor y constancia necesaria para oponerse al dicho Arzobispo en 
las cosas tocantes a la jurisdicción temporal y patronazgo real, que 
tendría si no supiesen que habían de depender de él en el caso re-
ferido y podrán resultar algunos encuentros. 

 
De manera categórica, el Consejo insistió en el peligro de subvertir nada 
menos que la modulación del dominio real sustentada en la convergencia 
de actores antagónicos bajo la autoridad del virrey. De ahí que previera  

  
655 Sánchez Pedrote, 1950, 224 y siguientes. 



- 327 - 

Los inconvenientes que pueden resultar de entrar el gobierno en 
persona eclesiástica porque siendo tan ordinarias y de considera-
ción las competencias que suele haber sobre la jurisdicción, por 
poco tiempo que esté el gobierno en manos de eclesiásticos se pue-
den hacer daños e introducir cosas que después sean muy dificul-
tosas de remediar656. 

 
El rey cedió. Con todo, ordenó que, puesto que se declaraba “la razón 
contra un prelado”, el Consejo indagara todavía más en “las convenien-
cias o inconvenientes”, es decir, en el sustento de las razones que defen-
día. Estas estaban, como aquí sabemos, fincadas en la tradición de go-
bierno de las Indias instaurada casi medio siglo atrás. Por lo tanto, el 
Consejo recomendó que el marqués de Guadalcázar esperara en Lima la 
llegada de su sucesor. Lo cual aprobó el rey por cédula de 8 de marzo de 
1627.  

No obstante, si recordamos el tenor de la gestión del arzobispo Mo-
grovejo, hay que reconocer que en el Perú había un sustento de episco-
palismo que se pronunciaba por medidas tales como la eliminación de 
los corregidores de indios y su sustitución por alcaldes en quienes reca-
yera la impartición de la justicia. También defendía que esta última esta-
ría mejor impartida si los cargos y oficios se proveían en los “beneméri-
tos criollos de Lima y otras partes”, en lugar de en “la muchedumbre de 
criados” de cada virrey seglar. Un informe al rey escrito en 1619 por fray 
Pedro de Perea O.S.A., obispo de Arequipa, no solo se seguía pronun-
ciando en esos sentidos. Más aún, el prelado añadía que, en caso de no 
haber persona que aceptara gobernar bajo tales condiciones, el monarca 
podía “introducirlo y asentarlo nombrando por Virrey en el ínterin […] 
al Arzobispo de Lima que por tiempo fuere, el cual lo tendrá por acre-
centamiento y merced”657. Ahora bien, la figura del prelado virrey fue 
implementada en las Indias meridionales hasta medio siglo después, y 
ciertamente no en términos de ese sustrato de episcopalismo. 

  
656 Sánchez Pedrote, 1950, 226. Remite a AGI, Lima 5, Informe del Consejo de 27 de febrero 
de 1627, cursivas mías. 
657 Sánchez Pedrote, 1950, 229, remite a AGI, Lima 309, informe del obispo Perea a SM, 
Lima, 25 de abril de 1619. 



- 328 - 

Pasemos entonces a considerar los rasgos más conspicuos de los 
prelados virreyes del Perú. La nota más sobresaliente radica en sus tra-
yectorias. Reflejan patrones de circulación de funcionarios característi-
cos de la modulación meridional del dominio que hemos venido estu-
diando. Uno es la alternancia en cargos tanto seculares como eclesiásti-
cos. Así tenemos que don Melchor Liñán y Cisneros, fue antes goberna-
dor y capitán general del Nuevo Reino de Granada y presidente de la 
Real Audiencia de Santafé (1671-1675). Por su parte, don Diego Ladrón 
de Guevara había asumido en 1695 de manera provisional el gobierno y 
la comandancia general de la provincia de Tierra Firme, así como la pre-
sidencia de la Audiencia de Panamá.658  

Está, en seguida, el rasgo referente al tránsito por diversas sedes 
diocesanas antes de la llegada a la iglesia de Quito o, sobre todo, a las 
metropolitanas de La Plata y de Lima, desde donde se produjo la desig-
nación como virrey del Perú, ya fuera interino o propietario. Al parecer, 
la necesidad de contar con una mayor adhesión y fidelidad al rey durante 
la crisis dinástica de la monarquía y el primer reinado de Felipe V, hizo 
que dos de los tres prelados virreyes del Perú llegaran a tener carácter de 
titular o propietario659.  

Volvamos al primero de ellos, don Melchor Liñán y Cisneros. Fue 
antes obispo de Santa Marta (1664-1668), de Popayán (1665-1672), ar-
zobispo de La Plata y finalmente arzobispo de Lima (1677-1708), pe-
riodo, este último, durante el cual don Melchor se desempeñó como vi-
rrey interino (1678-1681). Don Diego Ladrón de Guevara fue primero 
obispo de Panamá (1689-1699), enseguida de Huamanga (1700-1704) y 
de ahí pasó a Quito por haber quedado vacante ese obispado. Servía allí 
cuando en 1610, a la muerte del virrey Castell-dos-Rius, su nombre fi-
guró en primer lugar en el pliego de providencia. Tomó, pues, don 
Diego, posesión como virrey propietario el 14 de septiembre de ese año. 
Cesó en el mando el 9 de noviembre de 1716 con licencia para irse a 
España. Por último, el religioso trinitario fray Diego Morcillo Rubio de 
Auñón fue originalmente preconizado en 1701 como obispo de León, en 
Nicaragua, pero antes de tomar posesión se le designó obispo de La Paz, 

  
658 Sánchez Concha, 2018; López y Aguilar, 2016. 
659 Sánchez Pedrote, 1950, 235. 



- 329 - 

que gobernó entre 1708 y 1714. Enseguida fue arzobispo de La Plata, en 
la provincia de Charcas (1714-1723). Su nombre, que también figuraba 
en el pliego de providencia, le hizo ausentarse de esa, su sede metropo-
litana, para gobernar en Lima como virrey interino por relevo de Ladrón 
de Guevara durante 50 días del año 1716 (agosto-septiembre). Lo hizo 
en espera de la llegada de Nicola Caracciolo, príncipe de Santo Buono, 
el nuevo virrey titular660. Años después, al sobrevenir el relevo del prín-
cipe, el arzobispo de la Plata Morcillo recibió de nuevo el encargo como 
virrey, esta vez como propietario, a la edad de 78 años, y tomó posesión 
el 26 de enero de 1720. Fue durante su gobierno, que concluyó el 14 de 
mayo de 1724 con la llegada del militar marqués de Castellfuerte que, al 
morir el arzobispo Antonio de Soloaga, Morcillo fue preconizado arzo-
bispo de Lima el 12 de mayo de 1723. Murió ya muy anciano al frente 
de esa iglesia metropolitana, el 12 de marzo de 1730661.  

Gobiernos breves en la mayoría de esas sedes diocesanas es otro 
de los rasgos comunes a esos prelados. Ciertas de sus acciones corrobo-
ran el ejercicio de una autoridad que seguía haciendo converger instan-
cias y actores antagónicos en el ámbito del patronato eclesiástico, sobre 
todo si consideramos su experiencia en la alternancia de cargos seculares 
y eclesiásticos, lo que contribuyó a reforzar el sistema de vice patrones 
que recaía en los presidentes y gobernadores. Este parece haber sido más 
vigoroso a partir del último tercio del siglo XVII y sobre todo en la pri-
mera mitad del siguiente662.  

Así, por ejemplo, el virrey Melchor de Liñán destituyó a varios cu-
ras de parroquia por expoliar a los indios, a la vez que conminaba a los 
superiores de las órdenes para que no permitieran que frailes suplentes 
estuvieran al frente de las doctrinas. En 1680 incluso empleó la fuerza 
armada para aplacar los disturbios suscitados por la acción de los fran-
ciscanos más recalcitrantes de un pleito de su orden entre criollos y 

  
660 En 1716, el paso del arzobispo Morcillo por la villa de Potosí rumbo a Arica, para embar-
carse, fue consignado años más tarde tanto al pincel como a la pluma. Melchor Pérez de 
Holguín pintó la escena en un cuadro que actualmente custodia el Museo de América de 
Madrid y Bartolomé Arzans de Orsúa y Vela la narró en su Historia de la Villa Imperial de Potosí 
(1730).   
661 Sánchez Concha, 2018; López y Aguilar, 2016; Peralta, 2018. 
662 Galeano, 2025. 



- 330 - 

peninsulares. Poco después, ya solo como arzobispo, Liñán entró en una 
controversia sobre inmunidad eclesiástica con el duque de La Palata, su 
sucesor, por considerar que la vulneraban unas ordenanzas expedidas por 
el nuevo virrey663. 

Los gobiernos de los prelados virreyes del Perú coincidieron en 
tiempo con un momento de auge de la reivindicación de derechos de los 
beneméritos naturales del Perú, pronunciados contra el nepotismo de los 
virreyes. Efectivamente, estos dispensaban a manos llenas cargos y ofi-
cios militares, así como encomiendas y corregimientos entre sus criados 
y parientes. La Corona consideró poder revertir esa situación, por lo que 
el 28 de febrero de 1678 expidió una real cédula en que el rey y su Con-
sejo retiraban a los virreyes la facultad de proveer cargos y oficios, 
misma que en adelante sería exclusiva del monarca. El arzobispo Liñán 
y Cisneros, a la sazón al frente del gobierno, protestó enérgicamente. Sus 
argumentos me interesan en la medida en que corroboran la supremacía 
del virrey del Perú como vértice de la modulación meridional. Al po-
nerse por efecto la cédula, dicha supremacía se vería vulnerada 

Si el virrey quedase con la espada de la justicia en la mano, pero 
no con la rama fructífera del premio, haría horrorosa la imagen del 
rey y se hallaría destituido del afecto común. Sobre todo, porque la 
nobleza, mejor se deja vencer y llevar de la ingenua y decorosa 
esencia del premio, que del servil afecto del temor664. 

 
El rey dio marcha atrás y derogó la cédula el 29 de febrero de 1680 res-
tituyendo a los virreyes la facultad de conceder oficios. Según Torres 
Arancivia, esa derogación fue nominal y el soberano se adjudicó dicha 
facultad a contracorriente de los reclamos de los virreyes y de la frustra-
ción de los naturales de la tierra. El duque de La Palata, sucesor de Liñán, 
también defendió ante el soberano las prerrogativas del virrey y la com-
posición de su corte. Explicaba que los virreyes preferían pagar las mul-
tas que les imponía el juicio de residencia, antes que dejar de premiar a 

  
663 Sánchez Concha, 2018. 
664 Torres, 2006, 121, remite a “Despachos del arzobispo-virrey Liñán y Cisneros de 2 de 
marzo y 1 de noviembre de 1679” dados a conocer por don Guillermo Lohmann Villena en 
El corregidor de indios en el Perú bajo los Austrias, 2001 [1957]. 



- 331 - 

sus cortesanos. Por eso propuso al rey que les autorizara a nombrar doce 
de sus criados en los corregimientos. De esa manera se contentaría a una 
parte de su corte y a la vez se reconfortaría a los beneméritos, pues el 
resto de los corregimientos les correspondería. Al final, el rey dio su 
acuerdo y expidió una real cédula de 19 de noviembre de 1680 que au-
torizaba a los virreyes de Lima y México a emplear doce criados de su 
casa en los corregimientos665.  Después de 1724 no se volvió más a de-
signar virrey a ningún prelado en el Perú. El saldo de la práctica guber-
namental de los tres que habían gobernado daba la razón a los argumen-
tos defendidos por el Consejo ante el rey en 1627, para no designar ecle-
siásticos. En el sentido de corroborar la supremacía que los virreyes se-
glares ejercían en términos de la modulación meridional de dominio en 
el ámbito eclesiástico.  

Ahora bien, las objeciones a la figura del prelado virrey como mo-
dalidad gubernamental se hicieron oír de nuevo en la corte de Madrid en 
el segundo reinado de Felipe V, hasta el grado de haber dado lugar a la 
real cédula de 22 de julio de 1739 que prohibió la coalescencia de las 
jurisdicciones eclesiástica y secular en una misma persona666. La expe-
dición de esa real cédula se hizo eco de un informe de 1737 al rey por 
parte de don Mateo Pablo de Díaz de Lavandero, marqués de Torre-
nueva, consejero de la Cámara de Indias. En él, por cierto, ese funciona-
rio criticaba las gestiones gubernamentales de Ladrón de Guevara y de 
Morcillo en el Perú tachándolas de “deficientes” y a sus titulares de una 
“debilidad” de la que había resultado una serie de “irregularidades”667. 
Pero esa real cédula también respondía a la serie de peticiones y a un 
memorial de don Antonio de Vizarrón y Eguiarreta, arzobispo virrey de 
Nueva España (1734-1740), en que renunciaba y pedía ser relevado del 
gobierno de ese reino. Atendiendo a esos deseos del prelado, por decreto 
del 18 de febrero de 1739 fue designado don Pedro de Castro Figueroa 
y Salazar, duque de la Conquista. Sin embargo, este no hizo su entrada 

  
665 Torres, 2006, 121-123. 
666 La real cédula decía, a la letra: “He resuelto que en lo futuro no se unan las dos jurisdic-
ciones en una misma persona en aquellos reinos para que se eviten los perjuicios que el Con-
sejo considera”, en Sánchez Pedrote, 1950, 237. Sobre el arzobispo virrey Vizarrón, remito a 
Castañeda y Arenas, 1998, capítulo VII, 257 y siguientes. 
667 Sánchez Pedrote, 1950, 243. 



- 332 - 

en México sino hasta el 17 de agosto de 1740. Al año siguiente, el duque 
falleció. Luego de abrirse el pliego de providencia o “mortaja”, se vio 
que años antes se había previsto que el poder volviera a recaer en el ar-
zobispo Vizarrón. Tan reciente era la cédula prohibitiva, que pareció ex-
cesivo contravenirla, por lo que el gobierno provisional recayó excepcio-
nalmente en la Audiencia de México.668 

Sin embargo, pese a la cédula de 1739, en la Nueva España pesaba 
más el episcopalismo como vértice de la modulación local del dominio 
real, que la legislación cortesana o los cambios sobrevenidos durante los 
reinados de Fernando VI y Carlos III. En el sentido de que la figura de 
autoridad del virrey transitó hacia la de un burócrata al servicio de las 
reformas administrativas borbónicas tendentes a “recuperar” por todos 
los medios la autoridad de la Corona. Con todo, durante unos meses de 
1787 y luego en el bienio 1809-1810, el gobierno volvió a recaer respec-
tivamente en los arzobispos Alonso Núñez de Haro y Peralta y Francisco 
Javier Lizana y Beaumont. 

En ese mismo periodo destaca un prelado virrey más en las Indias 
meridionales, aunque no en el Perú, sino en el Nuevo Reino de Granada, 
nuevo asiento de virrey desde inicios de siglo. Se trata de don Antonio 
de Caballero y Góngora, arzobispo de Santafé de Bogotá. Con todo, sus 
vínculos con don José de Gálvez, ex visitador general de Nueva España 
y ministro de las Indias, parecen vincularlo más a la órbita de las Indias 
septentrionales que a los prelados virreyes del Perú. 

Hemos llegado al final de nuestro recorrido. Lo concibo como una 
síntesis de los temas e intereses de mi trayectoria como investigador. Se 
trata de una serie de propuestas que invitan a la discusión y al diálogo. 
También pretendo incentivar nuevas indagaciones que corroboren, cues-
tionen o corrijan las aquí contenidas. 

  

  
668 Castañeda y Arenas, 1998, 263. Para el informe de Torrenueva estos autores se basan en 
Sánchez Pedrote, 1950. 



 

 
 
 

Fuentes y referencias bibliográficas 
 

Fuentes 
 
Acosta S.I., José de, (1984-1987), De procuranda indorum salute [1577], 

Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Corpus 
hispanorum de pace, 2 vols. 

Actas de Cabildo de la Ciudad de México, (1889), México, edición del Municipio 
Libre publicada por sus propietarios y editor Ignacio Bejarano.  

Alba Ixtlilxóchitl Fernando de, (1985), Obras históricas [Ca. 1600-1612], 
México, Universidad Nacional Autónoma de México. 

Alemán, Mateo, (1983), Sucesos de don fray García Guerra y Oración fúnebre 
[1613], preliminar y transcripción modernizada por José Rojas 
Garcidueñas. Prólogo de Antonio Castro Leal, México, Academia 
Mexicana de la Lengua. 

Balbuena, Bernardo de, Grandeza mexicana, (1604), México, Melchor Ocharte. 
Becerra Tanco Luis, (1675), Felicidad de México en el principio y milagroso 

origen que tuvo el santuario de la Virgen María Nuestra Señora de 
Guadalupe, México, Viuda de Bernardo Calderón. [Este libro, póstumo, 
estuvo precedido por el opúsculo del mismo autor: Origen del santuario 
de Nuestra Señora de Guadalupe, México, Viuda de Bernardo Calderón, 
1666]. 

Carrillo Cázares, Alberto, (2006), Manuscritos del Concilio Tercero Provincial 
Mexicano (1585), edición, estudio introductorio, notas, versión 
paleográfica y traducción de textos latinos, 2 vols., México, El Colegio de 
Michoacán-Universidad Pontificia de México. 

Castillo de Bobadilla, Jerónimo, (1978), Política para Corregidores y Señores de 
vasallos en tiempo de paz y de guerra y para Prelados en lo espiritual y 
temporal entre legos, Jueces de Comisión, Regidores, Abogados y otros 
oficiales públicos: y de las jurisdicciones y preeminencias, residencias y 
salarios de ellos: y de lo tocante a las Órdenes y Caballeros de ellas 
[1597], Madrid, Edición facsímil, Instituto de Estudios de la 
Administración Local. 



- 334 - 

Cedulario de Encinas [1596], (1990), edición de Alfonso García Gallo, Madrid, 
Ediciones de Cultura Hispánica. 

Chimalpáhin, Domingo, (2001), Diario [1590-1615], paleografía y traducción de 
Rafael Tena, México, Conaculta, (Cien de México). 

Correspondencia de D. Luis de Velasco con Felipe II y Felipe III, acerca de la 
administración de los virreinatos de Nueva España y del Perú durante los 
años 1590 a 1601, Biblioteca Nacional de España [BNE], Biblioteca 
Digital Hispánica, http://bdh-
rd.bne.es/viewer.vm?id=0000014843&page=1. 

Epistolario de Nueva España 1505-1818, (1939, 1942) Francisco del Paso y 
Troncoso, (ed.), México, Antigua Librería Robredo de José Porrúa e Hijos, 
16 vols. 

Fita Fidel, (1905), “Don Luis de Velasco y Castilla, virrey de México y del Perú. 
Sus pruebas de nobleza para que se le diese en 1559 el hábito de caballero 
de Santiago”, Boletín de la Real Academia de la Historia, tomo LXXXVI, 
cuaderno 1, 499-508. 

Franco, fray Alonso, O.P., (1900) Segunda parte de la historia de la provincia de 
Santiago de México, Orden de predicadores en la Nueva España, Año de 
1645. México, Museo Nacional. 

Fuentes Manuel Atanasio, ed., (1859), Memorias de los virreyes que han 
gobernado del Perú: durante el tiempo del coloniaje español, Lima, Felipe 
Bailly, 6 vols. 

García Icazbalceta Joaquín, (1954), Bibliografía Mexicana del Siglo XVI. 
Catálogo razonado de los libros impresos en México de 1539 a 1600, con 
biografías de autores y otras ilustraciones, México, Fondo de Cultura 
Económica [Nueva edición por Agustín Millares Carlo]. 

Hanke Lewis con la colaboración de Celso Rodríguez, eds., (1976-1980) Los 
virreyes españoles en América durante el gobierno de la Casa de Austria, 
México 5 vols.; Perú, 7 vols., Madrid, Biblioteca de Autores Españoles. 

Herrera Heredia, Antonia, Catálogo de las consultas del Consejo de Indias 
(1983), Sevilla, Diputación Provincial.  

Las Casas, fray Bartolomé de, (1553), Tratado comprobatorio, Sevilla, en Casa 
de Sebastián Trugillo. 

Las Siete Partidas glosadas por el Licenciado Gregorio López, (1555), 
Salamanca, Domingo Portonarijs Ursino. 

Le Code Théodosien, Livre XVI, et sa réception au Moyen Âge, (2002), Elisabeth 
Magnou-Nortier (ed.), París, Cerf. 

http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000014843&page=1
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000014843&page=1


- 335 - 

León Pinelo, Antonio, (1629), Epítome de la biblioteca oriental y occidental, 
náutica y geográfica, Madrid, Francisco Martínez. 

Levillier Roberto, dir., (1919), Organización de la Iglesia y órdenes religiosas en 
el virreinato del Perú en el siglo XVI. Documentos del Archivo de Indias, 
Madrid, Sucesores de Ribadeneyra, 2 vols. 

Levillier Roberto, dir., (1921; 1924-1926), Gobernantes del Perú. Cartas y 
papeles siglo XVI. Documentos del Archivo de Indias, Madrid, Sucesores 
de Rivadeneyra, S.A. Madrid, Juan Pueyo, 14 vols. 

Lissón Chávez Emilio, (1943-1947), La Iglesia de España en el Perú. Colección 
de documentos para la historia de la Iglesia en el Perú, que se encuentran 
en varios archivos, Madrid, Editorial Católica Española, 4 volúmenes en 
22 fascículos. 

Maldonado de Torres, Alonso (1609), División en tres obispados de la Iglesia de 
Los Charcas por Alonso Maldonado de Torres en 1609. 

Martínez Ferrer Luis, (ed.), José Luis Gutiérrez, (trad.) (2017), Tercer Concilio 
Limense (1583-1591). Edición bilingüe de los decretos, Lima, Universidad 
Pontificia de la Santa Cruz, Sociedad de San Pablo. 

Martínez López-Cano, María del Pilar, (coord.), (2004), Concilios Provinciales 
Mexicanos. Época Colonial, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Cd-rom.  

Memorial y noticias sacras y reales del Imperio de las Indias Occidentales, al 
muy piadoso y poderoso señor rey de las Españas y Nuevo Mundo D. 
Felipe IV N.S. en su Real y Supremo Consejo de las Indias, Cámara y Junta 
de Guerra en manos de Juan Bautista Sáenz Navarrete, caballero de la 
orden militar de Alcántara, de su Consejo y su Secretario en él, y en el de 
la Cámara y Junta… Comprende lo Eclesiástico, secular, político y militar 
que por su secretaría de la Nueva España se provee (1932), escríbale por 
el año de 1646 Juan Díez de la Calle, oficial segundo de la misma 
secretaría, tomado de la edición de Joaquín Ramírez Cabañas, México, 
Bibliófilos Mexicanos. 

Memorial del viaje a Nueva España de Álvaro Manrique de Guzmán (sin fecha), 
Archivo Histórico de la Nobleza, OSUNA, c. 3910, d. 129. 

Mota y Escobar Alonso, Historia y descripción de la Nueva Galicia, sus ciudades 
y puertos, indios tributarios y de encomienda. Dedicado a Don Pedro 
Fernández de Castro, Marqués de Sarria, en Pascual Gayangos (1875), 
Catalogue of the Spanish MSS in The British Museum, Add. 13.964. 
Spanish Settlements in America. Descripción de Indias, II vol., 



- 336 - 

Kingsborough Collection, 72-128. Véase también la edición de Pedro 
Robredo, México, 1940. 

Paso y Troncoso Francisco del, (1939-1942), Epistolario de Nueva España 
(1505-1818), México, Antigua Librería Robredo de J. Porrúa e Hijos, 15 
vols. 

Pérez del Hierro, Antonio, (2009), Aforismos de las cartas y relaciones [1598], 
ed. Andrea Herrán y Modesto Santos, Zaragoza, Prensas Universitarias de 
Zaragoza. 

Philosophia moral de principes, para su buena criança y gouierno, y para 
personas de buenos estados, (1602) compuesta por Juan de Torres de la 
Compañía de Jesús, Burgos, por Juan Bautista Varesio. 

Poma de Ayala Felipe Guamán (1980), Nueva Corónica y buen gobierno [1615], 
México, Siglo XXI. 

Primera Crónica General de España [Ca. 1289], (1977), ed. por Ramón Menén-
dez Pidal & Diego Catalán, Madrid, Gredos. 

Relaciones Geográficas del Perú, (1887), tomo III de la Biblioteca de Autores 
Españoles, Madrid, 1887. 

Resana, Benito (2006), Libro de Visitas de Santo Toribio de Mogrovejo (1593-
1606), Introducción, transcripción y notas de José Antonio Benito, Lima, 
Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP) y Fondo Editorial, Co-
lección Clásicos Peruanos. IV Centenario de Santo Toribio de Mogrovejo. 

Saavedra Fajardo Diego de, (2010), Empresas políticas, ed. Francisco Javier Díez 
de Revenga, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. 

Sigüenza y Góngora Carlos de, (1684), Parayso occidental, plantado y cultivado 
por la liberal benéfica mano de los muy Cathólicos y poderosos reyes de 
España, nuestros señores en su magnífico Real Convento de Jesús María 
de México, de cuya fundación y progresos y de las prodigiosas maravillas 
y virtudes, con que exalando olor suave de perfección florecieron en su 
clausura la venerable Madre Marina de La Cruz y otras exemplarísimas 
religiosas, da noticia en este volumen D. Carlos de Sigüenza y Góngora, 
presbítero mexicano, con licencia de los superiores, en México por Juan de 
Rivera, impresor y mercader de libros.  

Solórzano Pereira, Juan de, (1996), Política Indiana [1647], Madrid, Fundación 
José Antonio de Castro, 4 vols. 

Solórzano Pereira, Juan de, (1629), Memorial y discurso de las razones que se 
ofrecen para que el Real y Supremo Consejo de las Indias deba preceder 
en todos los actos públicos al que llaman de Flandres, Madrid, Francisco 
Martínez. 



- 337 - 

Torres, S.I., Juan de, Philosophia moral de Príncipes, para su buena crianza y 
gobierno: y para personas de todos los estados […] trátanse en ella varias 
materias muy útiles para predicadores, en Burgos por Juan Bautista Vare-
sio, 1602. 

Tovar y Valderrama Diego, (1645), Instituciones políticas: en dos libros dividi-
das, es a saber de República i Príncipe, Madrid, a costa de Pedro Lasso. 

 
Referencias  
 
Abadía Quintero, Carolina, (2021), ‘Por una merced en estos reinos’. Redes, cir-

culación eclesiástica y negociación política en el obispado de Popayán, 
1546-1714, Bogotá, Editorial Universidad del Rosario. 

Abril Stoffels Miguel J., (2003), “La visita de Juan de Ovando al Consejo de In-
dias y la Junta Magna de 1568 la política imperial de Felipe II “, tesis doc-
toral, Universidad Complutense de Madrid. 

Aguirre Salvador, Rodolfo, (2014), “El tercer concilio mexicano frente al sus-
tento del clero parroquial”, Estudios de Historia Novohispana, (51), 9-44. 

Aguirre Salvador, Rodolfo, (2024), “Cura, mercader y amante. La compleja vida 
parroquial de Francisco Gudiño a inicios del siglo XVII”, en Francisco Ja-
vier Cervantes Bello, María del Pilar Martínez López-Cano, coord., Histo-
rias de vida en la Iglesia novohispana, Benemérita Universidad Autónoma 
de Puebla, Universidad Nacional Autónoma de México, pp. 19-52. 

Albani, Benedetta, (2012), “Nuova luce sulle relazioni tra la Sede apostolica e le 
Americhe. La pratica dela concessione del “pase regio” ai documenti pon-
tifici destinati alle Indie”, en C. Ferlan, ed., Eusebio Franceso Chini e il suo 
tempo. Una riflessione storica, Trento FBK Press, pp. 83-102. 

Altman, Ida, (1992), Emigrantes y sociedad. Extremadura y América en el siglo 
XVI, Madrid, Alianza Editorial. 

Álvarez de Toledo Cayetana, (2011), Juan de Palafox: obispo y virrey, prólogo 
de Sir John H. Elliott, Madrid, Centro de Estudios Europa Hispánica-Mar-
cial Pons Historia. 

Álvarez-Ossorio Alvariño, Antonio, Cristina Bravo Lozano y Roberto Quirós 
Rosado, (eds.), (2025), Bifronte imperio de dos mundos. La Monarquía de 
Carlos II en Europa y América, Madrid y Frankfurt am Mein, Iberoameri-
cana-Vervuert. 

Álvarez Tobos, Martín Ernesto (2020), “Poder temporal y poder espiritual. Con-
flictos por el adoctrinamiento de almas en el Nuevo Reino de Granada 



- 338 - 

(1590-1654)”, Tesis de doctorado en Historia, Universidad de los Andes, 
Bogotá. 

Armas Medina, Fernando, (1965), “La jerarquía eclesiástica peruana en la pri-
mera mitad del siglo XVII”, Anuario de Estudios Americanos, número 44, 
tomo XXII, pp. 673-703. 

Aramburu Zudaire José Miguel, (1990), “Don Sebastián de Lartaún, un obispo 
guipuzcoano en Cuzco (siglo XVI)”, en Evangelización y teología en Amé-
rica (siglo XVI). X Simposio Internacional de Teología de la Universidad 
de Navarra, Pamplona, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Na-
varra, pp. 377-393. 

Arango Puerta, Mauricio, (2022), “Las ciudades y sus confines en la Monarquía 
hispánica: poblamiento y guerra en el territorio de los indios pijaos, Nuevo 
Reino de Granada, 1550-1664”, tesis de doctorado en historia, El Colegio 
de México.  

Arias Cuba, Ivette, (2019), “Integración de un sistema devocional indiano en la 
Monarquía Hispana. El culto de Santa Rosa de Santa María en las ciudades 
de Lima y México, 1668-1737”, Tesis de doctorado en Historia, El Colegio 
de México. 

Assadourian Carlos Sempat, (1989), “Acerca del cambio en la naturaleza del do-
minio sobre las Indias: la mita minera del Virrey Toledo, documentos de 
1568-1571”, Anuario de estudios americanos, 46, 3-70. 

Bahena Pérez, Martha Atzin, (2024), Una sociedad de frontera. Lazos interper-
sonales y configuración de la vecindad en Ciudad Real de Chiapa (1524-
1630), México, Universidad Nacional Autónoma de México, Presses Uni-
versitaires du Midi. 

Baltar Rodríguez Juan Francisco, (1998), Las Juntas de gobierno en la Monar-
quía Hispánica (Siglos XVI-XVII), Madrid, Centro de Estudios Políticos y 
Constitucionales. 

Bautista y Lugo, Gibran, (2021), Integrar un reino. La ciudad de México en la 
monarquía de España 1621-1628, México, UNAM. 

Bautista y Lugo, Gibran, (2023), “Escalas migratorias en la configuración impe-
rial ibérica”, Prohistoria, año XXVI, 39, junio, pp. 1-32. 

Bautista y Lugo Gibran, (2024), “Los avatares de la memoria trasatlántica: Mi-
gración y escritura de indianos residentes en España en el tránsito del siglo 
XVI”, Tiempos Modernos (en prensa). 

Bautista y Lugo, Gibran (2025), “Migrantes, solares y justicias en la ciudad de 
México: Yopico a finales del siglo XVI”, Relaciones, núm. 181, pp. 185-
209. 



- 339 - 

Becerra Jiménez, Celina Guadalupe, (2025), “Diezmos y sustento de los párro-
cos. Los memoriales de los obispados de Guadalajara y de Chiapa ante el 
Tercer Concilio Provincial Mexicano, Relaciones, vol. 46, núm. 181, 210-
234. 

Bonialian Mariano A., (2019), La América española: entre el Pacífico y el Atlán-
tico. Globalización mercantil y economía política, 1580-1840, México, El 
Colegio de México. 

Borah, Woodrow, (1985), El Juzgado General de Indios en la Nueva España, 
México, Fondo de Cultura Económica. 

Burrieza Sánchez Javier, (2018), “Toribio Alfonso de Mogrovejo”, en Dicciona-
rio biográfico español, Madrid, Real Academia de la Historia. DB~e. 

Buttin, Anne-Marie (2000), La Grèce Classique, París, Les Belles Lettres 
(Guides des Civilisations). 

Cabañas Agrela Miguel, (2018), “Lorenzo Suárez de Mendoza”, en Diccionario 
biográfico español, Madrid, Real Academia de la Historia. DB~e. 

Caranci Carlo A., “El tornaviaje Andrés de Urdaneta (1564-1565)”, (2016), So-
ciedad Geográfica Española, en https://sge.org/exploraciones-y-expedicio-
nes/galeria-de-exploradores/la-vuelta-al-mundo/el-tornaviaje-andres-de-
urdaneta-1564-65. 

Cardim, Pedro y Joan-Lluís Palos, (coords.), (2012), El mundo de los virreyes en 
las monarquías de España y Portugal, Madrid y Frankfurt, Iberoamericana 
Vervuert. 

Cardim, Pedro, (2014), Portugal unido y separado. Felipe II, la unión de territo-
rios y el debate sobre la condición política del Reino de Portugal, Valla-
dolid, Ediciones Universidad de Valladolid. (Colección “Síntesis” XVI). 

Carmagnani Marcello, (2012), “La organización de los espacios americanos en 
la monarquía española (siglos XVI-XVIII)”, en Óscar Mazín y José Javier 
Ruiz Ibáñez, (eds.), Las Indias Occidentales. Procesos de incorporación 
territorial a las monarquías ibéricas, México, El Colegio de México, pp. 
331-356. 

Carrillo Cázares, Alberto, Elisa Luque Alcaide, (2003), Vasco de Quiroga, la pa-
sión por el Derecho, Zamora, El Colegio de Michoacán, Universidad Mi-
choacana de San Nicolás de Hidalgo, 2 vols. 

Castañeda de la Paz María y Roskamp, Hans, eds., (2013), Los escudos de armas 
indígenas de la Colonia al México independiente, México, El Colegio de 
Michoacán, Instituto de Investigaciones Antropológicas, UNAM. 



- 340 - 

Castañeda Delgado Paulino, (1983), Los memoriales del padre Silva sobre pre-
dicación pacífica y repartimiento, Madrid, Consejo Superior de Investiga-
ciones Científicas. 

Castañeda Paulino e Isabel Arenas Frutos, (1998), Un portuense en México: Don 
Juan Antonio Vizarrón, arzobispo y virrey, El Puerto de Santa María, 
Ayuntamiento de El Puerto de Santa María. 

Castillo Flores José Gabino, (2018), El cabildo eclesiástico de la catedral de Mé-
xico (1530-1612), Zamora, El Colegio de Michoacán. 

Chevalier François, (1976), La formación de los latifundios en México: tierra y 
sociedad en los siglos XVI y XVII, México, Fondo de Cultura Económica. 

Cline Howard, (1949), “Civil Congregations of the Indians in New Spain, 1598-
1606”, The American Historical Review, vol. XXIX, núm. 3, agosto, pp. 
349-369. 

Coello de la Rosa, Alexandre, (2006), Espacios de exclusión, espacios de poder: 
El Cercado de Lima colonial (1568-1606), Lima, Instituto de Estudios Pe-
ruanos- PUCP. 

Connell Tim, (1978), “New Spain and the Tribute System in the XVIth Century. 
Diego Ramírez and Jerónimo de Valderrama: justo juez and azote de in-
dios”, Ibero-amerikanisches Archiv, Vol. 4, No. 2, pp. 161-170. 

Cuevas, S.J. Mariano, (1921-1926), Historia de la Iglesia en México, Tlalpan 
(México), Imprenta del Asilo Patricio Sanz, 4 vols. 

Dagron Gilbert, (1996), Empéreur et prêtre. Étude sur le césaropapisme byzan-
tin, París, Gallimard. 

De Solano, Francisco, ed., (1988), Cuestionarios para la formación de las rela-
ciones geográficas de Indias, siglos XVI/XIX¸ Madrid, Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas. 

Del Valle Pavón, Guillermina, (2005), “Los mercaderes de México y la transgre-
sión de los límites al comercio Pacífico en Nueva España, 1550-1620”, Re-
vista de Historia Económica. La economía en tiempos del Quijote, Madrid, 
vol. XXIII, pp. 213-240. 

Dussel Enrique, (1979), El episcopado latinoamericano y la liberación de los po-
bres 1504-1620, México, Centro de Reflexión Teológica. 

Estenssoro Fuchs Juan Carlos, (2003), Del paganismo a la santidad. La conver-
sión de los indios del Perú al catolicismo 1532-1750, Lima, Instituto Fran-
cés de América Latina, Instituto Riva Agüero, Pontificia Universidad Ca-
tólica del Perú. 



- 341 - 

Fernández de Córdova Álvaro, (2021), El Roble y la Corona. El ascenso de Julio 
II y la monarquía hispánica (1471-1504), Granada, Universidad de Gra-
nada. 

Feros, Antonio, (2002), El duque de Lerma. Realeza y privanza en la España de 
Felipe III, Madrid, Marcial Pons Historia. 

Fox, K.V., (1962), “Pedro Muñiz, Dean of Lima, and the Indian Labor Question 
(1603)”, The Hispanic American Historical Review, vol. 42, No. 1, pp. 63-
88. 

Galeano Ramírez, Juan Camilo, (2025), “Gobierno eclesiástico en la diócesis de 
Popayán (1672-1804)”, tesis de doctorado en historia, Zamora (México), 
El Colegio de Michoacán. 

Gálvez Martín, Rubén, (2023), “Los virreyes indianos de la Monarquía Hispá-
nica: una revisión historiográfica”, Revista de Historiografía, 38, pp. 147-
194. 

Gänger, Stefanie, (2017), “Circulation: reflections on circularity, entity and li-
quidity in the language of global history”, Journal of Global History, 12, 
303-318. 

García-Abasolo Antonio F., (1983), Martín Enríquez y la reforma de 1568 en 
Nueva España, Sevilla, Diputación Provincial de Sevilla. 

García-Abasolo Antonio F., (2018), “Fray García Guerra”, en Diccionario bio-
gráfico español, D-B~e. 

García Martínez Bernardo, (1969), El Marquesado del Valle. Tres siglos de régi-
men señorial en Nueva España, México, El Colegio de México. 

García Martínez Bernardo, (2008), Las regiones de México. Breviario geográfico 
e histórico, México, El Colegio de México. 

García Martínez Bernardo, (2011), “Encomenderos españoles y British Resi-
dents. El sistema de dominio indirecto desde la perspectiva novohispana”, 
Historia Mexicana, vol. 60, núm. 4 (240), abril-junio, pp. 1915-1978. 

García Martínez Bernardo, (2019), La naturaleza política y corporativa de los 
pueblos de indios, México, Academia Mexicana de la Historia.  

García-Molina Riquelme, Antonio M., (2021), La familia Carvajal y la Inquisi-
ción de México, México, UNAM (Instituto de Investigaciones Jurídicas). 

Gerhard Peter, (1972), A guide to the historical geography of New Spain, Cam-
bridge, Cambridge University Press. 

Gil Pujol Xavier, (1989), “De las alteraciones a la estabilidad. Corona, fueros y 
política en el reino de Aragón, 1585-1648”, tesis de doctorado, Universi-
dad de Barcelona. 



- 342 - 

Gil Pujol Xavier, (2012), “Integrar un mundo. Dinámicas de agregación y de 
cohesión en la Monarquía de España”, en Óscar Mazín y José Javier Ruiz 
Ibáñez, Las Indias Occidentales: procesos de incorporación territorial a 
las monarquías ibéricas (siglos XVI -XVIII), México, El Colegio de Mé-
xico, Red Columnaria, pp. 69-108. 

Gil Pujol Xavier, (2016), La Fábrica de la Monarquía. Traza y conservación de 
la Monarquía de España de los Reyes Católicos y los Austrias, Madrid, 
Real Academia de la Historia. 

Gil Pujol Xavier, (2023), “Imperio, monarquía, universalidad. España y el mundo 
ibérico, desde mediados del siglo XV a inicios del siglo XVII”, en Carmen 
Sanz Ayán, et.al., El valor de la Historia, Madrid, Fundación Tatiana 
Dykinson, S.L., pp. 69-104. 

González García, Teodoro O.P., “Pedro González (San Telmo)”, en Diccionario 
biográfico español, D-B~e. 

González González Enrique, (1996), “Un espía en la Universidad. Sancho Sán-
chez de Muñón, maestrescuela de México (1560-1600)”, en Margarita Me-
negus, (coord.), Saber y poder en México, siglos XVI al XX, México, 
CESU, Universidad Nacional Autónoma de México,  

Hanke Lewis, “El visitador Lic. Alonso Fernández de Bonilla y el virrey del Perú, 
el conde del Villar”, Memoria del II congreso venezolano de historia, (Ca-
racas, 1975), 2, pp. 13-127. 

Hartog, Franҫois, (1991), Le miroir d’Hérodote : essai sur la représentation de 
l’autre, París, Gallimard. 

Hausberger Bernd y Mazín Óscar, (2010), “Nueva España, los años de autono-
mía”, en Bernardo García Martínez, (dir.), Nueva Historia General de Mé-
xico, México, El Colegio de México, pp. 263-283. 

Hassig Ross, (1985), Trade, Tribute and Transportation, the sixteenth-century 
Political Economy of the Valley of Mexico, Norman, The University of Ok-
lahoma Press. 

Herrejón Peredo, Carlos, ed., (2021), Vasco de Quiroga. Humanista, abogado, 
apóstol, Zamora y Ciudad de México, El Colegio de Michoacán, Univer-
sidad Panamericana. 

Herzog, Tamar, (2006), Vecinos y extranjeros. Hacerse español en la Edad Mo-
derna, Madrid, Alianza. 

Hespanha, Antonio Manuel, (2006), “A movilidade social na sociedade de An-
tigo Regime”, Tempo, vol. 11, núm. 21, pp. 121-143. 



- 343 - 

Iñurritegui Rodríguez José María, (1995), “La gracia y la república: el lenguaje 
político de la teología y el Príncipe cristiano de Pedro de Ribadeneyra” tesis 
doctoral, Madrid, Universidad Autónoma de Madrid. 

Israel Jonathan I., (1980), Razas, clases sociales y vida política en el México co-
lonial, 1610-1670, México, Fondo de Cultura Económica. 

Klein, Herbert, (2015), Historia mínima de Bolivia, México, El Colegio de Mé-
xico. 

Latasa Vassallo, Pilar, (1997), Administración virreinal en el Perú: el gobierno 
del Marqués de Montesclaros (1607-1615), Madrid, Editorial Centro de 
Estudios Ramón Areces, S.A. 

Leturia, Pedro de, (1927), “El origen histórico del Patronato de Indias”, Razón y 
Fe, vol. 78, pp. 25-36. 

Levillier Roberto, (1935), Don Francisco de Toledo, supremo organizador del 
Perú: su vida, su obra (1515-1582). Años de andanzas y de guerras (1515-
1572), Madrid, Espasa Calpe. 

Leyva Gutiérrez, Nancy Selene, (2024), Sacerdotes en tierra de indios. La Iglesia 
y la oligarquía en el noreste de la Nueva España (siglos XVII y XVIII), 
Zamora, El Colegio de Michoacán. 

Lienhard Martin, ed., (1992), Testimonios, cartas y manifiestos indígenas, Cara-
cas, Editorial Ayacucho. 

Lira Andrés y Rodrigo Martínez Baracs, (coords.), (2019), A 450 años de fray 
Bartolomé de Las Casas, México, Academia Mexicana de la Historia. 

Lira González, Andrés, (2019), “Pecadores y delincuentes en la obra de fray Bar-
tolomé de Las Casas”, en Lira, Andrés y Rodrigo Martínez Baracs 
(coords.), (2019), A 450 años de fray Bartolomé de Las Casas, México, 
Academia Mexicana de la Historia, pp. 121-149. 

Lohmann Villena Guillermo, (1988), “Las Cortes en las Indias”, en Las Cortes 
de Castilla y León, 1188-1988. Actas de la Tercera Etapa del Proyecto 
Científico sobre las Cortes de Castilla y León, Madrid, Cortes de Castilla 
y León, pp. 591-623. 

López, Carlos y Aguilar Julia, (2016), “Diego Ladrón de Guevara”, Historia del 
Perú, https://historiaperuana.pe/biografía/diego-ladron-guevara. 

Loriga, Sabina, (2010), « Écriture biographique et écriture de l’histoire aux XIXe 
et XXe siècles », Les Cahiers du Centre de Recherches Historiques, pp. 47-
71. 

Lundberg Magnus, (2002), Unification and Conflict. The Church Politics of 
Alonso de Montufar O.P. Archbishop of Mexico, 1554-1572, Uppsala, 
Lund University. 



- 344 - 

Maldavsky, Aliocha, (2002), « Les visites ad limina des archevêques de Lima au 
XVIIe siècle », en P. Boutry y B. Vincent, (eds.), Les chemins de Rome. 
Les visites ad limina à l’époque moderne dans l’Europe méridionale et le 
monde ibéro-américain, Rome, École Française de Rome, 213-234. 

Mansilla Demetrio, (1980), “Panorama histórico-geográfico de la Iglesia espa-
ñola en los siglos XV y XVI”, en Ricardo García Villoslada, (dir.), Historia 
de la Iglesia en España, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, v. III, t. 
1, pp. 3-24. 

Martin Céline, (2003), La géographie du pouvoir dans l’Espagne visigothique, 
Lille, Presses Universitaires du Septentrion. 

Martínez Baracs, Rodrigo, (1999), “Secuencias de una investigación imaginaria”, 
Relaciones 77, invierno, vol. XX, pp. 151-182. 

Martínez Ferrer, Luis, (2013), “Los decretos del Tercer Concilio Provincial Me-
xicano (1585). Problemas y posibilidades en su edición crítica”, en Andrés 
Lira González, Alberto Carrillo Cázares, Claudia Ferreira Ascencio, (eds.), 
Derecho, política y sociedad en Nueva España a la luz del Tercer Concilio 
Provincial Mexicano (1585), México y Zamora, El Colegio de México, El 
Colegio de Michoacán, Conacyt, pp. 27-54. 

Martínez López-Cano Pilar, Elisa Itzel García Berumen y Marcela Rocío García 
Hernández, (2004), “Estudio introductorio. Tercer concilio provincial me-
xicano (1585)”, en Martínez López-Cano, María del Pilar, (coord.), (2004), 
Concilios Provinciales Mexicanos. Época Colonial, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, cd-rom.  

Mazín Óscar y Carmen Val Julián, (1995), En torno a la Conquista, une antho-
logie, París, École Normale Supérieure de Fontenay-Saint Cloud y Ellip-
ses. 

Mazin Óscar, (1996), El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán, Zamora, 
El Colegio de Michoacán. 

Mazín Óscar, (2006), Una Ventana al Mundo Hispánico. Ensayo bibliográfico, 
vol. I, México, El Colegio de México. 

Mazín Óscar, (2007a), Gestores de la Real Justicia. Procuradores y agentes de 
las catedrales hispanas nuevas en la corte de Madrid. El ciclo de México 
1568-1640, México, El Colegio de México, 2007. 

Mazin Óscar, (2007b), Iberoamérica. Del Descubrimiento a la Independencia, 
México, El Colegio de México. 

Mazín Óscar, (2008), “Pensar la monarquía, pensar las catedrales: dos fiscales del 
orbe indiano, Juan de Solórzano y Juan de Palafox”, en Francisco Javier 
Cervantes Bello, Alicia Tecuanhuey Sandoval y María del Pilar Martínez 



- 345 - 

López‐Cano (coords.), Poder civil y catolicismo en México, siglos XVI al 
XIX, México, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla/Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2008, pp. 165‐178. 

Mazín Óscar, (2009), “Cristianización de las Indias: algunas diferencias entre la 
Nueva España y el Perú", Historias, núm.72, pp.75‐90. 

Mazín Óscar, (2010 a), “Clero secular y orden social en la Nueva España de los 
siglos XVI y XVII”, en Margarita Menegus, Francisco Morales, Óscar 
Mazín, La secularización de las doctrinas de indios en la Nueva España, 
México, UNAM, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la 
Educación, pp. 139-202. 

Mazín Óscar, (2010 b) “El lugar de las indias occidentales en la Monarquía espa-
ñola del siglo XVII”, Memorias de la Academia Mexicana de la Historia, 
tomo LI, pp. 263‐279. 

Mazín Óscar, (2012 a), “Architect of the New World: Juan de Solórzano Pereyra 
and the Status of the Americas”, en Pedro Cardim, Tamar Herzog, et. al. 
(eds.), Polycentric Monarchies. How did Early Modern Spain and Portu-
gal Achieve and Maintain a Global Hegemony? Sussex, Cham‐Sussex, 
Sussex University Press, pp. 27‐42. 

Mazín Óscar, (2012 b), “Una jerarquía hispánica. Los obispos de la Nueva Es-
paña”, en Víctor Gayol, Formas de gobierno en México. Poder político y 
actores sociales a través del tiempo, Zamora, El Colegio de Michoacán, 
vol. I, pp. 121-142.  

Mazín Óscar, (2012 c), “Representaciones del poder episcopal en Nueva España 
(siglo XVII y primera mitad del XVIII)”, en Óscar Mazín, ed., Las repre-
sentaciones del poder en las sociedades hispánicas, México, El Colegio de 
México, pp. 373-401. 

Mazín Óscar, (2013a), Una Ventana al Mundo Hispánico. Ensayo bibliográfico, 
vol. II, México, El Colegio de México.  

Mazín Óscar, (2013b), “Leer la ausencia: las ciudades de Indias y las Cortes de 
Castilla, elementos para su estudio (siglos XVI y XVII)”, Historias 84, pp. 
98-110. 

Mazín Óscar, (2015a), “Hacia una historia comparada del Perú y la Nueva Es-
paña: presupuestos desde la Iglesia y el orden social”, en Alicia Mayer y 
José de la Puente Brunke (eds.), Iglesia y sociedad en la Nueva España y 
el Perú, Pamplona, Centro de Estudios Mexicanos‐UNAM‐España/ Insti-
tuto Riva‐Agüero/ Pontificia Universidad Católica del Perú/ Monasterio de 
Irache, cap. 11, pp. 249‐262. 



- 346 - 

Mazín Óscar, (2015b), “El rey de las Indias: elementos de su percepción en 
Nueva España”, en La Monarquía hispánica en el arte, México, Museo 
Nacional de Arte, Iberdrola-Arte Mexicano Promoción y Estrategia, A.C.- 
Banamex-HSBC, cap. 4, pp. 101-111. 

Mazín Óscar, (2016), “Laberintos cortesanos: proyección madrileña de un con-
sejero‐obispo‐visitador (1632‐ 1653)”, en Francisco Javier Cervantes Bello 
y María del Pilar Martínez López Cano (coords.), La dimensión imperial 
de la Iglesia novohispana, Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Huma-
nidades “Alfonso Vélez Pliego” ‐BUAP, Instituto de Investigaciones His-
tóricas‐UNAM, cap. 6, pp. 201‐224. 

Mazín Óscar, (2017), Gestores de la Real Justicia. Procuradores y agentes de las 
catedrales hispanas nuevas en la corte de Madrid. II.‐ El ciclo de las Indias 
(1632‐1666). México, El Colegio de México, Red Columnaria. 

Mazín Óscar con Jean-Pierre Berthe, (2018 a), Reinar por relación y noticia. 
Cinco informes de la diócesis de Michoacán 1619-1649, San Luis Potosí, 
El Colegio de San Luis. 

Mazín Óscar, (2018 b), “’Entre Dos Majestades’. Orden social y reformas en la 
Nueva España borbónica. Pedro Anselmo Sánchez de Tagle, obispo de la 
provincia y diócesis de Michoacán (1758-1772)”, en Martha Eugenia Gar-
cía Ugarte, (coord.), Ilustración Católica. Ministerio episcopal y episco-
pado en México (1758-1829), México, UNAM, Instituto de Investigacio-
nes Sociales, 2018, pp. 417-452. 

Mazín Óscar, (2019), “Alarde de Monarquía: las diócesis del Cuzco y Michoacán 
en 1650”, en Francisco Javier Cervantes Bello y María del Pilar Martínez 
López-Cano (coords.), La iglesia en la construcción de los espacios urba-
nos, siglos XVI al XVIII, México, Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico‐Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, pp. 297-338. 

Mazín Óscar, (2020), “De mojoneras, espacios y territorios. Reflexiones sobre las 
diócesis en las Indias Occidentales de España”, en María del Pilar Martínez 
López Cano y Francisco Cervantes Bello, La Iglesia y sus territorios, siglos 
XVI-XVIII, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas, (Serie 
Novohispana, 109), pp. 181-208. 

Mazín Óscar, (2023 a), “Proyección del saber antiguo de las Indias”, en Óscar 
Mazín y Gibran Bautista y Lugo, (coords.), El espejo de las Indias Occi-
dentales. Un mundo de mundos: interacción y reciprocidades, México, El 
Colegio de México, Instituto de Investigaciones Históricas UNAM, Red 
Columnaria, pp. 85-124. 



- 347 - 

Mazín Óscar, (2023 b), “Empalmes de poder y gobierno del Consejo de Indias 
en 1626”, en Antonio Jiménez Estrella, Julián J. Lozano Navarro, Fran-
cisco Sánchez-Montes González, (eds.), Urdimbre y memoria de un impe-
rio global. Redes y circulación de agentes en la Monarquía Hispánica., 
Granada, Universidad de Granada, Red Columnaria, pp. 353-362. 

Mazin Óscar, (en proceso), “Territorio y orden social en la consolidación de 
Nueva España: el ámbito eclesiástico diocesano”.  

Mejía Torres, Karen Ivett, (2024), Armonía y conflicto entre corporaciones en 
Toluca. Un régimen corporativo eclesiástico en la integración urbana, 
1669-1799, Toluca, El Colegio Mexiquense. 

Menegus, Margarita, (1992), “la costumbre indígena en el derecho indiano, 1529-
1550”, Anuario Mexicano de Historia del Derecho”, n. 4, pp. 151-159.  

Merluzzi Manfredi, (2007), “Religion and State Policies in the Age of Philip II: 
the 1568 Junta Magna of the Indies and the New Political Guidelines for 
the Spanish American Colonies”, en Joaquim Carvalho, (ed.), Religion and 
Power in Europe: Conflict and Convergence, Pisa, Plus-Pisa University 
Press, pp. 183-201. 

Merluzzi Manfredi, (2003), Politica e Governo del Nuovo Mondo. Francisco de 
Toledo, viceré del Perù (1569-1581), Roma Carocci. [Traducción] (2014), 
Gobernando los Andes. Francisco de Toledo virrey del Perú (1569-1581), 
Lima, Fondo Editorial Pontificia Universidad Católica del Perú, Colección 
Estudios Andinos. 

Morong Reyes Germán, (2016), Saberes hegemónicos y dominio colonial. Los 
indios en el ‘Gobierno del Perú’ de Juan de Matienzo (1567), Rosario, 
Prohistoria Ediciones. 

O’Gorman Edmundo, (1986), Destierro de sombras. Luz en el origen de la ima-
gen y culto de Nuestra Señora de Guadalupe del Tepeyac, México, Uni-
versidad Nacional Autónoma de México. 

Olival Fernanda, (2012) “Los virreyes y gobernadores de Lisboa (1583-1640): 
características generales”, en Pedro Cardim y Joan-Lluís Palos, eds., El 
mundo de los virreyes en las monarquías de España y Portugal, Madrid, 
Iberoamericana-Vervuert, 287-316. 

Orozco y Berra Manuel, (1853), Noticia histórica de la conjuración del Marqués 
del Valle, México, Tipografía de R. Rafael. 

Ortiz Treviño, Rigoberto Gerardo, (2008), “Los Obispos-Virreyes en la Nueva 
España, una sola espada (1584-1696)”, en José de la Puente Brunke, Jorge 
Armando Guevara Gil, eds., Derecho, instituciones y procesos históricos, 



- 348 - 

XIV Congreso del Instituto Internacional de Historia del Derecho Indiano, 
tomo II, cap. 59, pp. 635-652. 

Ortuño Martínez Manuel, (2018), “Martín Enríquez de Almansa”, en Dicciona-
rio biográfico español, Madrid, Real Academia de la Historia. DB~e. 

Ospina Suárez, Pedro Antonio, (2011), Hernando Arias de Ugarte (Bogotá, 
1561- Lima, 1638): el Obispo de América del Sur, Bogotá, Universidad 
Pontificia Bolivariana. 

Padden, Robert C., (2000), “The Ordenanza del Patronazgo of 1574: An interpre-
tative Essay”, en The Church in Colonial Latin America, Wilmington, 
Scholarly Resources Books, pp. 27-47. 

Parker Geoffrey, (1972), The Army of Flanders and the Spanish Road, 1567-
1659. The logistics of Spanish victory and defeat in the Low Countries’s 
Wars, Cambridge, Cambridge University Press. 

Patlagean, Evelyne, “Bizance et la question du roi-prêtre”, Annales. Histoire, 
Sciences Sociales, 55e Année, No. 4 (Jul-Aug., 2000), pp. 871-878. 

Peña Cámara J. D. L., (1941) “Las redacciones del Libro de la gobernación espi-
ritual. Ovando y la Junta de Indias en 1568”, Revista de Indias, 2(3), 93. 

Peña Espinosa Jesús Joel, (2018), “Diego Romano, juez y obispo al servicio del 
rey y la Iglesia en el orbe hispánico, 1536-1606”, Tesis doctoral, El Colegio 
de Michoacán. 

Peralta Ruiz, Víctor, (2018), “Diego Morcillo Rubio y Auñón”, en Diccionario 
biográfico español, Madrid, Real Academia de la Historia. DB~e. 

Pérez Puente Leticia, Enrique González González, Rodolfo Aguirre Salvador, 
(2004), “Estudio introductorio a los Concilios Provinciales Mexicanos Pri-
mero y Segundo”, en Martínez López-Cano, María del Pilar, (coord.), Con-
cilios Provinciales Mexicanos. Época Colonial, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, cd-rom.  

Pérez Puente Leticia, (2017), Los cimientos de la iglesia en la América española. 
Los seminarios conciliares, siglo XVI, México, Universidad Nacional Au-
tónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la 
Educación, (Colección La Real Universidad de México, estudios y textos, 
XXXVI). 

Piazza, Rosalba, (2016), La conciencia oscura de los naturales. Procesos de ido-
latría en la diócesis de Oaxaca (Nueva España), siglos XVI-XVIII, México, 
El Colegio de México. 

Poole, C.M. Stafford, (1987) Pedro Moya de Contreras. Catholic Reform and 
Royal Power in Spain 1571-1591, Berkeley, Los Angeles, University of 
California Press. 



- 349 - 

Poole, C.M. Stafford, (2004), Juan de Ovando. Governing the Spanish Empire in 
the Reign of Philip II, Norman, University of Oklahoma Press. 

Poole Stafford C.M., (2012), Pedro Moya de Contreras. Reforma católica y po-
der real en la Nueva España, 1571-1591, trad. Alberto Carrillo Cázares, 
Zamora, El Colegio de Michoacán, Fideicomiso Teixidor. 

Prodi Paolo, (1982), Il sovrano pontefice: un corpo e due anime: la monarchia 
papale nella prima età moderna. Società Editrice il Mulino.  

Ragon, Pierre, (2016), Pouvoir et corruption aux Indes espagnoles. Le gouverne-
ment du comte de Baños, vice-roi du Mexique, París, Belin. 

Ramírez Méndez, Jessica, (2014), “Las nuevas órdenes religiosas en las tramas 
semántico-espaciales de la ciudad de México, siglo XVI”, Historia Mexi-
cana vol. LXIII, 3, pp. 1015-1075. 

Ramos Demetrio, (1982), “La Junta Magna y la nueva política”, en Historia ge-
neral de España y América 7: 437-454, 19 vols. Madrid, Ediciones Rialp. 

Ramos Demetrio, (1986), “La crisis indiana y la Junta de 1568”, Jahrbuch für 
Geschichte Lateinamerikas, 23, pp. 1-61. 

Raup Wagner Henry, (1967) with the collaboration of Helen Rand Parish, The 
Life and Writings of Bartolomé de las Casas, Albuquerque, The University 
of New Mexico Press. 

Robert, Jean Noël, (1999), Rome, París, Les Belles Lettres (Guides des civilisa-
tions). 

Rubial García, Antonio, coord., (2013), La Iglesia en el México Colonial, Mé-
xico, Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM) y Benemérita 
Universidad Autónoma de Puebla (BUAP). 

Rubial García Antonio y Jessica Ramírez Méndez, (2024), Ciudad anfibia. Mé-
xico Tenochtitlan en el siglo XVI, México, Universidad Nacional Autó-
noma de México. 

Rucquoi Adeline, (1992), “De los Reyes que no son taumaturgos. Los fundamen-
tos de la realeza en España”, Relaciones, núm. 51, pp. 55-100. 

Rucquoi Adeline, (1993), “El Rey Sabio: cultura y poder en la Castilla Medie-
val”, en Repoblación y conquista (III Curso de Cultura Medieval, 1991) 
Aguilar de Campoó (1993), pp. 249-262. 

Rucquoi Adeline, (1998), “Studia Generalia y pensamiento hispánico medieval”, 
Relaciones núm. 75, pp. 243-280.  

Rucquoi Adeline, (2006), Rex, Sapientia, Nobilitas. Estudios sobre la Península 
Ibérica Medieval, Granada, Universidad de Granada. 



- 350 - 

Rucquoi Adeline, (2012 a), “’Cuius Rex, eius religio’. Ley y religión en la España 
medieval”, en Óscar Mazín, (ed.), Las representaciones del poder en las 
sociedades hispánicas, México, El Colegio de México, pp. 133-174. 

Rucquoi Adeline, (2012 b), “Tierra y gobierno en la Península ibérica medieval”, 
en Óscar Mazín y José Javier Ruiz Ibáñez (eds.), Las Indias Occidentales. 
Procesos de incorporación a las Monarquías ibéricas, México, El Colegio 
de México, Red Columnaria, pp. 45-69. 

Rucquoi, Adeline, (2016), Dominicus Hispanus: ochocientos años de la orden 
de Predicadores, Valladolid, Junta de Castilla y León. 

Rucquoi, Adeline, (2024), La Reconquête. L’Espagne de 711 à 1502, Château-
neuf-sur-Charente, CLD Éditions. 

Ruiz Gomar, Rogelio, (1986), “Capilla de los Reyes”, en Catedral de México. 
Patrimonio artístico y cultural, México, Secretaría de Desarrollo Urbano 
y Ecología y Fomento Cultural Banamex, pp. 17-43. 

Ruiz Guadalajara, Juan Carlos, (2004), Dolores antes de la Independencia. Mi-
crohistoria del Altar de la Patria, El Colegio de Michoacán, El Colegio de 
San Luis, CIESAS, 2 vols. 

Ruiz Ibáñez, José Javier, (2003), Felipe II y Cambrai. El consenso del pueblo. La 
soberanía entre la práctica y la teoría política. Cambrai (1595-1677), Ro-
sario, Prohistoria Ediciones. 

Ruiz Ibáñez José Javier y Bernard Vincent, (2007), Historia de España, 3er mi-
lenio. Los siglos XVI y XVII, Madrid, Editorial Síntesis. 

Ruíz Ibáñez José Javier y Óscar Mazín, (2021), Historia mínima de los mundos 
ibéricos, México, El Colegio de México. 

Ruiz Ibáñez, José Javier, (2022), Hispanofilia. Los tiempos de la hegemonía es-
pañola, Madrid, Fondo de Cultura Económica, Red Columnaria, 2 vols. 

Rumeu de Armas Antonio, (1993-1994), “El jurista Gregorio López, editor de las 
‘Partidas’”, Anuario de Historia del Derecho Español, tomo LXIII-LXIV, 
pp. 345-449. 

Salinero Gregorio, (2017), Hombres de mala corte. Desobediencias, procesos 
políticos y gobierno de las Indias en la segunda mitad del siglo XVI, Ma-
drid, Cátedra. 

Sánchez-Concha, Barrios, Rafael, (2018), “Don Melchor de Liñán y Cisneros”, 
en Diccionario biográfico español, Madrid, Real Academia de la Historia. 
DB~e. 

Sánchez Pedrote, Enrique, (1950), “Los prelados virreyes”, Anuario de Estudios 
Americanos, tomo VII, pp. 211-253. 



- 351 - 

Schäfer Ernesto, (1947), El Consejo Real y Supremo de las Indias. Su historia, 
organización y labor administrativa hasta la terminación de la casa de 
Austria, Sevilla, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Escuela 
de Estudios Hispanoamericanos, 2 vols. 

Sholes France V. y Adams Eleonor B., (1961), Cartas del Licenciado Jerónimo 
Valderrama (1563-1565), México, José Porrúa e Hijos. 

Schwaller John F., (1985), Orígenes de la riqueza de la Iglesia en México. Ingre-
sos eclesiásticos y finanzas de la Iglesia 1523-1600, México, Fondo de 
Cultura Económica. 

Schwaller John F., (2003), “The Early Life of Luis de Velasco, the Younger: The 
Future Viceroy as Boy and Young Man”, Estudios de Historia Novohis-
pana, (29), pp. 17-47. 

Semboloni Capitani, Lara, (2013), “El Tercer Concilio Provincial Mexicano y el 
virrey, una interpretación”, en Andrés Lira González, Alberto Carrillo Cá-
zares, Claudia Ferreira Ascencio, (eds.), Derecho, política y sociedad en 
Nueva España a la luz del Tercer Concilio Provincial Mexicano (1585), 
México y Zamora, El Colegio de México, El Colegio de Michoacán, Co-
nacyt, pp. 359-370. 

Semboloni Capitani Lara, (2014), La construcción de la autoridad virreinal en 
Nueva España, 1535-1595, México, El Colegio de México. 

Simpson Lesley B., (1966), The Encomienda in New Spain: The Beginning of 
Spanish Mexico, Berkeley, University of California Press. 

Souto Mantecón, Matilde, (2006), “Creación y disolución de los consulados de 
comercio de la Nueva España”, Revista Complutense de Historia de Amé-
rica, vol. 32, pp. 19-39. 

Sovarzo, José, (2025), “Consolidación de la autoridad virreinal, consenso local y 
gestión de la violencia en las administraciones virreinales de Luis de Ve-
lasco y Castilla en la Nueva España y el Perú (1590-1611)”, tesis doctoral, 
El Colegio de México. 

Staples, Anne, (2013), “Tentaciones de oro y plata. Casos de teología moral”, en 
Andrés Lira González, Alberto Carrillo Cázares, Claudia Ferreira Ascen-
cio, (eds.), Derecho, política y sociedad en Nueva España a la luz del Ter-
cer Concilio Provincial Mexicano (1585), México y Zamora, El Colegio 
de México, El Colegio de Michoacán, Conacyt, pp. 371-384. 

Suárez Margarita, (2001), Desafíos trasatlánticos. Mercaderes, banqueros y el 
estado en el Perú virreinal, 1600-1700, Lima, Pontificia Universidad Ca-
tólica del Perú Instituto Riva-Agüero, Fondo de Cultura Económica, Insti-
tuto Francés de Estudios Andinos. 



- 352 - 

Torres Arancivia, Eduardo, (2006), Corte de virreyes. El entorno del poder en el 
Perú del siglo XVII, Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú. 

Traslosheros Hernández, Jorge, (2014), Historia judicial eclesiástica de la Nueva 
España, México, Editorial Porrúa. 

Tudini, Flavia, (2024), Governare una diocesi nella Monarchia spagnola: gli ar-
civescovi di Lima, la Corona e Roma (1541-1606), Roma, Viella.  

Urrejola Davanzo, (2017), El relox del púlpito, Nueva España en el contexto de 
la Monarquía, según sermones de la época (1621-1759), México y San-
tiago de Chile, El Colegio de México, Universidad de Chile. 

Val Julián, Carmen y Musset, Alain, (1998), “De la Nueva España a México: 
nacimiento de una geopolítica”, Relaciones, No. 75, Vol. XIX, 112-140. 

Vallen Nino, (2014), “Buscando el orden oriental. Agencias novohispanas y la 
invención discursiva de un mundo conectado”, en Aarón Grageda Busta-
mante, (coord.), Intercambios, actores, enfoques. Pasajes de la historia la-
tinoamericana en una perspectiva global, Hermosillo, Universidad de So-
nora, pp. 101-116. 

Vallen Nino, (2015), “Healing Power: Land-Surveing Politics and the Archive of 
Mendoza’s America”, en Romy Köhler/Anne Ebert (eds.), Las agencias 
de lo indígena en la larga era de la globalización, Berlín, Ibero-Ameri-
kanisches Institut Preussischer Kulturbesitz/Gebr. Mann Verlag, pp. 77-98. 

Vargaslugo Elisa y otros, (2005a), Imágenes de los naturales de la Nueva Es-
paña, siglos XVI al XVIII, México, Fomento Cultural Banamex, UNAM. 

Vargaslugo Elisa (2005b), “Imágenes de la conquista en el arte del siglo XVII: 
dos visiones” en Imágenes de los naturales de la Nueva España, siglos XVI 
al XVIII, México, Fomento Cultural Banamex, UNAM. 

Vargas Ugarte S.J. Rubén, (1953-1959), Historia de la Iglesia en el Perú, Burgos, 
Imprenta de Aldecoa, 4 vols. 

Vargas Ugarte, S.J., Rubén, (1954a), Concilios Limenses 1551-1772, Lima, Ti-
pografía Peruana, S.A., 3 vols. 

Vargas Ugarte, S.J., Rubén, (1954b), Historia del Perú, Virreinato (Siglo XVII), 
Buenos Aires, Imprenta López. 

Vargas Ugarte, S.J., Rubén, (1986), “Arias de Ugarte, ilustrísimo Hernando”, en 
Carlos Milla Batres, (ed.), Diccionario Histórico y biográfico del Perú. Si-
glos XV a XX, Lima, Editorial Milla Batres, 260-261. 

Vargas Ugarte, S.J., Rubén, (1986b), “Lobo Guerrero, Bartolomé”, en Carlos Mi-
lla Batres, (ed.), Diccionario Histórico y biográfico del Perú. Siglos XV a 
XX, Lima, Editorial Milla Batres, sección 12, p. 259. 



- 353 - 

Vicens Hualde María, (2021), De Castilla a la Nueva España. El marqués de 
Villamanrique y la política de gobierno en tiempos de Felipe II, Valencia, 
Albatros. 

Villarreal Brasca, Amorina, (2024), El Duque de Lerma. Política y gestión para 
América en la Monarquía de Felipe III, Madrid, Albatros Editores. 

Wiel, Constant van de, (1991), History of Canon Law, Lovaina, Louvain Peeters 
Press Collection. 

Zavala, Silvio Arturo, (1935), “La encomienda indiana”, El Trimestre Econó-
mico, Vol. 2, No. 8, pp. 423-451. [Resención de La encomienda indiana, 
Madrid, Helénica, 1935]. 

Zavala, Silvio Arturo, (1971), Las instituciones jurídicas en la conquista de Amé-
rica, 2a ed., México, Editorial Porrúa. 

Zavala, Silvio Arturo, (1975), “Apuntes sobre virreyes de Nueva España trasla-
dados al Perú”, Diálogos, vol. 11 (6), pp. 16-22. 

Zúñiga, Jean-Paul, (2002), Espagnols d’outre-mer, Emigration, métissage et re-
production sociale à Santiago du Chili, au 17e siècle, París, Editions de 
l’École des Hautes Etudes en Sciences Sociales. 

 





 

 
 
 

Genealogías 
 

Reyes y Virreyes 
 
 
Reyes Virreyes 
  
Corona de Es-
paña 

Nueva España Perú Nuevo Reino 
de Granada 

Río de la Plata 

 
Casa de 

Trastámara 
 

    

Fernando II 
de Aragón 
(1479-1516) + 
Isabel de Cas-
tilla (1474-
1504) 

    

 
Casa de Aus-

tria 
 

    

Carlos I (Car-
los V empera-
dor a partir de 
1519) (1516-
1556) 

    
1535-1550 Anto-
nio de Mendoza 
 
1550-1564 Luis 
de Velasco y 
Alarcón 

1542-1546 
Blasco Núñez 
de Vela 
 
1549-1551 Pe-
dro de la Gasca, 
presidente de la 
audiencia de 
Lima y emisario 
del rey. 
 
1551-1552 An-
tonio de Men-
doza 
 

  



- 356 - 

1552-1556 Au-
diencia goberna-
dora 
 

Felipe II 
(1556-1598) 

 1556-1559 An-
drés Hurtado de 
Mendoza, mar-
qués de Cañete 
 
1561-1564 
Diego López de 
Zúñiga y Ve-
lasco, conde de 
Nieva 
 

  

  1564-1569 Lope 
García de Cas-
tro, gobernador 

  
 1566-1567 Gas-

tón de Peralta, 
marqués de Fal-
ces 
 

  

 1568-1580 Mar-
tín Enríquez de 
Almansa 

   
 1569-1580 

Francisco de 
Toledo y Figue-
roa 
 

  

 1580-1583 Lo-
renzo Suárez de 
Mendoza, conde 
de Coruña 

1580-1583 Mar-
tín Enríquez de 
Almansa 

  

  
1584-1585 Pedro 
Moya de Contre-
ras, arzobispo de 
México (inte-
rino) 
 

1583-1586 Au-
diencia goberna-
dora 

  

 1585-1590 Ál-
varo Manrique 
de Zúñiga, mar-
qués de Villa-
manrique 

   
 1586-1589 Fer-

nando de Torres 
y Portugal, 
conde del Villar 
don Pardo 

  



- 357 - 

  
1589-1595 Luis 
de Velasco y de 
Castilla  
 

 
1588-1595 
Diego García 
Hurtado de 
Mendoza, mar-
qués de Cañete 

  

 1595-1603 Gas-
par de Zúñiga y 
Acevedo, conde 
de Monterrey 
 
1603-1607 Juan 
de Mendoza y 
Luna, marqués 
de Montesclaros 
 
1607-1611 Luis 
de Velasco y 
Castilla, marqués 
de Salinas 
 
1611-1612 Fray 
García Guerra 
OP, arzobispo 
de México (inte-
rino) 
 

1595-1604 Luis 
de Velasco y 
Castilla 
 
1603-1606 Gas-
par de Zúñiga y 
Acevedo, conde 
de Monterrey 
 
1607-1615 Juan 
de Mendoza y 
Luna, marqués 
de Montesclaros 

  
Felipe III 
(1598-1621) 

  

 1612-1621 
Diego Fernán-
dez de Córdoba, 
marqués de 
Guadalcázar 

   
 1615-1621 

Francisco de 
Borja y Aragón, 
príncipe de Es-
quilache 

  

Felipe IV 
(1621-1665) 

    

 1621-1624 
Diego Carrillo de 
Mendoza Pi-
mentel, marqués 
de Gelves y 
conde de Priego  
 
1624-1635 Ro-
drigo Pacheco y 
Osorio, marqués 
de Cerralvo 

1621-1629 
Diego Fernán-
dez de Córdoba, 
marqués de 
Guadalcázar 
 
1629-1639 Luis 
Jerónimo Fer-
nández de Ca-
brera y 

  



- 358 - 

 
 
1635-1639 Lope 
Diez de Aux y 
Armendáriz, 
marqués de Ca-
dereyta 
 

Bobadilla, conde 
de Chinchón 
 
 
 
1639-1648 Pe-
dro de Toledo y 
Leyva, marqués 
de Mancera 

 1640-1642 
Diego López Pa-
checo Cabrera y 
Bobadilla, mar-
qués de Villena y 
duque de Esca-
lona, Grande de 
España 
 
1642 (junio a no-
viembre), Juan 
de Palafox y 
Mendoza, 
obispo de la Pue-
bla de los Ánge-
les (interino) 
 
1642-1648 Gar-
cía Sarmiento de 
Sotomayor y 
Luna, conde de 
Salvatierra, mar-
qués de Sobroso 
 

   

 1648-1649 Mar-
cos de Torres y 
Rueda, obispo 
de Yucatán (inte-
rino) 
 
1650-1653 Luis 
Enríquez de 
Guzmán, conde 
de Alba de Liste 
y de Villaflor 
 

1648-1654 Gar-
cía Sarmiento de 
Sotomayor y 
Luna, conde de 
Salvatierra, mar-
qués de Sobroso  

  

    



- 359 - 

 1653-1660 Fran-
cisco Fernández 
de la Cueva y 
Enríquez, duque 
de Alburquer-
que, Grande de 
España 
 

1655-1661 Luis 
Enríquez de 
Guzmán, conde 
de Alba de Liste 
y de Villaflor 

  

 1660-1664 Juan 
de Leyva y de la 
Cerda, marqués 
de Leyva y de 
Ladrada, conde 
de Baños 

   
 1661-1665 

Diego Benavi-
des y de la 
Cueva, conde de 
Santisteban 

  

  
1664 (junio-octu-
bre) Diego Oso-
rio de Escobar y 
Llamas, obispo 
de la Puebla de 
los Ángeles (go-
bernador inte-
rino) 
 

   

 1664-1673 Anto-
nio Sebastián de 
Toledo y Salazar, 
marqués de 
Mancera 
 
 

   
Carlos II 
(1666-1700) 

1666-1672 Pe-
dro Antonio 
Fernández de 
Castro, conde 
de Lemos 
 
 

  

 1673 (diciembre) 
Pedro Nuño Co-
lón de Portugal, 
duque de Vera-
gua y marqués 
de Jamaica 
 

   

    



- 360 - 

 1673-1680 Fray 
Payo Enríquez 
de Rivera OSA, 
arzobispo de 
México (inte-
rino) 

1674-1678 Bal-
tasar de la 
Cueva y Enrí-
quez, conde de 
Castellar 
 
 

  

  1678-1681 Mel-
chor de Liñán y 
Cisneros, arzo-
bispo de Lima 
(interino) 

  
 1680-1686 To-

más Antonio de 
la Cerda y Ara-
gón, conde de 
Paredes y mar-
qués de la La-
guna 

  

  1681-1689 Mel-
chor de Navarra 
y Rocafull, du-
que de la Palata 

  
 1686-1688 Mel-

chor Portoca-
rrero y Lasso de 
la Vega, conde 
de la Monclova 
 

  

 1688-1696 Gas-
par de La Cerda 
Sandoval Silva y 
Mendoza, conde 
de Galve 

 
 
 
1689-1705 Mel-
chor Portoca-
rrero y Lasso de 
la Vega, conde 
de la Monclova 

  

 1696 Juan de 
Ortega y Monta-
ñés, obispo de 
Michoacán (inte-
rino) 
 

   

  



- 361 - 

 
Casa de Bor-

bón 
 

    

Felipe V 
(1700-1723 / 
1724-1746)  

1696-1701 José 
Sarmiento y Va-
lladares, conde 
de Moctezuma y 
de Tula, Grande 
de España 
 

   

 1701 (noviem-
bre) Juan de Or-
tega y Montañés, 
arzobispo de 
México (inte-
rino) 
 

   

 1701-1711 Fran-
cisco Fernández 
de la Cueva En-
ríquez, duque de 
Alburquerque, 
marqués de Cué-
llar 

1705-1707 Au-
diencia Gober-
nadora 

  

  1707-1710 Ma-
nuel de Sentme-
nat-Oms de 
Santa Pau y de 
Lanuza, mar-
qués de Castel 
dos Rius 

  

  
 
1711-1716 Fer-
nando de Alen-
castre Noroña y 
Silva, duque de 
Linares 
 

 
1710-1716 
Diego Ladrón 
de Guevara, 
obispo de Quito 

  



- 362 - 

 1716-1722 Balta-
sar de Zúñiga y 
Guzmán, mar-
qués de Valero y 
duque de Arión 

1716 Fray 
Diego Morcillo 
Rubio de Au-
ñón, arzobispo 
de Charcas, (in-
terino) 
 

1717-1718 An-
tonio de la Pe-
drosa y Gue-
rrero (goberna-
dor) 

 

  
 
1722-1734 Juan 
de Acuña y Beja-
rano, marqués de 
Casafuerte 

1716-1720 Car-
mine Incola Ca-
racciolo, prín-
cipe de Santo 
Buono, duque 
de Castel de 
Sangro 
 

1718-1723 
Jorge de Villa-
longa, conde de 
la Cueva [su-
presión del vi-
rreinato] 

 

Luis I (1723)  1720-1724 Fray 
Diego Morcillo 
y Rubio de Au-
ñón, arzobispo 
de Lima 
 

1724 Antonio 
Manso y Mal-
donado, presi-
dente goberna-
dor 

 

  1724-1736 José 
de Armendáriz, 
marqués de 
Castelfuerte 
 

  

 1734-1740 Juan 
Antonio de Vi-
zarrón y 
Eguiarreta, arzo-
bispo de México, 
(interino) 
 

 
1736-1745 José 
Antonio de 
Mendoza Caa-
maño y Soto-
mayor, marqués 
de Villagarcía 
 

  

 1740-1741 Pedro 
de Castro y Fi-
gueroa, duque de 
la Conquista, 
marqués de Gra-
cia Real 
 

 1740-1748 Se-
bastián de Es-
lava Alzaga Be-
rrio y 
Eguiarreta 

 

 1742-1746 Pedro 
Cebrián y Agus-
tín, conde de 
Fuenclara 

   



- 363 - 

Fernando VI 
(1746-1759) 

1746-1755 Fran-
cisco de Güemes 
y Horcasitas, 
conde de Revilla-
gigedo 

1745-1761 José 
Antonio Manso 
de Velasco y 
Sánchez Sama-
niego, conde de 
Superunda 

1749-1753 Juan 
Alfonso Piza-
rro, marqués 
del Villar 

 

 1755-1760 Agus-
tín de Ahumada 
y Villalón, mar-
qués de las Ama-
rillas 

 1753-1761 José 
Manuel de So-
lís y Folch de 
Cardona 

 

Carlos III 
(1759-1788) 

 
1760 (abril-octu-
bre) Francisco 
Cajigal de la 
Vega 

   

  
1760-1766 Joa-
quín de Montse-
rrat y Ciurana, 
marqués de 
Cruillas 

 
 
1761-1776 Fe-
lipe Manuel Ca-
yetano Amat y 
Junyent Planella 
y Vergós 

1761-1772 Pe-
dro Messía de 
la Cerda, mar-
qués de la Vega 
de Armijo 

 

 1766-1771 Car-
los Francisco de 
Croix, marqués 
de Croix 
 

   

 1771-1779 Anto-
nio María de Bu-
careli y Ursúa 

 1772-1775 Ma-
nuel de Guirior 
y Portal de 
Amate 

 

  1776-1780 Ma-
nuel de Guirior 
y Portal de 
Amate 

 
1776-1782 Ma-
nuel Flórez 
Martínez de 
Angulo Maldo-
nado y 
Bodquín 

1776-1778 Pedro 
Antonio de Ce-
vallos Cortés y 
Calderón 

 1779-1783 Mar-
tín de Mayorga 

 
1780-1784 
Agustín de Jáu-
regui y Aldecoa 

 
1782 (abril-ju-
nio) Juan de 
Torresar y Díaz 
Pimienta 

1778-1784 Juan 
José Vértiz y Sal-
cedo 



- 364 - 

 1783-1784 Ma-
tías de Gálvez 

 1782-1788 An-
tonio Caballero 
y Góngora, ar-
zobispo de 
Santa Fe 

 

  
1785-1786 
Bernardo de 
Gálvez, vizconde 
de Galveston y 
conde de Gálvez 

1784-1790 
Francisco Teo-
doro de Croix 

 1784-1789 Nico-
lás del Campo 
Maestrecuesta de 
Saavedra, mar-
qués de Loreto 

  
1786-1787 Au-
diencia Gober-
nadora 

   

  
1787 (agosto) 
Alonso Núñez 
de Haro y Pe-
ralta, arzobispo 
de México 

   

 
 
Carlos IV 
(1789-1808) 

 
1787-1789 Ma-
nuel Antonio 
Flórez Martínez 
de Angulo Mal-
donado y 
Bodquín 

  
 
1789 (enero-ju-
lio) Francisco 
Gil de Taboada 
Lemos y Villa-
maría 

 

  
1789-1794 Juan 
Vicente Güemes 
Pacheco de Padi-
lla y Horcasitas, 
conde de Revilla-
gigedo 

 
 
1790-1796 
Francisco Gil de 
Taboada Lemos 
y Villamaría 

 
 
 
1789-1797 José 
de Ezpeleta y 
Galdeano Di-
castrillo y 
Prado 

1789-1795 Nico-
lás Antonio de 
Arredondo 

  
1794-1798 Mi-
guel de la Grúa 
Talamanca, mar-
qués de Branci-
forte 
 

 
 
1796-1801 
Ambrosio 
O’Higgins, 
marqués de 
Osorno 

 1795-1797 Pedro 
Melo de Portu-
gal y Villena 



- 365 - 

 1798-1800 Mi-
guel José de 
Azanza 

 1797-1803 Pe-
dro de Men-
dieta y Múz-
quiz 

1797-1798 Anto-
nio Olaguer y 
Feliu 
 
1799-1801 Ga-
briel de Avilés y 
Fierro, marqués 
de Avilés 

 1800-1803 Félix 
Berenguer de 
Marquina y Fitz-
Gerald 

 
1801-1806 Ga-
briel de Avilés y 
Fierro, marqués 
de Avilés 

  
1801-1805 Joa-
quín del Pino y 
Rozas 

  
1803-1808 José 
Joaquín Vicente 
de Iturrigaray y 
Aróstegui de 
Gainza y Larrea 

 
 
1806-1816 José 
Fernando de 
Abascal y Souza 

1803-1810 An-
tonio Amar y 
Borbón Argue-
das y Vallejo de 
Santa Cruz 

 
1805-1807 Ra-
fael de Sobre-
monte, marqués 
de Sobremonte 

José Bona-
parte (1808-
1813) 

 
1808-1809 Pedro 
Garibay, virrey 
interino 

  1807-1809 San-
tiago de Liniers y 
de Bremond, 
conde de Bue-
nos Aires 

Fernando VII 
(1808, 1814-
1833) 

 
1809-1810 Fran-
cisco Javier Li-
zana y Beau-
mont, arzobispo 
de México, (inte-
rino) 

   
1809-1810 Balta-
sar Hidalgo de 
Cisneros 

  
1810-1813 Fran-
cisco Javier Ve-
negas de Saave-
dra 

 1810-1812 Be-
nito Pérez de 
Valdelomar 

 
1811 Francisco 
Javier de Elío y 
Olóndriz 

  
1813-1816 Félix 
María Calleja del 
Rey y Bruderlo-
sada Campeño y 
Montero de Es-
pinosa, conde de 
Venadito 

 1812-1818 
Francisco 
Montalvo, capi-
tán general 
 
1818-1820 Juan 
de Sámano 

 



- 366 - 

 1816-1821 Juan 
José Ruiz de 
Apodaca y Eliza 
Gastón de Iriarte 
López de Letona 
y Lasqueti 

1816-1821 Joa-
quín de la Pe-
zuela Griñán y 
Sánchez Muñoz 
de Velasco 

  

  
1821 (julio) Pe-
dro Francisco 
Novella, (inte-
rino) 
 

 1821-1822 Juan 
de la Cruz 
Mourgeon 

 

 1821 (julio-octu-
bre) Juan 
O’Donojú y 
Orián, jefe polí-
tico 

   

 



 

 
 

 
 
 













- 373 -

Otros títulos de la Colección “Síntesis” 

1. LAPEYRE, Henri.- Las etapas de la política exterior de Felipe II. 
Agotado 

2. ELLIOTT, John H.- El Conde-Duque de Olivares y la herencia de Felipe II. 
Agotado 

3. KAMEN, Henry - PÉREZ, Joseph.- La imagen internacional de la España de
Felipe II.  Agotado 

4. DOMÍNGUEZ ORTIZ, Antonio.- Notas para una periodización del reinado de 
Felipe II. 1984. 182 págs. (Ref. 9081)
(ISBN 84-86192-27-7) Agotado 

5. MOLAS RIBALTA, Pedro.- Consejos y Audiencias durante el reinado de Fe-
lipe II. 1984. 120 págs. (Ref. 9076) (ISBN 84-600-3460-7) Agotado 

6. SALVADOR ESTEBAN, Emilia.- Felipe II y los moriscos valencianos. Las re-
percusiones de la revuelta granadina (1568-1570). 1987. 59 págs. (Ref. 9113)
(ISBN 84-7762-024-5) 2'70 € 

7. BELENGUER CEBRIÁ, Ernesto.- La Corona de Aragón en la época de Felipe 
II. 1986. 79 págs. (Ref. 9111) (ISBN 84-86192-67-6) 2'70 € 

8. ENCISO RECIO, L. M. y otros.- Revueltas y alzamientos en la España de Felipe 
II. 137 págs. (Ref. 9170) (ISBN 84-7762-283-3) 4'81 € 

9. VILLARI, R. y PARKER, G.- La política de Felipe II. Dos estudios. 1996. 118 
págs. (Ref. 9210) (ISBN 84-7762-606-5) Agotado 

10. GARCÍA CÁRCEL, Ricardo.- Felipe II y Cataluña. 1997. 107 págs. (Ref. 9224) 
(ISBN 84-7762-726-6) 4'81 € 

11. RODRÍGUEZ SALGADO, M. J.- Felipe II, el “Paladín de la cristiandad” y la 
paz con el turco. 2004. 186 págs. (Ref. 9318) 
(ISBN 84-8448-273-1) 9,90 € 



- 374 - 

12. KAGAN, Richard L.- El Rey recatado. Felipe II, la historia y los cronistas del 
Rey. 108 págs. (Ref. 9319) (ISBN 84-8448-274-X)  Agotado 

 
13.  BENNASSAR, Bartolomé.- «Confesionalización» de la monarquía e inquisi-

ción en la época de Felipe II. 44 págs. (Ref. 9372) 
 (ISBN 978-84-8448-514-8) 9,20 € 
 
MARCOS MARTÍN, Alberto y BELLOSO MARTÍN, Carlos (Coord.).- Felipe II y la 

Monarquía de España. Estudios de la Cátedra “Felipe II”. Recopilatorio de los 
volúmenes I a XII en CD-ROM. (Ref. 9377) (ISBN 978-84-8448-533-9) 13,45 € 

 
14. BOUZA, Fernando.- Felipe II y el Portugal Dos Povos. Imágenes de esperanza 

y revuelta. Prólogo de Nuno Gonçalo Monteiro. 102 págs.  
 (ISBN 978-84-8448-597-1)  9,52 € 
 
15. RUIZ IBÁÑEZ, José Javier.- Laberintos de hegemonía. La presencia militar de 

la Monarquía Hispánica en Francia a finales del siglo XVI. Prólogo de Carlos 
Belloso Martín. 128 págs. (ISBN 978-84-8448-721-0) 9,62 € 

 
16. CARDIM, Pedro.- Portugal unido y separado. Felipe II, la unión de territorios 

y el debate sobre la condición política del Reino de Portugal. Prólogo de Jean-
Frédéric Schaub. 290 págs. (ISBN 978-84-8448773-9) 12,02 € 

 
17. SORIA MESA, Enrique.- La realidad tras el espejo. Ascenso social y limpieza 

de sangre en la España de Felipe II. Prólogo de Teófanes Egido. 138 págs.  
 (ISBN 978-84-8448-868-2 11,54 € 
 
18. CHECA CREMADES, Fernando.- Renacimiento Habsbúrgico. Felipe II y las 

imágenes artísticas. Prólogo de Miguel Ángel Zalama. 204 págs.  
 (ISBN: 978-84-8448-950-4) 14,42 € 
 
19.  RODRÍGUEZ DE DIEGO, José Luis.- Memoria escrita de la monarquía Hispá-

nica. Felipe II y Simancas. Prólogo de Diego Navarro Bonilla. 236 págs.  
 (ISBN 978-84-8448-963-4) 14,42 € 
 
MARCOS MARTÍN, Alberto y BELLOSO MARTÍN, Carlos (Eds.).- Estudios de la 

Cátedra “Felipe II” en su 50 aniversario. 596 págs. (ISBN 978-84-1320-075-0)
 40,00 € 

 
20. SANZ AYÁN, Carmen.- Éxitos y fracasos de una nobleza efímera: Nicolao 

Grimaldo, el gran banquero de Felipe II. Prólogo de Isabella Iannuzzi. 174 
págs. (ISBN 978-84-1320-220-4) 15,39 € 

 
21. CÁMARA MUÑOZ, Alicia.- Grandeza de poder y saber. Felipe II y sus inge-

nieros. Prólogo de Carlos Belloso Martín. 200 págs.  
 (ISBN: 978-84-1320-227-3)  11,54 € 



- 375 - 

 
22.- RIVERO RODRÍGUEZ, Manuel.- Felipe II, la Tercera vía y la monarquía 

universal. Prólogo de M. J. Rodríguez-Salgado. 135 págs. 
 (ISBN 978-84-1320-278-5) 12,50 € 
 

 
 

 
 
 





«CÁTEDRA FELIPE II»

Universidad de Valladolid

COLECCIÓN «SÍNTESIS» XXIII

MONARQUÍA RECONDUCIDA
Modulaciones del dominio real en el ámbito eclesiástico,

Perú y Nueva España (siglo XVI al XVII)

ÓSCAR MAZÍN

Prólogo de José Javier Ruiz Ibáñez

M
ON

AR
QU

ÍA
 R

EC
ON

DU
CI

DA
M

od
ul

ac
io

ne
s d

el 
do

m
in

io
 re

al 
en

 el
 ám

bi
to

 ec
les

iás
tic

o,
Pe

rú
 y

 N
ue

va
 E

sp
añ

a (
sig

lo
 X

VI
 al

 X
VI

I)

LINEA DE CORTELI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LINEA DE CORTE

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E


	Genealogías
	Reyes y Virreyes

	Página en blanco



