
Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa)
12 de diciembre de 2024 a 21 de febrero de 2025

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira



3

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

UNIVERSITY OF VALLADOLID / UNIVERSIDAD DE VALLADOLID
Chancellor / Rector: Antonio Largo Cabrerizo
General Secretary / Secretaría General: Helena Villarejo Galende
Vice-Rector for Communication, Culture and Sport / Vicerrectora de Comunicación, Cultura y 
Deporte: Rebeca San José Cabezudo
Director of the MUVa / Directora del MUVa: Irune Rosario Fiz Fuertes

EXHIBITION / EXPOSICIÓN
Organises and exhibits / Organiza y expone: Cátedra de Estudios sobre la Tradición (UVa) & 
Alas y Viento. Sección Máscaras del Mundo
Curator / Comisaria: M.ª Pilar Panero García
Assembly / Montaje: Equipo Técnico del MUVa & Alas y Viento. Sección Máscaras del Mundo

CATALOGUE / CATÁLOGO
Edition / Edición: Universidad de Valladolid
Coordination / Coordinación: M.ª Pilar Panero García
Texts / Textos: M.ª Pilar Panero García & Ignacio Rovira Benet
Translation / Traducción: Ana Álvarez Guillén
Masks / Máscaras: Alas y Viento. Sección Máscaras del Mundo
Photography / Fotografía: Jesús Caramanzana Carrera by MASKS
Cover / Cubierta: Gaetano Armenio by Editrice L´Imagine
Layout / Maqueta: Luis Vincent Sans
Print / Impresión: Cargraf Impresores

ISBN: 978-84-1320-323-2
Legal Deposit / Depósito Legal: DL VA 645-2024
DOI: https://doi.org/10.35376/10324/72204
Handle: https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

© Of the texts and their photographs, their authors
© MUVa. University of Valladolid 2024

Printed in Spain / Impreso en España

This publication is part of the project “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, nº 101139852 
funded by the European Education and Culture Executive Agency (EACEA) in the call ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 
May 2023, earmarked for ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises. Execution 
period: 01/02/2024 to 31/01/2027 (duration: 36 moths). Principal Investigator: M.ª Pilar Panero García (University of Valladolid).

Attached to the Recognised Research Group of the University of Valladolid IDINTAR: 
Identity and artistic exchanges. From the Middle Ages to the contemporary world.

PROJECT COORDINATOR



5

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

AYV Alas y Viento/ Sección Máscaras del Mundo 
https://www.alasyviento.es/mascaras-del-mundo/

Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)
https://unveilingthemasks.uva.es/

Artisans / Artesanos

José Javier Sánchez Hernández
Paul Buță
Carlos Ferreira
Michele Vedele
Ernesto Antonio Salgado
Ermenegildo Gil
Francisco Añel Alonso, «El Sastre de Castro»
Santiago Martínez Santana
Jorge Domínguez Couso, «Minas»
Luis Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes
Adáo Almeida
Carlos Andrés Santos
Arnau Codina
Jesús Hernández Sánchez
Pablo de la Fuente García
Constantin Anghel
Adriana Mariti
Paola Paties
Taller Karta Ruga
Alice Atelier by Prof. Agostino Dessi
Flavio Gervasutti
Taller Ventura & Hosta
Xavi Badia. Taller La Gárgola
Escola d’Art d’Olot
Jorge Sancho Santamaría
Ramón Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca
Șerban Terțiu
Atelier Russo
Peter Mitdiel
Taller Arlequín (unknown/desconocido)

Acknowledgements / Agradecimientos

Conchita Pérez Gil, Alas y Viento
Xosé Manuel Seisas Ares
Alba Cuñé, Escola d´Art Ondara
Associació La Processó de Verges
Albert Roig, Associació de Cultura Popular d’Ordino
Isabel de la Fuente, Cucurrumachos, Navalosa
Joao Alfaiate, Diabo, Lazarím
Adelina Dogaru, Universitatea din București
Federación Provincial de Máscaras de Zamora, 
MascaraZA
Festival de Danzas y Máscaras Abulenses, 
Mascarávila
To all anonymous artisans



7

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

INDEX / ÍNDICE

Foreword....................................................................................................................................................9
Presentación.............................................................................................................................................11

Preface.....................................................................................................................................................14
Preámbulo................................................................................................................................................15

Interactions between the past and the present........................................................................................17
Interacciones entre el pasado y el presente.............................................................................................23

I. Folk Carnival Masks
Máscaras del Carnaval folklórico.............................................................................................................33

II. Masks of the Baroque Courtly Carnival and the Commedia dell’Arte
Máscaras del Carnaval cortesano barroco y la Commedia dell’Arte.......................................................99

III. Masks for Christmas and Holy Week performances
Máscaras para representaciones de Navidad y Semana Santa............................................................129

IV. Corpus Christi Masks
Máscaras del Corpus Christi..................................................................................................................143

V. Funerary Masks
Máscaras funerarias...............................................................................................................................157

VI. Theatre, Performance and Contemporary Masks
Máscaras para teatro, performances y contemporáneas......................................................................163



9

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

It is a privilege for the Museum of the University of Valladolid (MUVa) to host this exhibition curated by 
professor at the University of Valladolid Pilar Panero. It is an activity associated to the University of 
Valladolid’s GIR (Recognized Research Group) “Identity and artistic exchanges. From the Middle Ages 

to the Contemporary World (IDINTAR)”.

Exhibited here are examples of the Wings and Wind Collection of Masks of the World, which Nacho Rovira 
has been collecting over several decades. Rovira has been generous enough to lend part of his mag-
nificent collection for this exhibition, some of whose masks have been recognized by UNESCO and are 
regularly displayed in a Permanent Exhibition in Barcelona.

The passion of an inveterate collector and traveller thus comes together with the rigorous and instructive 
enthusiasm of Professor Panero, who is also the director of the Professorship of Studies on Tradition at 
the UVa, the Joaquín Díaz Foundation’s university division, and main researcher of the European Project 
Unveiling the Arts and Works behind the MASKS.

Even though the profiles of many members of different teams are researchers, this is a teaching project 
and, above all, the number of diverse agents that it brings together should be highlighted. In this sense, 
thanks to its wide network of contacts and its excellent connection with associations, groups, documen-
tary producers, and photographers, among others, who are interested in mask culture, the MASKS project 
has managed to involve its relevant artisans. Furthermore, one of its aims, looking towards the future, is to 

Foreword



10 11

provide students from vocational training centres and universities with various skills, those linked to artis-
tic, anthropological and ethnographic abilities, which are necessary to consolidate the presence of masks. 
This without neglecting the importance of acquiring entrepreneurial and digital skills that allow them to 
develop a business project around these interests. Therefore, it is a project that, although it does not ne-
glect research and connects our university with others and with various educational centres, transcends 
the academic community by focusing on the transfer of knowledge, a concern that is so present today.

The general public can also feel enticed to mask culture thanks to this exhibition. For the inexperienced 
masks only evoke a stereotypical vision of Carnival or, at most, a connection with non-European cultures 
and their impact on the First Avant-garde. And that is one of the main values ​​of this exhibition, that of 
opening the doors to newbies to a rich heritage that is still present throughout the world, as close as 
Zamora, as far away as Romania, to stick to the geographical coordinates that this exhibition covers —al-
though Rovira’s collection brings together pieces from more than forty countries—. Masks are created for 
very different reasons and functions. The rituals they are part of and the artisan and creative processes 
around them, strengthen the sense of community; they become a sign of identity. However technologically 
advanced our world may be, the “symbolic capital” inherent to the masks that Panero talks about in her 
introductory text is far from being extinguished; it is only transformed and reinvented, as we can see here.

In short, both the MASKS project and Alas y Viento aim to recognise the values ​​of mask art and culture. It 
is an effort with common objectives, although it is made from different fields. At MUVa we are proud to also 
contribute to the dissemination of these values ​​and we thank the MASKS Project and the Alas y Viento 
collection for giving us the opportunity to make this possible.

Irune Fiz Fuertes
Director of the Museum of the University of Valladolid (MUVa)

Es un privilegio para el Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa) acoger esta exposición co-
misariada por la profesora de la Universidad de Valladolid Pilar Panero. Se trata de una actividad 
vinculada al GIR de la Universidad de Valladolid «Identidad e intercambios artísticos. De la Edad 

Media al mundo contemporáneo (IDINTAR)».

Se exhiben aquí ejemplares de la colección de Máscaras del Mundo Alas y Viento, que ha ido recopilando 
Nacho Rovira a lo largo de varias décadas. Rovira ha tenido la generosidad de ceder para esta exhibición 
parte de su magnífica colección, algunas de cuyas máscaras han sido reconocidas por la UNESCO y se 
encuentran expuestas habitualmente en una Muestra Permanente en Barcelona. 

Confluye así la pasión de un coleccionista y viajero empedernido con el entusiasmo riguroso y divulga-
tivo de la profesora Panero, que es además directora de la Cátedra de Estudios sobre la Tradición de la 
UVa, —rama universitaria de la Fundación Joaquín Díaz— e investigadora principal del Proyecto Europeo 
Unveiling the Arts and Works behind the MASKS. 

Se trata de un proyecto docente, aunque los perfiles de muchos miembros de distintos equipos son in-
vestigadores y sobre todo se debe destacar la cantidad de agentes distintos que suma.  En este sentido, 
gracias a su amplia red de contactos y a sus excelentes relaciones con asociaciones, grupos, productores 
de documentales, fotógrafos… interesados en la cultura de la máscara, el proyecto MASKS ha consegui-
do implicar a los artesanos en esta materia, pero también tiene entre sus propósitos el de mirar al futuro, 
al dotar a los estudiantes de centros de formación profesional y universidades de diversas habilidades, 

Presentación



12

aquellas ligadas a las destrezas artísticas, antropológicas y etnográficas, que son necesarias para conso-
lidar la presencia de las máscaras, pero sin dejar de lado la adquisición de las habilidades emprendedoras 
y digitales que permitan desarrollar un proyecto empresarial en torno a estos intereses. Por tanto, es un 
proyecto que no se queda en las esferas académicas, aunque no descuida la investigación y conecta 
nuestra universidad con otras y con diversos centros educativos, pero trasciende la comunidad académi-
ca, al volcarse en la transferencia de conocimiento, hoy en boca de todos. 

También el común de la sociedad puede sentirse concernida por la cultura de la máscara gracias a esta 
muestra. Para los no iniciados en este mundo, las máscaras solo nos evocan una visión estereotipada del 
Carnaval o, como mucho, las vinculamos con las culturas no europeas y su incidencia en las Primeras 
Vanguardias. Y ese es uno de los principales valores de la presente exposición, el de abrirnos las puer-
tas a los legos a un riquísimo acervo que sigue presente en todo el mundo, tan cerca como Zamora, tan 
lejos como Rumanía, por ceñirme a las coordenadas geográficas que abarca esta muestra —aunque la 
colección de Rovira reúne piezas de más de cuarenta países—. Las máscaras se crean por muy diferentes 
razones y funciones. Los ritos de los que forman parte, los procesos artesanos y creativos en torno a ella, 
afianzan la sensación de comunidad, se convierten en una seña de identidad. Por muy tecnologizado que 
esté nuestro mundo, el «capital simbólico» inherente a las máscaras del que habla Panero en su texto in-
troductorio, está lejos de extinguirse; tan solo se transforma y reinventa, como podemos comprobar aquí. 
En definitiva, tanto el proyecto MASKS como Alas y Viento aspiran a reconocer los valores del arte mas-
carero y la cultura de las máscaras. Es un trabajo con unos objetivos comunes, aunque se haga desde 
terrenos diferentes. Desde el MUVa nos sentimos orgullosos de contribuir también a la difusión de estos 
valores y agradecemos al Proyecto MASKS y a la colección Alas y Viento brindarnos la oportunidad de 
hacerlo posible. 

Irune Fiz Fuertes
Directora del Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa)



14 15

Durante exactamente 44 años, he viajado por el mundo localizando y adquiriendo máscaras, un 
arte ancestral enraizado con la religión animista, con la fascinante fiesta del Carnaval y con la 
historia, las tradiciones, los mitos y las leyendas de comunidades de todo el planeta. Es una 

colección plenamente amortizada en conocimientos y experiencias que han enriquecido mi vida expo-
nencialmente. Se ha recorrido mucho camino desde entonces en exposiciones, proyectos educativos y 
conferencias divulgativas.

La colección Alas y Viento de Máscaras del Mundo, consta, en estos momentos, de 155 piezas de 42 
países y cuatro continentes, muchas de ellas ligadas al Patrimonio Cultural Intangible de la Humanidad, y 
tenemos la Muestra Permanente de esta colección en la sede de Amigos UNESCO Barcelona (AUB) en la 
calle Mallorca 207. La AUB se ha convertido en la primera y única institución civil de la Península Ibérica 
con una muestra permanente de máscaras del mundo, un arte de intenso contenido cultural.

Dudé en su día cómo llamar a esta colección y me decanté por «Alas y Viento» ya que estas piezas de 
arte y cultura son personajes, espíritus y ancestros que han viajado con sus alas hasta nuestros días 
como pájaros inmemoriales impulsados por vientos de fe e ilusión. Mostramos estas mascaras viajeras 
con la humilde esperanza de que vivan y sigan nuevas corrientes y sinergias durante mucho tiempo. En 
este sentido, ha sido un regalo conocer a Pilar Panero, artífice de esta colaboración con la prestigiosa 
Universidad de Valladolid y con el interesante y necesario proyecto europeo «Unveiling the Arts and Works 
behind the MASKS». Presentamos con placer esta exposición en el MUVa, siempre con el fin último de la 
difusión del arte mascarero.

Nacho Rovira
Alas y Viento

Preámbulo

For exactly 44 years, I have travelled the world locating and acquiring masks, an ancient art rooted in 
the animist religion and linked to the fascinating Carnival festival and the history, traditions, myths, 
and legends of communities around the world. It is a collection that has fully paid off in knowledge 

and experiences that have enriched my life exponentially. We have come a long way since then through 
exhibitions, educational projects and informative conferences.

The Alas y Viento de Máscaras del Mundo collection currently consists of 155 pieces from 42 countries 
and four continents, many of them linked to the Intangible Cultural Heritage of Humanity, and we have the 
Permanent Exhibition of this collection at the headquarters of Amics de la UNESCO de Barcelona (AUB) 
on 207 Mallorca Street. AUB has become the first and only civil institution in the Iberian Peninsula with a 
permanent exhibition of mask art from around the world, an art of intense cultural content.

It took me a while to decide what to call this collection and I ended up naming it “Alas y Viento”, or “Wings 
and Wind,” since these artistic and cultural pieces are characters, spirits and ancestors that have travelled 
with their wings to this day like ancient birds driven by winds of faith and hope. These travelling masks are 
exhibited in the -humble- hope that they will live on and follow new currents and synergies for a long time 
to come. Thus, it has been a gift to meet Pilar Panero, the creator of this collaboration with the prestigious 
University of Valladolid and with the interesting and necessary European project “Unveiling the Arts and 
Works behind the MASKS”. We are pleased to present this exhibition at the MUVa, always with the ulti-
mate goal of spreading mask art.

Nacho Rovira
Alas y Viento

Preface



17

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

When we talk about masks we automatically think of primitive art, a category that, fortunately, 
has been freed from the negative connotations it had when it began to be used in colonial 
Europe to refer to the production of “others”, those subjugated peoples who lived like “us” in 

prehistory. That is, primitive art was the art of the “savages” and, at best, that of the regressive “barbar-
ians” incapable of producing artistic works within prestigious classes’ European canons. It was this idea 
that was also applied to “our others”, the peasants who produced their “popular” works from their impov-
erished or subsistence economies. Popular is another name for primitive.

This outdated nineteenth-century theory, which saw primitive or popular arts as old-fashioned, naive and 
childish forms, was partly accepted and partly overcome by primitivists such as Gauguin, Picasso or the 
members of the Russian group Knave of Diamonds. The latter claimed Russian popular culture and com-
bined it with exotic and “primitive” cultures. One of the elements of exotic and rural cultures that valued 
and fascinated the members of the artistic avant-garde were masks. Their consideration as primitive or 
popular art was combined with their appreciation as a cultural and utilitarian artifact in rituals and cults 
defended by folklore and indigenism. In opposition to developmentalism or colonialism, popular arts have 
been fundamental to endorse identities against industrialization and globalization, the latter understood as 
cultural colonization. And this is where we are today.

Interactions between the past and the present



18 19

Mask culture is embedded in the music, dance and oral traditions of popular cultures, as well as in both 
long-lasting and ephemeral crafts. Today, masks are still produced for many recreational, ritual and aes-
thetic purposes that validate the idea of ​​tradition. In other words, masks are a malleable support for 
communities to participate in the changing social structure. In this field, that of artisanal (or artistic) pro-
ductions, concept of “field” taken from Pierre Bourdieu, we witness hybrid processes in highly globalized 
contexts that are based on borrowings and contaminations in which it is very difficult to differentiate what 
is cultured or popular, what is archaic or modern. The collapse occurs from the very use of the materials 
and this exhibition, in which there is a plastic piece created with a 3D printer, is an example of this. How-
ever, what is important is the idea of ​​tradition grounded on objects constructed with aesthetic categories 
that are maintained, although they can also be infringed and even subverted.

The “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS” project is open to craftwork around mask culture 
from different angles, although we are interested in masks insofar as they can express sociocultural mes-
sages groups identify with to a greater or lesser degree. These groups have the capacity to intervene in 
the mask, which is perceived as a cultural, symbolic and economic capital in which both those who have 
traditionally been linked to celebrations with masks, as well as others promoted by powerful groups that 
act from institutions, participate. These levels that MASKS collects are also clearly appreciated in craft-
manship. On the one hand, we have local builders who handcraft their masks, costumes and accessories 
for their parties, others who make them in workshops on commission and others who rely on their sym-
bolic capital to reproduce them in works of art or souvenirs. In any case, and regardless of whether the 
makers define themselves as craftsmen, artists or both, MASKS was born with the idea of ​​making visible 
these works and, in the process, the communities that have allow us continue to enjoy masks, even if, on 
many occasions, in a residual way.

We share the interest in the knowledge and appreciation of mask art with the Alas y Viento project started 
by Nacho Rovira more than forty years ago. This is an unfinished and ongoing project. The Masks of the 
World collection, which currently has 155 pieces from America, Africa, Asia and Europe, is continually ex-
panded and updated. Currently 28 masks in the collection belong to celebrations inscribed on the list of 
Intangible Cultural Heritage of Humanity, so the collection has a Permanent Exhibition at the headquarters 
of Amics de la UNESCO in Barcelona.

This collaboration was born from this shared interest. Alas y Viento has generously made a selection of 
their masks from the four countries that make up the MASKS consortium —Romania, Italy, Spain and 

Portugal—, also including an Andorran mask, L’ultima ossa d´Ordino, which we have incorporated for 
several reasons. The most important one is that this project that works in very specific territories is open 
to others. The Ordino mask serves as an example of other European masks that have the bear as their pro-
tagonist, and are used in celebrations in the Pyrenees also recognised as Intangible Heritage of Human-
ity by UNESCO in 2022: Encamp, also in Andorra; and Arles-sur-Tech (Arles), Prats-de-Mollo-la-Preste 
(Prats de Molló i la Presta) and Saint-Laurent-de-Cerdans (Sant Llorenç de Cerdans) in France. The five 
Romanian masks have been acquired expressly for this exhibition thanks to the knowledge and mediation 
of Professor Adelina Dogaru from the University of Bucharest, a member of MASKS. Nine Italian masks, 
four Portuguese and nineteen Spanish masks are on display. Of the latter, four from Castile and Leon have 
been incorporated into Alas y Viento recently, joining the two that were already there. There are also three 
Galician masks, one from Extremadura, one from La Mancha, and a large representation of Catalan masks.

Although it is not very easy to put the masks in order due to the lack of a unique ritual or performative af-
filiation of some, we have organized this catalogue into six bloks that, although numerically unequal, are 
representative of European masks: masks from the folkloric Carnival; masks from the Baroque courtly Car-
nival and the Commedia dell´Arte; masks for Christmas and Easter performances; Corpus Christi masks; 
funeral masks and; finally, masks for theatre, performances and contemporary art.

The largest group is the first one, as Carnival is still the king of masks. Twenty traditional carnival masks 
are on display, with an uncertain origin and a significant folkloric base. Here Carnival is understood as a 
broad period that begins in December and ends with the beginning of Lent. We incorporate the celebra-
tions of Christmas and St. Stephen (Zangarrón of Sanzoles and Chocalheiro), the New Year’s festivities 
(Sārsāliā and Chocalheiro) and St. Anthony (Boe and Merdule), St. Sebastian (Jarramplas), the Virgin of 
the Candles (botarga of Guadalajara) and the Carnival or Entroido itself with a Galician trilogy of very 
representative masks (peliqueiro, pantalla, boteiro), caretos of Podence, a diabo from Lazarim, and some 
cencerros from Villanueva de Valrojo, L’ultima Ossa of Ordino, a machurrero from Pedro Bernardo and a 
cucurrumacho from Navalosa. This block closes with two Romanian masks, a cuci and a cucoaice, which 
are used for carnival rituals at the beginning of Lent. This is not surprising, since in many places, contrary 
rites were celebrated, such as processions and prayers of atonement for sinners during the Carnival.

The Alas y Viento collection has a considerable number of very interesting and beautiful pieces used in 
courtly carnivals and with a Baroque aesthetic -they are older, such as the one in Venice-, out of which 
we have made a selection. The Venetian pieces are the Volto, the Bauta, the Medusa, the Venetian mask, 



20 21

the Cat; and also Jolly, a very showy, Harlequin mask inspired by the Commedia dell´Arte. Of Spanish 
manufacture is Día y Noche, used in Els Carnastoltes de Vilanova i la Geltrú, with masquerade aesthetics.

Other contexts in which the use of the mask has persisted are Christmas and Holy Week representations. 
Although these representations have been lost in many places, some of them are preserved together 
with their masks. In the case of pastorelas or pastoradas such as Els Pastorets, a performance in Navata 
(Gerona), the Dimoni appears with a mask that is functional for theatre, as it leaves the actor’s mouth un-
covered so that he can be clearly understood. This Devil is a “contradictory” character who, in episodes 
such as Herod’s anger, has the dramatic function of mix-up that generates hilarity. In the Passionist plays, 
the Devil, like in the mask of Lucifer used in La Passio of Cervera (Lérida), confirms the theological idea that 
Good, the Cross, defeats Evil, Satan. The mask is one more symbol in this allegory of medieval origin that 
was implemented in a notable way in the Baroque and has survived to this day. In popular performances 
there has been a preference for episodes in which Christ is a man who is born, suffers and dies like anyone 
else, rather than others with theological disquisitions that have little impact on simple people. It is interest-
ing to see how, where they have been maintained or successfully recovered, they have lost the didactic 
function of the past to become the identifying mark of the group that keeps them.

La Dansa de la Mort of Verges, which is performed on Holy Thursday, is also linked to the celebration of 
the Passion. Its masks representing skulls remind everyone that when commemorating the death of the 
Holy One, we must think about our own in advance. Despite their gloom, these rites, rather than being ma-
cabre, were a kind of self-help for a good death and to guide Christians towards eternal life. Even though 
nowadays they are experienced out of context by a secularized society, these remains of the past can be 
stimulating today.

Corpus Christi celebration is another festival that privileges the use of masks. The collection does not in-
clude rostrillos like those used by characters who act as apostles in some processions such as the one in 
Laguna de Negrillos (León), which are similar to those used in Holy Week in places such as in Puente Genil 
(Córdoba), but demonic masks are indeed common. In this exhibition there are three linked to the celebra-
tion of the Solemnity of the Body and Blood of Christ that takes place over several days and with great 
ritual density: the Plen of Berga (Barcelona), the Colacho of Castrillo de Murcia (Burgos) and the Capgross 
of Begur (Girona). Els Plens, one of the troupes of La Patum, represent the infernal orgy with more than one 
hundred devil; the Colacho jumps on the children to scare away evil; or the Capgross, a dragon, which in-

corporates the deep-rooted tradition of giants and cabezudos in Corpus Christi. The devil and the dragon, 
as well as the snake, symbolise the vices that Christ overcomes with his sacrifice evoked in the Eucharist.

In the fifth block we have two funerary masks from Romania. These are not funerary masks, copies of the 
faces of the deceased made with plaster and wax casts, which were made for powerful people such as 
popes following an ancient tradition that intensified in the 18th and 19th centuries. The pieces in the Alas y 
Viento collection are dance masks made by Şerban Terțiu, whose expertise has earned him recognition as 
a Living Human Treasure by UNESCO. Their faces hide weaknesses such as envy, pride, anger and, above 
all, fear of death. In the old days, in the Vrancea County in Moldova, a dance was performed around the 
fire with twelve masked men in the house of a deceased. This dance is called The Little Pepper, Chiparos 
in Romanian, and is preserved in folklore. It is still remembered as a way of relieving the anxieties and grief 
of death for the relatives and as a purifier for the deceased.

The sixth and last block is miscellaneous and includes a selection of three masks from the collection made 
for theatre or contemporary performances and recreations. The Venetian mask of the Giullare Collare rep-
resents the itinerant, street artist who in exchange for food offered a varied show and who could be in a 
liminal space between what is permitted and what is forbidden. This mask shares its aesthetics with those 
of the famous Venice Carnival and the Commedia dell´Arte.

Peter Mitdiel designed the Ola mask for the macro-spectacle, Mediterráni, mar olímpic, created by the 
prestigious theatre company La Fura del Baus for the opening of the 1992 Barcelona Olympic Games. This 
is one of the waves that simulated the sea that Hercules, the personification of strength, crossed to found 
Barcelona when, after having murdered his wife and children, he joined the Argonauts led by Jason to find 
the Golden Fleece. For Nacho Rovira and for many others who have a clear memory of those Olympic 
games, this mask is special because it was part not only of a great spectacle, but of a communal feeling.

The anonymous Triangle Collage represents the back-and-forth paths of Culture. If the historical avant-
gardes were nourished by popular, folkloric, exotic, tribal, magical artists or whatever they are named; 
today a craftsman or artist who is outside a sophisticated and highly valued segment of art is inspired by 
Picasso’s work. Perhaps this cultural hybridisation, in line with Néstor García Canclini, does nothing but 
mirror an economic globalisation that organises and directs its potential consumers into those who opt for 
the visual arts and those who do so for crafts. However, looking at the mask that closes this catalogue we 
perceive a piece born from borrowing or contaminating dynamics, just as those that inspired it were born: 
Nihil novum sub sole.



22 23

Alas y Viento, through its section dedicated to mask culture, is in charge of various educational pro-
grammes, holds exhibitions and gives lectures in various forums that are reinforced with discussions, 
visits and the participation of those groups preserving the festival and other activities with masks. In short, 
we share purposes and a clear educational line that is now materialised in this exhibition. We even share 
the good work of some artisans who have contributed pieces to this collection and have shared their 
techniques with MASKS. We hope that this happy encounter bears fruit in two directions. One is aimed at 
showing novices the wealth still preserved around the mask. The other, no less important, is to both initiate 
those who are unfamiliar with it into the art of mask making, and also to act as a bridge between communi-
ties that, through dialogue, can recognize their shared profound connection with the object of the mask.

We would like to thank Professor Irune Fiz Fuertes, director of this museum, for welcoming this exhibition. 
She received it on the basis that the mask, as heritage, supports many and varied ritual and symbolic 
practices that identify those who wear it; but it is also a vehicle for the social complicity of those who do 
not use masks and, nevertheless, consume them as a heritage asset in the museum. Let us all gather in it.

M.ª Pilar Panero García
Director of the Chair in Tradition Studies (UVa)

Cuando hablamos de máscaras automáticamente tenemos la evocación del arte primitivo, categoría 
que, por fortuna, se ha desprendido de las connotaciones negativas que tuvo cuando se comenzó 
a utilizar en la Europa colonial para referirse a las producciones de los «otros», esos pueblos some-

tidos que vivían como «nosotros» en la Prehistoria. Es decir, el arte primitivo era el arte de los «salvajes» y, 
en el mejor de los casos, el de los «bárbaros» atrasados e incapaces de producir obras artísticas con los 
cánones europeos de las clases de prestigio. Esta idea es la que se aplicó también a «nuestros otros», los 
campesinos que producían sus obras «populares» desde sus economías depauperadas o de subsisten-
cia. Lo popular es otro nombre para lo primitivo.

Esta teoría decimonónica y desfasada que veía en las artes primitivas o populares formas antiguas, inge-
nuas e infantiles, es en parte aceptada y en parte superada por los primitivistas como Gauguin, Picasso 
o los integrantes del grupo ruso de Sota de diamantes. Los últimos reivindican la cultura popular rusa 
y la combinan con las culturas exóticas y «primitivas». Uno de los elementos de las culturas exóticas y 
campesinas que valoraron y fascinaron a los miembros de las vanguardias artísticas fueron las máscaras. 
Su consideración de arte primitivo o popular se combinó con su estimación como artefacto cultural y uti-
litario en rituales y cultos reivindicado desde el folklore y el indigenismo. En la oposición al desarrollismo 
o al colonialismo las artes populares han sido fundamentales para refrendar las identidades frente a la 
industrialización y la globalización, entendida esta última como colonización cultural. Y en este punto es 
donde estamos hoy.

Interacciones entre el pasado y el presente



24 25

La cultura de la máscara se inserta en la música, la danza y la oralidad de las culturas populares, así como 
en las artesanías, las duraderas y las efímeras. Hoy día se siguen produciendo máscaras para muchas 
finalidades lúdicas, rituales y estéticas que validan la idea de tradición. Es decir, las máscaras son un 
soporte plástico para que los grupos participen de la estructura social que es cambiante. En este campo, 
el de las producciones artesanales (o artísticas), concepto «campo» que tomamos de Pierre Bordieu, 
asistimos a procesos híbridos en contextos muy globalizados que se sustentan en préstamos y contami-
naciones en los que es muy complicado diferenciar lo que es culto o popular, lo que es arcaico o moderno. 
La quiebra se produce desde el uso mismo de los materiales y esta exposición, en la que hay una pieza 
en plástico creada con una impresora 3D, es una muestra de ello. Sin embargo, lo importante es la idea 
de tradición en base a unos objetos construidos con unas categorías estéticas que se mantienen, aunque 
también se pueden infringir e, incluso, subvertir.

El proyecto «Unveiling the Arts and Works behind the MASKS» está abierto a la artesanía en torno a la 
cultura de la máscara desde diferentes ángulos, aunque nos interesan las máscaras en tanto en cuanto 
son capaces de expresar mensajes socioculturales con los que se identifican en mayor o menor grado 
los grupos. Estos tienen capacidad para intervenir en la máscara que se percibe como un capital cultu-
ral, simbólico y económico del que participan los grupos que tradicionalmente se han vinculado a cele-
braciones con máscara, como otros nuevos fomentados desde grupos de poder que actúan desde las 
instituciones. En las artesanías también se aprecian bien estos niveles que MASKS recoge. Por un lado, 
tenemos constructores locales que fabrican artesanalmente sus máscaras, trajes y accesorios para sus 
fiestas, otros que las construyen en talleres por encargo y otros que se basan en el capital simbólico para 
recrearlas en obras de arte o suvenires. En cualquier caso, y sin importar si los constructores se definen 
como artesanos, artistas o ambas cosas, MASKS nació con la idea de visibilizar estos trabajos y, ya de 
paso, a las comunidades que han hecho que sigamos gozando con las máscaras, aunque sea, en no 
pocas ocasiones de forma residual.

Compartimos el interés por el conocimiento y la puesta en valor del arte mascarero con el proyecto Alas y 
Viento iniciado por Nacho Rovira hace más de cuarenta años. Este es un proyecto que no ha concluido y 
está abierto. La colección Máscaras del Mundo, que actualmente ha llegado a las 155 piezas de América, 
África, Asia y Europa, se amplia y actualiza continuamente. Actualmente 28 máscaras de la colección 
pertenecen a celebraciones inscritas en la lista del Patrimonio Cultural Intangible de la Humanidad, por lo 
que la colección tiene una Muestra Permanente en la sede de Amigos UNESCO de Barcelona.

De este interés compartido nace esta colaboración por la que, generosamente, Alas y Viento, hace una 
selección de sus máscaras adscritas a los cuatro países que conforman el consorcio de MASKS —Ru-
manía, Italia, España y Portugal— y una máscara andorrana, L’ultima ossa d´Ordino, que incorporamos 
por varios motivos. El más importante, es que este proyecto que trabaja unos territorios muy concretos 
está abierto a otros. La máscara de Ordino sirve de muestra de otras máscaras europeas que tienen al 
oso como protagonista, utilizadas en celebraciones de los Pirineos reconocidas también como Patrimo-
nio Intangible de la Humanidad por UNESCO en 2022: Encamp, también en Andorra; y Arles-sur-Tech 
(Arles), Prats-de-Mollo-la-Preste (Prats de Molló i la Presta) y Saint-Laurent-de-Cerdans (Sant Llorenç de 
Cerdans) en Francia. Las cinco máscaras rumanas se han adquirido expresamente para esta exposición 
gracias a los conocimientos y la mediación de la profesora Adelina Dogaru de la Universidad de Bucarest, 
socia de MASKS. Se exponen nueve máscaras italianas, cuatro portuguesas y diecinueve españolas. De 
estas últimas, cuatro de las castellano y leonesas han sido incorporadas a Alas y Viento recientemente y 
se suman a dos que ya estaban. También hay tres mascaras gallegas, una extremeña, una manchega y 
una nutrida representación de máscaras catalanas. 

Aunque no es muy fácil ordenar las máscaras pues algunas no tienen una adscripción ritual o performativa 
unívoca, hemos organizado este catálogo en seis bloques desiguales numéricamente, aunque represen-
tativos de las máscaras europeas: máscaras del Carnaval folklórico; máscaras del Carnaval cortesano 
barroco y la Commedia dell´Arte; máscaras para representaciones de Navidad y Semana Santa; máscaras 
del Corpus Christi; máscaras funerarias y; finalmente, máscaras para teatro, performances y contempo-
ráneas. 

El grupo más numeroso es el primero, pues el Carnaval sigue siendo el rey de la máscara. Se exponen 
veinte máscaras de carnavales tradicionales con un origen incierto y una base folklórica importante. En-
tendemos aquí el Carnaval como un amplio periodo que se inicia en diciembre y termina con el inicio de 
la Cuaresma. Incorporamos la celebración en Navidad y san Esteban (el Zangarrón de Sanzoles y Cho-
calheiro), la festividad en Año Nuevo (Sārsāliā y Chocalheiro) y san Antón (Boe y Merdule), san Sebastián 
(Jarramplas), la Virgen de las Candelas (botarga de Guadalajara) y del Carnaval o Entroido propiamente 
dicho con una trilogía gallega de máscaras muy representativas (peliqueiro, pantalla, boteiro), caretos de 
Podence, un diabo de Lazarim, y unos cencerros de Villanueva de Valrojo, L’ultima Ossa de Ordino, un 
machurrero de Pedro Bernardo y un cucurrumacho de Navalosa. Cierran este bloque dos máscaras ruma-
nas, un cuci y un cucoaice que se utilizan para rituales carnavalescos al comienzo de la Cuaresma. No es 



26 27

extraño pues, en muchos lugares, se celebraban ritos contrarios como procesiones y rezos de desagravio 
por los pecadores durante el Carnaval.

La colección Alas y Viento tiene un número considerable de piezas muy interesantes y bellas utilizadas en 
los carnavales cortesanos y con estética barroca, aunque sean más antiguos, como el de Venecia de los 
que hemos hecho una selección. Son piezas venecianas el Volto, la Bauta, la Medusa, el antifaz venecia-
no, el Gato/a; y también Jolly, una máscara muy vistosa, alequinada e inspirada en la Commedia dell´Arte. 
De factura española es Día y Noche empleada en Els Carnastoltes de Vilanova i la Geltrú con la estética 
de los bailes de máscaras.

Otros contextos en los que ha perdurado el uso de la máscara son la representaciones navideñas y pa-
sionistas. Y si bien, estas representaciones se han perdido en muchos lugares, donde se mantienen, con-
servan algunas máscaras. En el caso de las pastorelas o pastoradas como Els Pastorets, representación 
de Navata (Gerona), el Dimoni aparece con una máscara funcional para teatro pues deja la boca del actor 
al descubierto para que se le entienda bien. El Dimoni es un personaje «contradiciente» que en episodios 
como la cólera de Herodes tienen la función dramática del enredo que genera hilaridad. En las pasionistas 
el demonio, como la máscara de Lucifer que se emplea en La Passio de Cervera (Lérida), refrenda la idea 
teológica de que el Bien, la Cruz, vence al Mal, Satán. La máscara es un símbolo más en esta alegoría 
de origen medieval que se implementa de forma notable en el Barroco y que ha llegado hasta nuestros 
días. En las representaciones populares ha habido una predilección por los episodios en los que Cristo 
es un hombre más que nace, sufre y muere como cualquiera, que otras con disquisiciones teológicas 
que poco conmueven a las gentes sencillas. Es interesante ver cómo, donde se han mantenido o se han 
recuperado con éxito, han perdido la función didáctica del pasado para ser seña identitaria del grupo que 
las mantiene.

La Dansa de la Mort de Verges que hace su función el Jueves Santo también es una máscara vinculada a 
la celebración de la Pasión. Sus máscaras que representan calaveras recuerdan a todos que al conmemo-
rar la muerte del Justo debemos pensar en la nuestra con previsión. A pesar de lo tétrico, estos ritos, más 
que en lo macabro, eran una especie de autoayuda para el bien morir y encaminar a los cristianos hacia la 
vida eterna. Ahora los vivimos de forma descontextualizada en una sociedad secularizada, pero, aunque 
sean supervivencias del pasado tienen capacidad para interpelar en el presente.

La celebración del Corpus Christi es otra fiesta que privilegia el uso de la máscara. Si bien en la colección 
no hay rostrillos como los que usan personajes que hacen las veces de apóstoles en algunas procesiones 

como la de Laguna de Negrillos (León), que son similares a los que se usan en las semanas santas como 
en la de Puente Genil (Córdoba), sí son generales las máscaras demoniacas. En esta exposición hay tres 
vinculadas a la celebración de Solemnidad del Cuerpo y la Sangre de Cristo que se lleva a cabo en varios 
días y con gran densidad ritual: un plen de Berga (Barcelona), el Colacho de Castrillo de Murcia (Burgos) y 
el Capgross de Begur (Girona). Els Plens, una de las comparsas de La Patum, representan la orgía infernal 
en la que aparecen más de cien diablos; el Colacho que salta sobre los niños para espantar lo malo; o el 
Capgross, un dragón, que incorpora en el Corpus la tradición muy arraigada de gigantes y cabezudos. El 
demonio y el y dragón, así como la serpiente, representaban los vicios que Cristo había vencido con su 
sacrificio recordado en la Eucaristía. 

En el quinto bloque tenemos dos máscaras funerarias procedentes de Rumanía. Estas no son mascarillas 
funerarias, copias de los rostros de difuntos hechas con vaciados en yeso y en cera, que se hicieron a 
personas con poder como papas siguiendo una tradición antigua que se intensificó en los siglos xviii y xix. 
Las máscaras de la colección Alas y Viento son máscaras que se usaban en una danza y están elaboradas 
por Şerban Terțiu, cuyo saber ha sido reconocido como Tesoro vivo por la UNESCO. Sus rostros escon-
den las debilidades como la envidia, el orgullo, la ira y, sobre todo, el miedo a la muerte. Antiguamente 
en el condado de Vrancea en Moldavia se practicaba una danza ejecutada alrededor del fuego con doce 
hombres enmascarados en la casa del difunto. Esta danza se llama El pimientito, Chiparos en rumano, y 
se conserva de forma folklorística. Todavía se recuerda como forma de aliviar a los familiares las tensiones 
y tristezas de la muerte y como purificadora del difunto.

El sexto y último bloque es misceláneo e incorpora una selección de tres máscaras de la colección ela-
boradas para teatro o performances y recreaciones contemporáneas. La máscara veneciana del Giullare 
Collare representa al artista ambulante, callejero que a cambio de comida ofrecía un espectáculo variado 
y que podía estar en un espacio de liminalidad entre lo permitido y lo prohibido. Esta máscara tiene la 
estética de otras del famoso Carnaval de Venecia y de la Commedia dell´Arte. 

Peter Mitdiel diseñó la máscara Ola para el macroespectáculo, Mediterráneo, mar olímpico, que la presti-
giosa compañía teatral la Fura del Baus creó para la inauguración de los Juegos Olímpicos de Barcelona 
1992. Esta es una de las olas que simularon el mar que Hércules, personificación de la fuerza, cruzó para 
fundar Barcelona cuando, tras haber asesinado a su mujer y a sus hijos, se une a los argonautas lidera-
dos por Jasón para encontrar el vellocino de oro. Para Nacho Rovira y para otros muchos que tenemos 



28

un recuerdo nítido de aquellos juegos esta máscara es especial porque formó parte, no solo de un gran 
espectáculo, sino de un sentir comunitario.

Triangle Collage de autor desconocido representa los caminos de ida y vuelta de la Cultura. Si las van-
guardias históricas se nutrieron de los artistas populares, folklóricos, exóticos, tribales, mágicos o cuan-
tos nombres se le pongan; hoy un artesano o artista que está fuera de un segmento del arte sofisticado 
y muy valorado, se inspira en la obra picassiana. Tal vez esta hibridación cultural, siguiendo a Néstor 
García Canclini, no hace sino reflejar una globalización económica que organiza y dirige a sus potenciales 
consumidores en los que se decantan por las artes plásticas y los que lo hacen por las artesanías. Sin 
embargo, observando la máscara que cierra este catálogo percibimos una pieza nacida del préstamo o 
de lo contaminado tal y como nacieron las que la han inspirado: Nihil novum sub sole.

Alas y Viento desde su sección dedicada a la cultura mascarera se ocupa de diversos programas educati-
vos, realiza exposiciones e imparte conferencias en diversos foros que se refuerzan con coloquios, visitas 
y la participación de los grupos que mantienen la fiesta y otras actividades con máscara. En definitiva, 
compartimos propósitos y una clara línea divulgativa que se materializa ahora en esta exposición. Incluso 
compartimos el buen hacer de algunos artesanos que han brindado piezas a esta colección y han com-
partido sus sus técnicas con MASKS. Deseamos que este feliz encuentro de frutos en dos direcciones. 
Una va encaminada a mostrar a los neófitos la riqueza que todavía conservamos en torno a la máscara. 
La otra, no menos importante, es iniciar a los que desconocen el arte mascarero, y también que las comu-
nidades que las usan se reconozcan en diálogo con otros grupos desconocidos para ellos y para los que 
la máscara también tiene mucha importancia.

Queremos también agradecer a la profesora Irune Fiz Fuertes, directora de este museo, la acogida de esta 
exposición. La ha recibido partiendo de que la máscara, como patrimonio vivo, sirve de soporte a muchas 
y variadas prácticas rituales y simbólicas que identifican a los que las usan; pero también es un vehículo 
para la complicidad social de los que no las usan y, sin embargo, las consumen como un bien patrimonial 
en el museo. Reunamos a todos en él.

M.ª Pilar Panero García
Directora de la Cátedra de Estudios sobre la Tradición (UVa)



31

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

Mi bisabuelo era mascarero, y aun más que carero, que era carísimo. 
Vivía en Plasencia, donde ganó en alquileres de máscaras, cascabeles 
y aderezos de farsas muy buenos reales. En lo que él solía echar mucho 
clavo era en la cuenta de los cascabeles que daba a los danzantes de 
las aldeas, porque los buenos de los labradores, como venían con gran 
prisa de llevar los vestidos para ponerse galanes, malcontábanse, por-
que, al llevar, contábanse a lo sordo, y al traer, contábanse de sorna, y 
con esto pagaban la cascabelada.

Francisco de Úbeda, La pícara Justina (1605)

Articular históricamente lo pasado no significa conocerlo «tal y como 
verdaderamente ha sido». Significa adueñarse de un recuerdo tal como 
relumbra en el instante de un peligro. 

Walter Benjamin, Sobre el concepto de historia (1942)

My Great Grandfather was by Trade a Vizor-Maker, and liv’d at Plaſencia, 
where he got considerably by hiring out of Maſks, Morrice-bells, and 
ſuch like Trumpery for Fairs and Country Sports. But he made the moſt 
of his Morrice-bells, which he let out to Country Dancers, for the Poor 
Simple Clod-Pates, being always in haſte to carry away their Cloaths 
to make themſelves fine, were apt to Miſreckon, and when they came 
back, being at leiſure, they Paid for all.

Francisco de Úbeda, Justina, the Spanish Jilt (1605)

To articulate the past historically does not mean to recognize it “the way 
it really was” (Ranke). It means to seize hold of a memory as it flashes 
up at a moment of danger.

Walter Benjamin, “Theses on The Philosophy of History” (1940)

30



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

I.

Folk Carnival Masks

Máscaras del Carnaval folklórico



34

L’ULTIMA OSSA D’ORDINO

Author: Arnau Codina
Material: fiberglass and acrylic enamel
Dimensions: 30x44,5x21
2024, Ordino, Andorra
Masks of the world (135)

The Pyrenees Bear Festival in February is a tra-
ditional Carnival performance with references to 
bears that is celebrated in Andorra —Ordino and 

Encamp— and in three villages in Alt Vallespir in France 
—Arles, Prats de Molló and Sant Llorenç de Cerdans— 
which were inscribed by UNESCO on the Representa-
tive List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity 
in 2022. The first written references date back to the be-
ginning of the 19th century, but they have a legendary 
background of which oral testimony has been given for 
centuries.

The five festivals are considered a single cultural entity 
linked to the Catalan linguistic area, which is celebrated 
annually in these five villages in the Pyrenees mountain 
range. They symbolise the end of winter and the rebirth of 
spring with the bear awakening from hibernation, as well 
as the relationship between man and nature.

They are satires of power relations in traditional rural soci-
ety and a parody of local current life. A female ganasbear 
faces a group of reapers who don not feel like working the 
owner’s land, there are some mix ups and characters with 
different nuances appear in each town. The bear is finally 

hunted and dies before being resurrected. Els Grallers i 
Tabalers dels Castellers d’Andorra provide the music to-
day. El despertar de l’Osseta, composed for the festivities 
by Andreu Ferrer, is the soundtrack of l’Ossa d’Ordino.

This piece is one of the two existing replicas of the head 
of the Ossa de Ordino. In 2022, the first replica replaced 
the natural head that had been used in the performances 
since the beginning of the 20th century, so that it can be 
displayed and preserved. After more than a hundred years 
of use and given its condition, the Ordino Popular Cul-
ture Association commissioned Arnau Codina, an artist 
specialising in festive imagery, to reproduce the historic 
head while maintaining the characteristics of the original, 
which had already been deformed by the passage of time. 
In 2024, with permission from the Ordino Popular Culture 
Association, the same artist created this second replica.



36

L’ULTIMA OSSA D’ORDINO

Autor: Arnau Codina
Material: fibra de vidrio y esmalte acrílico
Dimensiones: 30x44,5x21
2024, Ordino, Andorra
Máscaras del mundo (135)

Las Fiestas del Oso de los Pirineos de febrero son 
representaciones tradicionales de Carnaval con re-
ferencias a los osos que se celebran en Andorra 

—Ordino y Encamp— y en tres pueblos del Alt Vallespir 
en Francia —Arles, Prats de Molló y Sant Llorenç de Cer-
dans— que fueron inscritas en el 2022 por la Unesco en 
la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial 
de la Humanidad. Las primeras referencias escritas datan 
de principios del siglo xix, pero tienen un fondo legendario 
testimoniado oralmente durante siglos.

Las cinco están consideradas como una sola entidad 
cultural ligada al área lingüística catalana, y se celebran 
anualmente en esos cinco pueblos de la cordillera de los 
Pirineos. Simbolizan el final del invierno y el renacimiento 
de la primavera con el oso despertando de su hiberna-
ción, así como la relación entre el hombre y la naturaleza.

Son sátiras de las relaciones de poder en la sociedad ru-
ral tradicional y una parodia de la actualidad local. Una 
osa se enfrenta a un grupo de segadores con pocas ga-
nas de trabajar la tierra del propietario, se producen en-
redos y aparecen personajes con diferentes matices en 
cada localidad. La osa finalmente es cazada y muere para 

después resucitar. Els Grallers i Tabalers dels Castellers 
d’Andorra ponen hoy la música y El despertar de l’Osseta, 
compuesta para la obra por Andreu Ferrer, es la banda 
sonora de l’Ossa d’Ordino.

Esta pieza es una de las dos réplicas existentes de la ca-
beza de la Ossa de Ordino. En el 2022 la primera réplica 
sustituyó en las representaciones la cabeza natural con 
la que se hacían desde principios del siglo xx, para ex-
ponerla y conservarla. Después de más de cien años de 
uso, y visto su estado, l’Associació de Cultura Popular 
d’Ordino encargó a Arnau Codina, artista especializado 
en imaginería festiva, la reproducción de la histórica ca-
beza manteniendo las características de la original ya de-
formada por el paso del tiempo. En 2024, con permiso de 
l’Associació de Cultura Popular d’Ordino, el mismo artista 
creó esta segunda réplica.



38

ZANGARRÓN DE SANZOLES

Author: José Javier Sánchez 
Hernández
Material: leather, horsehair and textiles (satin and velvet 
ribbons)
Dimensions: 23x30x100
2022, Sanzoles, Province of Zamora, Spain
Masks of the world (103)

The origin of the Zangarrón, which is celebrated in 
Sanzoles on the evening of December 25th and 
on December 26th in honour of Saint Stephen, 

is uncertain. Legend has it that the plague was spread-
ing through the town and the locals implored the saint to 
free them from it and, as this did not happen, the parish 
priest took the saint out in procession. The neighbours, 
tired of the saint not listening to their prayers, decided 
to stone him. One neighbour, in disagreement with such 
acts, dressed up as a masked character, frightening peo-
ple and defending the sacred image.

This mask belongs to the typology of masked whippers. 
The Zangarrón is accompanied by other young men who 
are two stewards, four dancers, two musicians and three 
roasters and they perform four types of dances accom-
panied by a drummer, who is the director of the function. 
This is an old party for young people with a request for a 
Christmas present and a shared meal, the mutis or silence 
meal during which they cannot speak. Whoever breaks 
this rule during the feast, he/she receives a strong blow, 
this time from the drummer, and pays a fine.

This masked celebration has traditionally been associ-
ated with the quintos, marking the transition from youth to 
adulthood and functioning as a rite of initiation. Taking on 
the role of the Zangarrón once signified the formal entry of 
young men into the adult community. With the disappear-
ance of compulsory military service, the celebration has 
gradually shifted toward a broader, collective dimension 
and today stands as a key expression of the shared iden-
tity of the village of Sanzoles. At the same time, recent 
processes of cultural revaluation and patrimonialisation of 
rural life have encouraged the symbolic reappropriation of 
this and other masked festivities within the province.

Unlike many comparable traditions, which lack system-
atic historical documentation, Sanzoles preserves an 
exceptional record of continuity. The local interpretation 
centre holds documents listing the names of young men 
who embodied the Zangarrón in specific years —such 
as 1907 and 1922— providing tangible evidence of the 
long-standing transmission of the ritual. Nevertheless, the 
celebration has experienced interruptions, notably during 
the Spanish Civil War, illustrating the impact of sociopoliti-
cal contexts on the persistence of cultural practices. More 
recently, during the COVID-19 pandemic, the Zangarrón’s 
appearance was partially maintained, with the masked 
figure processing alone and without accompaniment.



40

ZANGARRÓN DE SANZOLES

Autor: José Javier Sánchez 
Hernández
Material: cuero, crin de caballo y textiles (cintas de raso 
y terciopelo)
Dimensiones: 23x30x100
2022, Sanzoles, Zamora, España 
Máscaras del mundo (103)

El origen del Zangarrón, que se celebra en Sanzoles 
sus vísperas el día 25 de diciembre por la tarde y 
su función el 26 de diciembre en honor a san Este-

ban, es incierto. Cuenta la leyenda que la peste se exten-
día por el pueblo y los lugareños imploraban al santo para 
que les librase de ella y, como esto no ocurría, el párroco 
sacó al santo en procesión. Los vecinos cansados de que 
el santo no escuchase sus plegarias decidieron apedrear-
lo. Un vecino, en desacuerdo con tales actos, se disfrazó 
de personaje enmascarado asustando a las gentes y de-
fendiendo la imagen sagrada.

Esta máscara pertenece a la tipología de enmascarados 
fustigadores. El Zangarrón que va acompañado por otros 
mozos que son: dos mayordomos, cuatro bailonas, dos 
tocadores y tres asadores que ejecutan cuatro tipos de 
danzas acompañados de un tamborilero, que es el direc-
tor de la función. Se trata de una antigua fiesta de quintos 
con petición de aguinaldo y comensalismo, la comida del 
mutis en la que no pueden hablar. Si alguien quebranta 
esta norma durante el ágape recibe un vergazo, esta vez 
por parte del tamborilero, y paga una multa.

Esta festividad ha sido entendida siempre como la cele-
bración de los quintos, simbolizando el paso de la juven-
tud a la adultez. Participar como quinto constituye, por 
tanto, un auténtico rito de iniciación. En la actualidad, con 
la desaparición del servicio militar obligatorio, la fiesta se 
ha transformado en una celebración colectiva que repre-
senta la identidad de todo el pueblo de Sanzoles. Ade-
más, los recientes procesos de puesta en valor y patrimo-
nialización de la antigua vida campesina han propiciado 
una apropiación simbólica de esta y otras celebraciones 
dentro del ámbito provincial.

De manera general, no existen registros sistemáticos ni 
continuos que documenten la celebración anual de las 
fiestas de enmascarados hasta fechas muy recientes. No 
obstante, el caso de Sanzoles constituye una excepción 
destacada. En su centro de interpretación se conservan 
documentos con los nombres de los mozos que desem-
peñaron el papel del Zangarrón en distintos años —como 
1907 o 1922—, lo que permite establecer una clara con-
tinuidad histórica de esta manifestación festiva. Aun así, 
se sabe que la celebración se interrumpió en ciertos pe-
riodos, como durante la Guerra Civil, lo que demuestra 
cómo los acontecimientos sociopolíticos pueden influir 
en la pervivencia de las expresiones culturales. Durante la 
pandemia del COVID-19, la salida del Zangarrón se reali-
zó de forma simbólica, con su aparición en solitario y sin 
acompañamiento.



42

These masks are from the town of Șivița, in the 
commune of Tuluceşti, Galaţi County, but they 
are characteristic of the New Year’s Carnival 

throughout the region of Moldova. In the context of the 
New Year, the mask, transvestism and parody compose 
a picture where overflowing fantasy gives life not only to 
fantastic and grotesque characters, but also to incarna-
tions of human vices. Greed, envy, cowardice, laziness, 
cunning, stupidity, hypocrisy and excess seem to escape 
from Pandora’s box, suffocating the world during the few 
hours between the new year and the old, evoking the 
chaos of beginnings. Alongside grotesque masks and 
costumes comes another multicoloured parade: a cari-
cature of the world’s hierarchy with institutions and rules 
that must be challenged during the Carnival, and along 
with them, comical transvestites, almost trivialised. Above 
them all appears Death, waving her symbols, the scythe 
and the sickle, and reminding everyone of the irrevers-
ibility of the passage of time. There are also parades of 
devils, bears and other zoomorphic masks.

A wide variety of materials are used to make these masks: 
animal skin, textiles, wooden or bean teeth, hats, feath-
ers, threads, gourd… Some masks are made on a wo-
ven structure of corn leaves on a dense wool fabric or 
a contemporary industrially worked substitute. The horns 
may be from a ram. The eyes are elaborated out of wal-
nut shells and, for greater consistency, are sewn on both 
sides. In the past, the lower part was left free to allow 
greater flexibility of expression since the movement of the 
wearer made the eyes move more dynamically.

Paul Buță’s masks are characterized by a special atten-
tion to expressiveness. This mask represents Sărsăilă, a 
popular name for the devil. Tradition says that he is never 
depicted angry, but rather the opposite, with a satisfied 
expression and always ready to cause trouble. He is the 
leader of the devils’ parade.

Sărsăilă

Author: Paul Buță
Material: dyed corn husks, textiles, sheepskin, beans and gourd
Dimensions: 30x15x77
2024, Șivița, Galaţi County, Romania
Masks of the World (147)



44

Estas mascaras corresponden a la localidad de 
Șivița, en la comuna de Tuluceşti, condado de 
Galaţi, pero son características del Carnaval de 

Año Nuevo en toda la región de Moldavia. En el contexto 
de Año Nuevo, la máscara, el travestismo y la parodia 
componen un cuadro donde la fantasía desbordante da 
vida, no solo a personajes fantásticos y grotescos, sino 
también a encarnaciones de los vicios humanos. La ava-
ricia, la envidia, la cobardía, la pereza, la astucia, la estu-
pidez, la hipocresía y el desenfreno parecen escapar de 
una caja de Pandora, sofocando el mundo durante las 
pocas horas entre el año nuevo y el viejo, evocando el 
caos de los comienzos. Junto a las máscaras y disfraces 
grotescos viene otro desfile multicolor: una caricatura de 
la jerarquía del mundo en el que el Carnaval desafía las 
reglas y las instituciones. También desfilan los travestis 
cómicos, casi banalizados, y, por encima de todos ellos, 
aparece la Muerte, agitando sus símbolos: la guadaña y 
la hoz, recordando a todos la irreversibilidad del paso del 
tiempo. En el desfile participan diablos, osos y otras más-
caras zoomorfas.

Para la fabricación de estas máscaras se utilizan una gran 
variedad de materiales: piel de animal, textiles, dientes de 
madera o de frijoles, sombreros, plumas, hilos, calaba-
za… Algunas máscaras están hechas con una estructura 
trenzada de hojas de maíz sobre un tejido denso de lana 
o un sustituto contemporáneo trabajado industrialmente. 
Los cuernos pueden ser de carnero. Los ojos están reali-
zados con cáscaras de nuez y, para mayor consistencia, 
se cosen en ambos lados. En el pasado la parte inferior 
se dejaba libre para permitir una mayor flexibilidad de ex-
presión, ya que el movimiento del portador hacía que los 
ojos se movieran de forma más dinámica.

Las máscaras de Paul Buță se caracterizan por una aten-
ción especial a la expresividad. Esta máscara representa 
a Sărsăilă, un nombre popular para el diablo. La tradición 
dice que nunca se le representa enfadado sino todo lo 
contrario, con una expresión de satisfacción y siempre 
dispuesto a causar problemas. Es el líder del desfile de 
los diablos.

Sărsăilă

Autor: Paul Buță
Material: hojas de maíz teñidas, textiles, piel de oveja, frijoles y calabazas
Dimensiones: 30x15x77
2024, Șivița, Galaţi, Rumania
Máscaras del mundo (147)



46

CHOCALHEIRO

Author: Carlos Ferreira
Material: painted fulharanço (white poplar) wood
and horse tail
Dimensions: 37x15x63
2019, Sendim, Municipality of Miranda do Douro, 
Portugal 
Masks of the world (102)

The Chocalheiro of Bemposta-Mogadouro, in the 
Portuguese region of Trás-os-Montes, is one of 
the most iconic masks in Europe. On Decem-

ber 26th of each year, the “tame” Chocalheiro goes out 
through the streets of this town, accompanied by his 
stewards, receiving alms for the village’s Virgin, Nossa 
Senhora das Neves. On January 1st, it is the “fierce” 
Chocalheiro who goes through the streets also asking for 
donations, although this time they are for baby Jesus. The 
festival is a clear appropriation and adaptation of an an-
cient rite by the Catholic Church, which is also the guard-
ian of the mask during the year.

Prior to the ritual itself, the mandas are held, a kind of auc-
tion led by the steward in which people bid for the right to 
choose the neighbour who will embody the Chocalheiro. 
The wearer of the mask must remain a secret until the end 
of the round.

On New Year’s Day, the same rituals and functions are 
repeated, faithfully reproducing the ceremonial performed 
on St Stephen’s Day. The symbolic role of the Chocalheiro 
is closely associated with the beginning of the new agrar-

ian cycle and with the community’s aspiration for collec-
tive well-being. The act of collecting offerings is linked to 
a local legend according to which the Devil, after attempt-
ing to tempt the Virgin Mary, was condemned to beg for 
alms on behalf of the Virgin and her Son.

The figure takes its name from the chocalhos, or cowbells, 
worn at the waist, together with two bells whose sound 
marks the rhythm of the procession. The Chocalheiro’s 
appearance is quite distinctive: he wears a dark grey lin-
en costume from which brightly coloured ribbons hang, 
swaying with each movement and lending the character a 
vivid, dynamic presence.

The mask, the central element of the ensemble, depicts 
the face of a demon with a goat-like beard. Two oranges 
are impaled on the horns, an element of uncertain origin 
that reinforces the character’s enigmatic quality. In his 
hands, the Chocalheiro carries metal tongs and an inflat-
ed bladder, which he uses during the ritual route to gener-
ate noise, surprise, and playful interaction with the public.

This is a mask full of symbolic elements. It represents 
physical and generative force, fertility. The black back-
ground is associated with magic, death, violence and 
mystery, and red is associated with fire and blood, love, 
attraction and desire, life and heat. The snake that it car-
ries is a symbol of fertility, science, wisdom and, due to 
the shedding of its skin, rebirth and the passing of cycles 
and seasons. The outwardly extended tongue, especially 
in spiritual, esoteric and occultist understandings, repre-
sents the devil. It symbolises mockery, curse, rebellion, 
bloodlust and death.



48

CHOCALHEIRO

Autor: Carlos Ferreira
Material: madera de fulharanço (chopo blanco) pintada
y cola de caballo
Dimensiones: 37x15x63
2019, Sendim, Miranda do Douro, Portugal
Máscaras del mundo (102)

El Chocalheiro de Bemposta-Mogadouro, en la re-
gión portuguesa de Trás-os-Montes, es una de las 
máscaras más icónicas de Europa. El 26 de di-

ciembre de cada año sale por las calles de este pueblo el 
Chocalheiro «manso», en compañía de sus mayordomos, 
recibiendo limosnas para la Virgen del pueblo, Nossa 
Senhora das Neves. El 1 de enero es el Chocalheiro «bra-
vo» el que recorre las calles pidiendo igualmente dádivas, 
aunque esta vez son para el niño Jesús. La fiesta es una 
clara apropiación y adaptación de un rito antiguo por par-
te de la Iglesia católica, que, además, es la guardiana de 
la máscara el resto del año.

Antes de salir se celebran las mandas, una especie de 
subasta que dirige el mayordomo, para ver quién tiene 
derecho a elegir al vecino que encarnará al Chocalheiro. 
El portador de la máscara debe ser secreto hasta que fi-
naliza la ronda.

El día de Año Nuevo se repiten los mismos rituales y fun-
ciones, reproduciendo fielmente el ceremonial del día de 
San Esteban. La función simbólica del Chocalheiro está 
estrechamente vinculada al inicio del nuevo ciclo agrario 
y a la búsqueda del bienestar de la comunidad. La colecta 

se relaciona con una leyenda local, según la cual el dia-
blo, tras tentar a la Virgen María, fue condenado a pedir 
limosna en favor de la Virgen y del Niño Jesús.

El Chocalheiro toma su nombre de los chocalhos o cen-
cerros que porta, junto con dos campanas que resuenan 
a su paso, marcando el ritmo de la fiesta. Su imagen re-
sulta inconfundible: viste un traje de lino gris oscuro, del 
que cuelgan cintas de vivos colores que se agitan con el 
movimiento, dotando al personaje de una presencia vi-
brante y dinámica.

Su máscara, elemento central del conjunto, representa el 
rostro de un demonio con barba de chivo. En los cuernos 
lleva dos naranjas espetadas, un detalle de origen incierto 
que refuerza su carácter enigmático. En sus manos em-
puña unas tenazas y una vejiga inflada, instrumentos que 
utiliza durante el recorrido ritual, provocando ruido, sor-
presa y diversión entre los asistentes.

Esta es una máscara repleta de elementos simbólicos. 
Representa la fuerza física y generadora, la fertilidad. El 
color negro de fondo se asocia a la magia, la muerte, la 
violencia y el misterio, y el rojo encarna el fuego y la san-
gre, el amor, la atracción y el deseo, la vida y el calor. 
La serpiente que porta es símbolo de fertilidad, ciencia, 
sabiduría y, por la muda de su piel, del renacer y del trans-
currir de los ciclos y de las estaciones. La lengua sacada 
hacia fuera, sobre todo en ámbitos espirituales, esotéri-
cos y ocultistas, representa al diablo. Esta es el símbolo 
de la burla, la maldición, la rebeldía, la sed de sangre y la 
muerte.



50

BOE AND MERDULE

Author: Michele Vedele
Material: wild pear and black hornbeam woo
Dimensions: 19x10x27/30x12x75
2021, Ottana, Region of Sardinia, Italy
Masks of the world (95 y 96)

The Carnival of Ottana, a celebration that mixes 
the sacred and the profane, officially begins on 
January 16 with the fire of Sant’Antonio, in Sar-

dinia’s S’Ogulone di Sant’Antoni, and ends on the first 
Sunday of Lent. The most characteristic masks of this 
Carnival are the Su Boe and the Su Merdule.

The Su Boe caratza is reminiscent of a bull and has a star 
carved on the forehead and two leaves on the cheeks. 
The colours used in the mask are traditionally red, green 
and black, natural colours easy to find in nature. The word 
‘Merdule’ is the contraction of the Nuragic mere ‘e su ule, 
which translated means “owner of the ox.”

The role of the Merdule is to dominate Su Boe. The re-
lationship between man and animal is a constant in the 
agro-pastoral world that this Carnival is inspired by. Dur-
ing the festival, the masks stop to stage scenes in which 
the ox rebels and the “master” tries to tame it.

In addition to masks depicting oxen and farmers, there 
are others representing donkeys and pigs, and —less fre-
quently— roe deer and stags. Among them is Sa Filon-
zana, a female character played by a man who is por-
trayed as an elderly, hunchbacked spinner. She is dressed 
in black with her face smeared with soot and she carries a 
spindle and weaves wool. She threatens to cut the thread 
of life of anyone who fails to offer her a drink.

The carnival of Ottana has its roots in peasant and pas-
toral culture, representing some of its most fundamental 
moments. From an anthropological perspective, the de-
piction of rural life is closely linked to archaic ceremonies, 
in particular the Dionysian rites centred on the figure of 
Dionysus, a deity who is reborn cyclically each spring and 
symbolises the awakening of the earth and vegetation. 
This motif forms part of a broader set of magical rituals 
characteristic of the ancient agrarian civilizations of the 
Mediterranean.

The celebration also evokes the ancient Mediterranean 
cult of cattle, in which the bull held a symbolic value as-
sociated with strength and vitality. These rites additionally 
served an apotropaic function, aimed at warding off evil 
spirits and promoting the fertility of the herds. Within this 
context, humans, by subjugating and venerating the bull, 
symbolically seek to approach the animal condition inher-
ent in the carnivalesque universe; through the grotesque 
representation of this transformation, the ritual seeks to 
exorcise the threat that such metamorphosis might mani-
fest in everyday life.



52

BOE Y MERDULE

Autor: Michele Vedele
Material: madera de peral silvestre y madera de carpe 
negro
Dimensiones: 19x10x27/30x12x75
2021, Ottana, Cerdeña, Italia 
Máscaras del mundo (95 y 96)

El Carnaval de Ottana, una celebración que mezcla 
lo sagrado y lo profano, oficialmente empieza el 
16 de enero con el Fuego de San Antonio, en sar-

do S’Ogulone di Sant’Antoni, y acaba el primer Domingo 
de Cuaresma. Las máscaras más características de este 
Carnaval son el Su Boe y el Su Merdule.

La caratza de Su Boe recuerda la figura del toro y tiene ta-
lladas una estrella en la frente y dos hojas en las mejillas. 
Los colores usados en la máscara son tradicionalmente 
rojo, verde y negro, colores fáciles de encontrar en la na-
turaleza. La palabra Merdule es la contracción de mere ‘e 
su ule, que traducida significa «amo del buey».

La función del Merdule es dominar a Su Boe. La relación 
entre el hombre y el animal es una constante en el mun-
do agropastoril en el que se inspira este Carnaval. En la 
fiesta las máscaras se detienen para escenificar momen-
tos en los que el buey se rebela y el «maestro» trata de 
domesticarlo.

Además de máscaras de bueyes y granjeros salen otras 
que representan a burros y cerdos, y, menos numerosas, 
a corzos y ciervos. Sa Filonzana es un hombre que hace 
de hilandera anciana y jorobada, que, vestida de negro y 
con la cara pintada de hollín, porta el huso y teje la lana. 
Amenaza con cortar el hilo de la vida de quienes no la 
asistan dándole bebida.

El Carnaval de Ottana hunde sus raíces en la cultura cam-
pesina y pastoral, de la cual representa algunos de sus 
momentos fundamentales. Desde una perspectiva antro-
pológica, la representación de la vida rural aparece estre-
chamente vinculada a ceremonias arcaicas, en particular 
a los ritos dionisíacos, centrados en la figura de Dioniso, 
divinidad que renace cíclicamente en primavera y sim-
boliza el despertar de la tierra y de la vegetación. Este 
motivo se inscribe en un conjunto más amplio de rituales 
de carácter mágico propios de las antiguas civilizaciones 
agrarias del Mediterráneo.

Esta celebración evoca asimismo el culto antiguo me-
diterráneo al ganado, en el que el toro asumía un valor 
simbólico asociado a la fuerza y la vitalidad. Dichos ritos 
cumplían además una función apotropaica, orientada a 
alejar los espíritus malignos y a propiciar la fertilidad de 
los rebaños. En este contexto, el hombre, al someter y 
venerar al toro, aspira simbólicamente a aproximarse a la 
condición animal propia del universo carnavalesco; me-
diante la representación grotesca de esta transformación, 
se busca exorcizar el peligro de que dicha metamorfosis 
se manifieste como una realidad en la vida cotidiana.



54

JARRAMPLAS

Author: Ernesto Antonio Salgado
Material: cardboard base covered with painted fiberglass 
and horse tail
Dimensions: 62x47x78
2021, Piornal, Province of Cáceres, Spain 
Masks of the world (88)

In the town of Piornal, in the province of Cáceres, at 
the highest point in Extremadura in the Jerte Valley, 
the Jarramplas festival is held every year on January 

19 and 20 in honour of Saint Sebastian. It is one of the 
most internationally recognised Spanish masquerades.

Although some claim its origins are in the rites of the Vet-
tonian clans or in the Roman Saturnalia, the most wide-
spread popular belief tells the story of a cattle rustler who, 
once discovered, was subjected to mockery and punish-
ment by the villagers. What is clear is that, today, Jar-
ramplas embodies evil, and the festival represents the 
triumph of good over evil.

During the festival, the masked man receives from all 
sides the impacts of hundreds of turnips thrown at him 
by the attendees. For this reason, he wears a garment 
weighing more than forty kilos that includes the mask and 
a fibreglass coat of mail to cushion the blows. However, 
despite playing the role of a scapegoat, playing the Jar-
ramplas is a source of pride for the inhabitants of Piornal. 
The candidates wait decades for their turn, as there are 
only two (up to three) Jarramplas each festival.

Beyond the secular legends —Jarramplas as a cattle thief 
or a demon— or the religious ones —Jarramplas as an 
imitation of Saint Sebastian’s martyrdom—, the festival, 
which has been extensively studied by Sebastián Díaz 
Iglesias, possesses enormous ritual density. Today, it is 
a celebration for everyone and of everyone, encompass-
ing both the Piornal inhabitants and those who accom-
pany them. Popular religiosity in Piornal remains vibrant, 
expressed through massive community participation in a 
variety of ritual practices, most notably the Alborás Pro-
cession, High Mass on 20 January, and the subsequent 
singing of the Rosca to Saint Sebastian. This religiosity 
is also evident in rites that take place within the church, 
such as the Bajada and Vestimenta (clothing) of the Saint, 
the devotional act of Besapiés, and the Saint’s ascend to 
his Throne.

Jarramplas wears a multicoloured costume made from 
ribbons and fragments of old clothing, to which a tradi-
tional drum (tamboril) is securely attached. His face is 
then concealed behind a mask, a crucial element in the 
symbolic process of dehumanising the individual and 
ritually transforming him into a diabolical figure. In the 
streets, he faces a fervent crowd —primarily young men 
and women— who await him with songs, brandishing tur-
nips to hurl with merciless force, as though confronting 
the most sinister embodiment of evil. The character en-
deavours to withstand the onslaught without ceasing to 
play the tamboril, maintaining a proud and defiant stance. 
From that moment, a dynamic chase ensues between the 
crowd and Jarramplas, who defends himself by intimidat-
ing participants through his presence, physical proximity, 
and the wielding of two thick cudgels.



56

JARRAMPLAS

Autor: Ernesto Antonio Salgado
Material: base de cartón recubierta de fibra de vidrio 
pintada y cola de caballo
Dimensiones: 62x47x78
2021, Piornal, Cáceres, España
Máscaras del mundo (88)

En la localidad de Piornal, provincia de Cáceres, 
en el punto más alto de Extremadura, en el Valle 
del Jerte, se celebra cada año, los días 19 y 20 de 

enero, la fiesta de Jarramplas en honor a san Sebastián. 
Es una de las mascaradas españolas con más reconoci-
miento internacional.

Aunque algunos sostienen orígenes en ritos de los clanes 
vetones o en las Saturnales romanas, la creencia popular 
más extendida habla de la historia de un ladrón de gana-
do que, tras ser descubierto, fue sometido a burlas y cas-
tigos por los aldeanos. Lo que está claro es que, hoy en 
día, Jarramplas encarna lo maligno y la fiesta representa 
el triunfo del bien sobre el mal.

Durante la fiesta el enmascarado recibe por todos lados 
los impactos de cientos de nabos que le lanza el públi-
co. Por ello, tiene que llevar una vestimenta de más de 
cuarenta kilos de peso, incluida la máscara, y una malla 
(armadura) de fibra de vidrio para amortiguar los golpes. 
Sin embargo, a pesar de encarnar a un chivo expiatorio, 
interpretar al Jarramplas es un orgullo para los habitantes 
de Piornal. Los aspirantes esperan incluso décadas para 
que llegue su turno, ya que solo hay dos o tres Jarram-
plas oficiales en cada fiesta.

Más allá de las leyendas profanas —Jarramplas es un la-
drón de ganado o un demonio— o de la religiosa —Ja-
rramplas imita el martirio de san Sebastián—, la fiesta, 
que ha sido muy bien estudiada por Sebastián Díaz Igle-
sias, tiene una densidad ritual enorme, y hoy día es una 
celebración para todos y de todos los piornalejos y los 
que los acompañan. La religiosidad popular en Piornal se 
mantiene vigente y se manifiesta a través de una parti-
cipación masiva de la comunidad en diversas prácticas 
rituales, entre las que destacan la Procesión de las Albo-
rás, la asistencia a la Misa Mayor del día 20 de enero y el 
posterior Canto de la Rosca a San Sebastián. Asimismo, 
esta religiosidad se expresa en los ritos que tienen lugar 
en el interior del templo, tales como la Bajada y Vestimen-
ta del Santo, el Besapiés y la Subida del Santo al Trono.
 
El personaje viste un traje policromado confeccionado a 
partir de cintas y fragmentos de ropa usada, al que se 
le sujeta convenientemente un tamboril. A continuación, 
oculta su rostro tras la máscara, clave del proceso sim-
bólico de deshumanización del individuo y de su transfor-
mación ritual en figura diabólica. En la calle, se enfrenta 
a una multitud enfervorecida —compuesta fundamental-
mente por hombres y mujeres jóvenes— que lo espera 
entre cánticos, exhibiendo en sus manos los nabos que 
le arrojarán sin contemplaciones, como si se tratara de la 
encarnación más perversa del mal. El personaje procura 
resistir las acometidas sin dejar de tocar el tamboril, man-
teniendo en todo momento una actitud altiva y provoca-
dora. A partir de ese instante se desencadena un periodo 
de persecución y huida entre la multitud instigadora y Ja-
rramplas, quien se defiende intimidando a los participan-
tes mediante su presencia, su proximidad física y el uso 
de dos gruesas cachiporras.



58

BOTARGA

Author: Ermenegildo Gil
Material: walnut wood
Dimensions: 17x10x18
1995, Guadalajara, Spain
Masks of the world (68)

The botarga is a grotesque figure of very ancient 
origin, traditionally associated with the realms of 
chaos and the forbidden. Over time, the Church 

ultimately incorporated it into religious processions as a 
representation of evil; however, in the present day it has 
largely lost its profound symbolic meaning. From a sym-
bolic perspective, the botarga embodies the “reverse side” 
of the social order: anarchy, the inversion of established 
values, ambiguity, heterodoxy, and moral transgression, 
giving form to that which the community rejects yet simul-
taneously needs to define in order to affirm its own order.
Despite ecclesiastical prohibitions against the presence 
of grotesque figures in sacred spaces, the botarga’s 
deep roots in popular tradition fostered its adaptation to 
the Christian calendar, eventually becoming integrated 
into annual festivities accepted by the Church. Over the 
course of time, botargas gradually lost their former alle-
gorical significance as incarnations of evil, and in many 
cases have been reduced to mere picturesque figures, 
deprived of a clearly defined symbolic function.

There are three main types of botargas found in numerous 
villages across the province of Guadalajara, where they 
play a central role in deeply rooted celebrations. Some 
are associated with winter festivals and typically carry ob-
jects used to hit, such as bludgeons or animal bladders. 

Others are responsible for leading the dances of spring 
and summer festivities. A third type appears in loas and 
other forms of popular theatre. They may be more or less 
colourful, with or without horns, and more or less expres-
sive, yet all share a face that conveys something distinctly 
diabolical.

Each municipality has its own botarga with distinctive 
features. This example, from the village of Arbancón in 
the northern mountain range of the province, is charac-
terised by its twisted nose. Dressed in a red, white, and 
blue costume adorned with rosettes, the character pa-
rades through the village on the feast day of Our Lady 
of Candles, ringing cowbells and small bells. The botarga 
knocks on the doors of houses to ask the inhabitants for 
alms, plays castanets, and strikes with its bludgeon those 
who attempt to take the orange it carries in its other hand, 
a symbol of fertility that it offers to young women. This 
masked individual leads the procession in honor of Can-
dlemas and dances, although the group of dancers that 
once accompanied it has since disappeared.

Since 2022, the botargas of Guadalajara have been of-
ficially declared Cultural Interest Asset in the category 
of Intangible Cultural Heritage. This designation marks a 
departure from the state of neglect in which these tradi-
tions found themselves when Pío and Julio Caro Baroja 
filmed, in 1965, an extraordinary documentary capturing 
what they described as the “last” botargas, “so that they 
might remain preserved in the memory of our folklore:” 
the botarga of Montarrón, which performed its vigil and 
ceremony for Saint Sebastian; that of Robledillo de Mo-
hernando, dedicated to Our Lady of Peace; and those 
of Beleña and Retiendas, also dedicated to Our Lady of 
Candles.



60

BOTARGA

Autor: Ermenegildo Gil
Material: madera de nogal
Dimensiones: 17x10x18
c. 1995, Guadalajara, España
Máscaras del mundo (68)

La botarga es una figura grotesca de origen muy 
antiguo, vinculada tradicionalmente al ámbito del 
caos y de lo prohibido. Con el tiempo, la Iglesia 

terminó incorporándola a las procesiones como una re-
presentación del mal; sin embargo, en la actualidad ha 
perdido en gran medida su profundo significado simbóli-
co. Desde una perspectiva simbólica, la botarga encarna 
el «reverso» del orden social: la anarquía, la inversión de 
los valores establecidos, la ambigüedad, lo heterodoxo y 
lo moralmente condenable, dando forma a aquello que la 
comunidad rechaza y, al mismo tiempo, necesita delimitar 
para afirmar su propio orden.

A pesar de las prohibiciones eclesiásticas contra la pre-
sencia de figuras grotescas en los espacios sagrados, su 
fuerte arraigo en la tradición popular propició su adapta-
ción al calendario cristiano, integrándose finalmente en 
festividades del ciclo anual aceptadas por la Iglesia. Con 
el paso del tiempo, las botargas han ido perdiendo su 
antiguo significado alegórico como encarnación del mal, 
hasta quedar reducidas, en no pocos casos, a meros fi-
gurantes pintorescos, privados de una función simbólica 
definida.

Hay tres grandes tipos de botargas repartidos en numero-
sos pueblos de la provincia de Guadalajara que son cen-

trales en muchas celebraciones muy arraigadas. Unas se 
vinculan a fiestas del invierno y suelen llevar algún ele-
mento para golpear, como cachiporras o vejigas. Otras 
son las encargadas de dirigir las danzas de fiestas de 
primavera y verano. Y existe un tercer tipo, que son las 
que actúan en las loas y otras obras teatrales populares. 
Pueden ser máscaras más o menos coloridas, tener o no 
cuernos, ser más o menos expresivas, pero todas poseen 
un rostro que expresa lo diabólico.

Cada municipio tiene una botarga de formas específicas. 
Esta pieza, que corresponde al pueblo de Arbarcón, en 
la serranía norte de la provincia, se caracterizada por su 
nariz torcida. Este personaje revestido con su traje rojo, 
blanco y azul y adornado con florones recorre el pueblo 
el día de la Virgen de las Candelas haciendo sonar sus 
cencerros y cascabeles. Llama a las puertas de las casas 
para pedir limosna a sus moradores, toca las castañuelas 
y golpea con su cachiporra a los le quieran quitar la na-
ranja que lleva en la otra mano, símbolo de fertilidad que 
acerca a las mujeres jóvenes. Encabeza la procesión en 
honor a la Candelaria y danza, aunque se ha perdido el 
grupo de danzantes que lo acompañaban.

Desde 2022 las botargas de Guadalajara están decla-
radas Bien de Interés Cultural, con la categoría de Bien 
Inmaterial. La declaración deja atrás el abandono en el 
que estaban estas tradiciones cuando Pío y Julio Caro 
Baroja filmaron en 1965 en un documento extraordinario 
las «últimas» botargas «para que queden retenidas en la 
memoria de nuestro folklore»: la de Montarrón, que hacía 
sus vísperas y función en San Sebastián, en Robledillo de 
Mohernando, a la Virgen de la Paz, y en Beleña y Retien-
das, también a la Candelaria.



62

The peliqueiro mask, one of the most striking in 
the Spanish Carnival, maintains a perpetual smile 
and an inscrutable gaze. It is topped off with a 

kind of mitre decorated with painted animal motifs that 
makes them distinctive, each piece being unique. The rest 
of the outfit consists of a short jacket, trousers down to 
the knees decorated with tassels, cowbells on the back 
that announce their arrival and a hand whip.

An eternal debate is the difference between the peliqueiro 
of Laza and the cigarrón of Verín. For some, unlike the 
peliqueiro, the cigarrón does not carry a pelica (a piece 
of skin which gives the name to this Carnival character) 
behind the mask. This is, in any case, the only difference 
that exists between these two characters, almost imper-
ceptible to the uninitiated, and even to many experts. Ac-
tually, the only alteration lies in each master’s style.

According to local tradition, peliqueiros were former tax 
collectors who wore masks to avoid being recognised for 
fear of people’s reprisals, but for others the origin of this 
masquerade is lost in the mists of time.

In Laza, where the Galician Carnival, Entroido, is deeply 
rooted, around fifty peliqueiros go out and run to all the 
houses to ring the cowbells hanging from their waists.

The tailor from Castro, according to most people the best 
peliqueiro maker in the country, was determined, when 
I visited him, to abandon his craftwork, discouraged by 
not finding a successor among the young people in the 
surrounding area. In this difficult and degraded area, 
the youth are more concerned about finding a job that 
guarantees their future than about preserving ancestral 
traditions. In many cases, this discouragement is found 
among mask artisans, which endangers the survival of 
this little-known and undervalued art.

PELIQUEIRO

Author: Francisco Añel Alonso, «The tailor of Castro»
Material: amieiro wood, leather and painted aluminium
Dimensions: 46x15x77
1997, Castro de Laza, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (7)



64

La máscara del peliqueiro, una de las más vistosas 
del Carnaval español, mantiene una perenne son-
risa y mirada inescrutable. Se remata con una es-

pecie de mitra adornada con pinturas de animales que 
el artesano individualiza, porque cada pieza es única. El 
resto de la indumentaria se compone de una chaquetilla 
corta, pantalones hasta las rodillas adornados de borlas, 
cencerros a la espalda que anuncian su llegada y un láti-
go en la mano.

Un eterno debate es la diferencia entre el peliqueiro de 
Laza y el cigarrón de Verín. Para algunos, a diferencia del 
peliqueiro, el cigarrón de Verín no lleva detrás de la más-
cara una pelica (trozo de piel que le da nombre a este 
personaje de Carnaval). Esta es, en todo caso, la única 
diferencia que existe entre los dos personajes, casi im-
perceptible para los no iniciados, e incluso para muchos 
entendidos. En realidad, no hay más diferencia que los 
propios estilos de cada maestro.

Los peliqueiros eran, según la tradición local, antiguos 
cobradores de impuestos que se enmascaraban para no 
ser reconocidos por miedo a represalias del pueblo, pero 
para otros el origen de este Carnaval se pierde en la no-
che de los tiempos.

En Laza, donde el Carnaval gallego, Entroido, se conser-
va con mucho arraigo, salen unos cincuenta peliqueiros 
que deben ir a todas las casas corriendo para hacer sonar 
los cencerros que rodean su cintura.

El Sastre de Castro, según la mayoría el mejor creador 
de peliqueiros del país, estaba decidido, cuando lo visi-
tamos, a dejar su trabajo, desanimado por no encontrar 
sucesor entre los jóvenes de los alrededores. En esta 
zona dura y degradada, la juventud está más preocupada 
por encontrar un trabajo que garantice su futuro, que por 
conservar tradiciones ancestrales. En muchos casos se 
encuentra este desánimo entre quienes trabajan las más-
caras, lo cual pone en peligro la supervivencia de este 
arte poco conocido y valorado.

PELIQUEIRO

Autor: Francisco Añel Alonso, «El Sastre de Castro»
Material: madera de amieiro (aliso), piel y aluminio pintado
Dimensiones: 46x15x77
1997, Castro de Laza, Ourense, España
Máscaras del mundo (7)



66

PANTALLA

Author: Santiago Martínez Santana
Material: papier maché
Dimensions: 17x37x46
1995, Xinzo de Limia, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (63)

In the west of the Iberian Peninsula there is a great 
tradition of masks. The Carnival of Xinzo de Limia, the 
longest running in Spain, is located there. The pantal-

las are protagonists of this every year. They are dressed 
in white and wear a red cape with coloured ribbons and 
a mask like this piece. The pantallas run around the town, 
dancing and jumping to enforce the carnival law.

This mask is normally described as a diabolical represen-
tation with horns. It is made in a single piece, a sort of 
rigid helmet decorated with astral motifs. Even though 
the origin of this Carnival and its main mask is unknown, 
there are underlying ancient pre-Roman agricultural and 
livestock purification rites.

The pantalla can be a mocking devil, an invading soldier 
or an extraterrestrial visitor. This may precisely be an-
other unique feature of mask art, the infinite possibilities 
of interpretation depending on the point of view of the 
beholder. And it is also this aspect that always makes it 
extremely difficult to determine an origin. and always, al-
ways, makes it extremely difficult to determine an origin, 
but we do know that these traditions evolve and adapt 
with history.

The Carnival of Xinzo de Limia centres around the pan-
talla, a ritual figure that embodies much of the symbolic 
meaning of the celebration. Its costume —never complete 
without the traditional inflated bladders, which must be 
replaced as they wear out or burst— serves both a per-
formative and coercive function, granting the pantalla the 
power to exert symbolic control over the festive and so-
cial order. Through its interventions, a temporary inversion 
of everyday norms occurs, a hallmark of carnival rituals.

The festival cycle extends over several weeks, beginning 
on Saint Sebastian’s Day, and establishes a progressive 
ritual calendar that includes Domingo Fareleiro, Domingo 
Oleiro, Domingo Corredoiro, as well as Carnival Monday 
and Tuesday. Each day features distinctive practices that 
foster community cohesion and collective participation, 
through ritualised games and shared symbolic actions 
that reinforce social bonds.

The climax takes place on Carnival Tuesday, during a 
vast parade led by a large group of pantallas, followed by 
bagpipe bands and other musical ensembles, along with 
various charangas interspersed among floats and mod-
ern troupes whose costumes evoke characters or scenes 
from contemporary life. Despite the diversity of costumes, 
the public’s attention remains firmly fixed on the pantallas, 
who retain their central role. According to tradition, any 
local resident who fails to attend in costume —even if it 
is not a traditional one— becomes a ceremonial prey for 
the pantallas.



68

PANTALLA

Autor: Santiago Martínez Santana
Material: papel maché
Dimensiones: 17x37x46
1995, Xinzo de Limia, Ourense, España
Máscaras del mundo (63)

En el oeste de la península ibérica hay una gran tra-
dición mascarera. Allí se localiza el Carnaval de 
Xinzo de Limia, el de mayor duración en España. 

Los protagonistas del mismo cada año son las/los «pan-
tallas». Estos van vestidos de blanco, llevan una capa roja 
con cintas de colores y portan máscaras como esta pie-
za. Las pantallas recorren el pueblo corriendo, bailando y 
saltando para imponer la ley carnavalera.

Normalmente se describe esta máscara como una repre-
sentación diabólica con cuernos. Está hecha en una sola 
pieza, una especie de casco rígido decorado con moti-
vos astrales, pero el origen de ese Carnaval y su máscara 
protagonista es desconocido. Sí subyacen antiguos ritos 
agrícolas y ganaderos prerromanos de purificación. 

La pantalla puede ser un diablillo burlón, un soldado inva-
sor o un visitante extraterrestre. Quizás esa, las infinitas 
posibilidades de interpretación dependiendo del punto de 
vista del que la mira, es otra característica intensa y única 
del arte mascarero. Siempre es complicado determinar 
un origen, pero sí sabemos que las máscaras evolucionan 
y se adaptan con la historia.

El Entroido de Xinzo de Limia se organiza en torno a la fi-
gura central de la pantalla, personaje ritual que concentra 
gran parte del simbolismo propio de la celebración. Su 
indumentaria —incompleta sin las tradicionales vejigas, 
que deben reemplazarse a medida que se desgastan o 
rompen— cumple una función tanto performativa como 
coercitiva, pues confiere a la pantalla la capacidad de 
ejercer un control simbólico sobre el orden festivo y so-
cial. A través de su intervención se produce una inversión 
temporal de las normas cotidianas, rasgo característico 
de los rituales carnavalescos.

El ciclo festivo del Entroido se prolonga durante varias 
semanas y comienza el día de san Sebastián, instauran-
do un calendario ritual progresivo que incluye el Domin-
go Fareleiro, el Domingo Oleiro y el Domingo Corredoiro, 
junto con el Lunes y Martes de Carnaval. Cada jornada 
incorpora prácticas singulares que fomentan la cohesión 
comunitaria y la participación colectiva, mediante juegos 
ritualizados y acciones simbólicas compartidas que re-
fuerzan los lazos sociales.

El momento culminante tiene lugar el Martes de Carna-
val, durante un multitudinario desfile encabezado por un 
nutrido grupo de pantallas, seguido de bandas de gai-
tas y de música, así como de diversas charangas que 
se intercalan entre carrozas y comparsas actuales, cu-
yas indumentarias evocan personajes o situaciones de la 
vida contemporánea. Pese a la variedad de disfraces, la 
atención del público se concentra en las pantallas, que 
mantienen su papel protagonista. Según la tradición, todo 
vecino que no acuda disfrazado —aunque el disfraz no 
sea necesariamente tradicional— se convierte en presa 
ceremonial de las pantallas.



70

The boteiro is the most representative character of 
the Carnival of Viana do Bolo, a town of about 
3,000 inhabitants located in the region known 

as the País do Bibei, located between two iconic natural 
spaces, Monte do Invernadeiro and Peña Trevinca. It is 
one of the oldest Entroidos or Galician Carnival with dif-
ferentiating elements that make it unique and, although 
it is not documented, it seems to have its roots in pre-
Roman agricultural and livestock purification rites.

The functions of the boteiro are linked to the folión, a 
troupe formed by a group of neighbours playing tra-
ditional instruments such as drums and hoes. To move 
the public aside and make way for the folión, the boteiro 
pushes, charges and drags some along the ground. He 
runs forwards aided by a coloured pole, the monca, which 
limits the space that must be left free with spectators. He 
also trots to ring the bells or performs jumps leaning on 
the monca.

The expression on the boteiro‘s mask usually ranges from 
mockery to sly smiles with well-marked teeth that show 
aggression to instil with fear. The boteiro has a reptile 
sticking out of the corner of his mouth. The most wide-
spread tradition is that the face is painted black. On the 
sides of the wooden mask there are two leather straps 
that fasten the mask to the boteiro‘s neck and are hidden 
under several folds of tissue paper that act as hair. When 
the mask is fastened, the boteiro puts on a screen made 
of a wire and cardboard frame covered with strips of co-
loured paper that can weigh up to 7 kilos.

Since the 1980s, the comparsas, groups of neighbours 
who travelled through the villages to perform humorous 
theatre pieces called disputas, declined due to the lack of 
young people until they disappeared in the 1990s. It is in 
this performance that the boteiro, folión and the vellos of 
handbells typical of the comparsas come together.

BOTEIRO

Author: Jorge Domínguez Couso, «Minas»
Material: painted walnut wood
Dimensions: 21x10x23,5
2024, Viana do Bolo, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (137)



72

El boteiro es el personaje más representativo del 
Carnaval de Viana do Bolo, una localidad de unos 
3000 habitantes situada en la comarca conocida 

como el País do Bibei. Está situada entre dos espacios 
naturales icónicos, el monte do Invernadeiro y la Peña 
Trevinca. Es uno de los Entroidos más antiguos con ele-
mentos diferenciadores que lo hacen único y, aunque no 
está documentado, parece tener sus raíces en ritos agrí-
colas y ganaderos prerromanos de purificación.

Las funciones del Boteiro están ligadas al fulión, comitiva 
formada por un grupo de vecinos tocando instrumentos 
tradicionales como bombos y azadas. Para apartar al pú-
blico y abrir paso al folión, el boteiro empuja, embiste y 
arrastra por el suelo, y corre hacia delante ayudado de 
una pértiga de colores, la monca, que limita a los espec-
tadores el espacio que debe quedar libre. También trota 
para hacer sonar las esquilas o efectúa saltos apoyándo-
se en la monca.

La expresión de la máscara del boteiro oscila entre la 
burla y la sonrisa socarrona. Marca bien sus dientes que 
muestran la agresividad que infunde miedo. Al boteiro le 
sale un reptil por la comisura de la boca. La tradición más 
extendida es que la cara se pinte de color negro. En los 
laterales de la máscara de madera hay dos correas de 
cuero que ciñen la careta al cuello del boteiro y que que-
dan ocultas bajo varios pliegues de papel de seda que 
hacen la función de pelo. Cuando se fija la máscara, el 
boteiro se coloca una pantalla hecha de un armazón de 
alambre y cartón forrada de tiras de papel de colores que 
puede llegar a pesar unos siete kilos.

Desde los años ochenta, las comparsas, grupos de veci-
nos que se desplazaban por las aldeas para representar 
piezas teatrales humorísticas llamadas disputas, fueron a 
menos por la falta de jóvenes hasta desaparecer en los 
años noventa. Es en ese momento cuando se unen bo-
teiro, folión y los vellos de esquilas propios de las com-
parsas.

BOTEIRO

Autor: Jorge Domínguez Couso, «Minas»
Material: madera de nogal pintada
Dimensiones: 21x10x23,5
2024, Viana do Bolo, Ourense, España
Máscaras del mundo (137)



74

The Caretos of the village of Podence are masked 
men who run and jump, especially after women, 
in a Carnival of ancestral origins that mixes pro-

fane, religious and magical elements. They form a fes-
tive and euphoric procession in which the colour of their 
clothes stands out by ringing the cowbells on their waists. 
Children dressed as Caretos, the facanitos, are also part 
of the Carnival group by following and imitating the el-
ders. They learn and ensure the continuity of the Entrudo 
Chocalheiro.

UNESCO, which declared them Intangible Cultural Heri-
tage of Humanity in December 2019, links them to ancient 
fertility rites, but their origins have been lost in time. Now-
adays the Entrudo Chocalheiro of Podence celebrates the 
end of winter.

Caretos are also associated with the figure of the “devil 
on the loose” who leaves his prison and represents the 
excesses and joy that are allowed at this time of year. 
Alcohol, dancing and sex are as common now as they 
were thousands of years ago, when ancient civilizations 
celebrated the so-called ‘meat feast,’ which, according 
to some studies, dates back to the Greco-Roman period 
(4th and 3rd centuries BC).

Despite the profound social transformations experienced 
by Podence, like many villages in north-western Iberia 
—such as depopulation, migration, and the perception 
that traditional festivities were fading—, the festival of the 
caretos remains vibrant and, in many respects, renewed. 
Young artisans continue to craft the costumes and masks, 
devotedly reinterpreting ancestral rural techniques. Many 
young people return to this village, some solely for Carni-
val, and tourists have become an established part of the 
celebration, even decades after Benjamim E. Pereira’s 
Máscaras Portuguesas (1973), which was based on field-
work conducted in the 1960s.

In recent decades, processes of globalization, digitalisa-
tion, and tourism have generated new forms of engage-
ment with and consumption of popular culture, in which 
local traditions coexist alongside global dynamics.

CARETOS DE PODENCE

Authors: Luís Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes
Material: tin and leather
Dimensions: 14x10x21/15,5x10x22
2019, Podence, Municipality of Macedo de Cabaleiros, Portugal
Masks of the world (64 and 65)



76

Los caretos de la aldea de Podence son hombres 
enmascarados que, en un Carnaval de orígenes 
ancestrales que mezcla elementos profanos, reli-

giosos y mágicos, corren y saltan, especialmente tras las 
mujeres. Forman un cortejo festivo y eufórico en el que 
destaca el colorido de sus vestidos haciendo sonar los 
cencerros que llevan en la cintura. También forman parte 
del grupo carnavalero niños vestidos de careto, los faca-
nitos, que siguen e imitan a los mayores aprendiendo y 
asegurando la continuidad del Entrudo Chocalheiro.

La Unesco, que los declaró en diciembre de 2019 Patri-
monio Cultural Inmaterial de la Humanidad, los vincula a 
antiquísimos ritos de fertilidad, pero sus orígenes se han 
perdido en los tiempos. Hoy día, desde luego, el Entrudo 
Chocalheiro de Podence festeja el fin del invierno. 

A los caretos se les asocia también con la figura del «dia-
blo suelto» que sale de su prisión y que representa los 
excesos y la alegría que se permiten en esta época del 
año. Las bebidas alcohólicas, el baile y el sexo son tan 
comunes ahora como lo eran hace miles de años, cuando 
antiguas civilizaciones celebraban la denominada «fiesta 
de la carne», que, según algunos estudios, se remonta al 
período grecorromano (siglos iv y iii a. C.).

A pesar de los profundos cambios sociales que, como 
tantas otras del noroeste peninsular, ha sufrido la aldea 
de Podence —despoblación, migración y la sensación de 
que las viejas festividades estaban desapareciendo—, la 
fiesta de los caretos sigue viva y, en muchos aspectos, 
renovada. Jóvenes artesanas y artesanos confeccionan 
los disfraces y las máscaras, que reinterpretan con entu-
siasmo antiguas técnicas rurales. Los jóvenes retornan al 
pueblo —algunos solo para el Carnaval—, y los turistas 
son parte de la celebración muchos años después del li-
bro de Benjamim Pereira Máscaras Portuguesas (1973), 
basado en trabajo de campo realizado en los años sesen-
ta del pasado siglo.

En las últimas décadas, la globalización, la digitalización 
y el turismo han dado lugar a nuevas formas de consumo 
y recreación de lo popular, donde las tradiciones locales 
conviven con dinámicas globales.

CARETOS DE PODENCE

Autores: Luís Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes
Material: hojalata y cuero
Dimensiones: 14x10x21/15,5x10x22
2019, Podence, Macedo de Cabaleiros, Portugal
Máscaras del mundo (64 y 65)



78

DIABO DE LAZARIM

Author: Adão Almeida
Material: alder wood
Dimensions: 22x16x76
2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Masks of the world (108)

In Lazarim, in the municipality of Lamego, the demons 
are on the loose. All the authentic masks of Lazarim 
are “baptized”, that is, used in the Carnival. This piece 

was danced by João Alfaiate.

The Carnival of Lazarim is celebrated on “Fat Sunday” 
and, in addition to the famous and multitudinous appear-
ance of the masked people by the population in a spec-
tacular parade with joyful interaction with the public, a 
“war” is established between men and women in a fun at-
mosphere. It is the moment of the reading of the carnival 
testament: A girl reads the godfather’s will and a boy the 
godmother’s. It is a peaceful confrontation between the 
sexes during which the truths kept throughout the year 
are told. No one is safe from satire. The dolls representing 
the characters of the godmather and the godfather are 
burned in front of everyone as a sign of renewal, a “clean 
slate”, a story already in the past that will be rewritten dur-
ing the rest of the year until the next Carnival.

The festival ends with a caldo de farinha (flour broth) and a 
large feijoada (black bean and pork stew), popular dishes 
cooked for the whole town and visitors in the traditional 
way: on embers and in large cauldrons.

In Lazarim, three generations of artisans have coexisted, 
each embodying distinct aesthetic expressions that trans-
form trunks of alder —trees that grow along the banks of 
the River Varosa— into emblematic figures of local tradi-
tion, as documented by Professor Dulce Simões. These 
craftspeople have symbolically inscribed their own cul-
tural universe and imaginative world into their masks, and 
memories of childhood carnival practices confer a deeply 
personal character on their work. The devil mask created 
by Afonso de Almeida e Castro, the oldest known artisan, 
awakened in Adão, at the age of fourteen, an interest in 
mask carving, initially pursued experimentally and later 
sustained over time, purely for the pleasure of the prac-
tice.

The public reading of the testamentos of comadres and 
compadres constitute a carnivalesque ritual that symboli-
cally inverts gender and class hierarchies. Through sa-
tirical and obscene folk songs, men and women stage a 
ritualised confrontation that, for a single day, places rich 
and poor on an equal footing. The metaphorical distribu-
tion of a donkey and a she-donkey results in a grotesque 
body that combines mockery, ritual humiliation, and so-
cial commentary on sexuality. Collective laughter, set 
against the solemnity of those reading the testamentos, 
emphasises the liminal nature of the rite as a temporary 
space of critique and transgression, sustained through its 
annual repetition.



80

DIABO DE LAZARIM

Autor: Adão Almeida
Material: madera de aliso
Dimensiones: 22x16x76
2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Máscaras del mundo (108)

En Lazarim, en el municipio de Lamego, los demo-
nios andan sueltos. Todas las máscaras auténticas 
de Lazarim son «bautizadas», es decir, usadas en 

el Carnaval. Esta pieza fue bailada por João Alfaiate.

En el Carnaval de Lazarim se celebra el «Domingo Gor-
do» y, además de la famosa y multitudinaria aparición de 
los enmascarados por la población en un espectacular 
desfile con alegre interacción con el público, se estable-
ce una «guerra» entre hombres y mujeres en un ambien-
te divertido. Es el momento de la lectura del testamento 
carnavalesco: una chica lee el testamento del compadre 
y un chico el de la comadre. Se trata de un pacífico en-
frentamiento entre sexos durante el cual se dicen las ver-
dades guardadas durante todo el año. Nadie se salva de 
la sátira. Los muñecos que representan a los personajes 
de la comadre y del compadre serán quemados ante to-
dos como señal de renovación, como «borrón y cuenta 
nueva», una historia que ya es pasado y que volverá a 
escribirse durante el resto del año hasta los próximos car-
navales.

La fiesta acaba en torno a un caldo de farinha y una gran 
feijoada, comida popular cocinada para todo el pueblo y 
visitantes, que se elabora al estilo tradicional sobre las 
brasas y en grandes calderos.

En Lazarim han convivido tres generaciones de artesa-
nos, portadoras de expresiones estéticas distintas, que 
convierten un tronco de aliso —árbol que crece en las ori-
llas del río Varosa— en figuras emblemáticas de la tradi-
ción local, como ha estudiado la profesora Dulce Simões. 
Cada uno de estos hombres ha imprimido simbólicamen-
te en sus máscaras su propio universo cultural y su ima-
ginario. Las prácticas carnavalescas de su infancia dotan 
a su obra de un carácter personal. La máscara de diablo 
de Afonso de Almeida e Castro, el artesano conocido de 
mayor edad, despertó en Adão, a los catorce años, su 
interés por la talla de máscaras, que comenzó primero de 
forma experimental y luego de manera continuada, por 
puro placer.

Los testamentos de comadres y compadres constituyen 
un ritual carnavalesco que invierte simbólicamente las 
jerarquías de género y clase. Mediante coplas satíricas 
y obscenas, hombres y mujeres escenifican un enfrenta-
miento ritual que, por un día, iguala a ricos y pobres. El 
reparto metafórico de un burro y una burra produce un 
cuerpo grotesco que combina burla, humillación ritual y 
comentario social sobre la sexualidad. La risa colectiva, 
frente a la solemnidad de los lectores, subraya el carácter 
liminar del rito como espacio temporal de crítica y trans-
gresión, sostenido por su repetición anual.



82

The Antruejo of Villanueva de Valrojo, in the Sier-
ra de la Culebra, has its origin in ancient pagan 
practices that survive with Christianity. It is cel-

ebrated annually in February, in the three days before Ash 
Wednesday, during which the sounds of cowbells can be 
heard and at all hours masked and costumed characters 
can be seen throughout town: they are the cencerros that 
run through its streets threatening with articulated pin-
cers, hayforks, whips, sticks or simply with their hands. 
Whoever does not wear a costume will be pranked.

It is a tradition that, after the festivities, young people visit 
the village houses asking for Christmas presents and cho-
rizo to eat afterwards in fun festive dinners. This tradition 
moves away from pre-established rituals, favoring spon-
taneity. There are no rules or timetables and not even spe-
cific costumes or cowbells. It is in the hayloft of Antruejo 
where the town people gather their costumes, cowbells 
and masks. Anyone who wants to can go there and dress 
up to run around town.

In the post-war period, carnivals were banned throughout 
the country, Villanueva de Valrojo being one of the places 
where they continued to be held, in part, they say, thanks 
to the goodwill of successive mayors who never objected. 
They also say, although it is improbable that during the 
period of greater repression this town was an Arcadia, 
that in the most important days of Carnival, one mayor 
would leave the village pretending not to know when the 
Civil Guard arrived, or another would invite the agents to 
his house to eat and drink so that the villagers could have 
fun outside. These stories show that it is a Carnival that is 
tremendously integrated into a community in which par-
ticipation is not lacking.

On Tuesday, the end of the festivities, the devils appear, 
like lost souls. They are three of them, wearing cork masks 
with tinplate and leather appliques, brown cloaks and 
mournful appearance, carrying torches and a cauldron 
with burning sulfur. The figure of the devil symbolizes the 
end of excesses and the beginning of Lent, reminding all 
participants of the transience of fun and the importance 
of sacrifice.

CARETAS

Author: Carlos Andrés Santos
Material: leather and papier maché
Dimensions:
Leather cencerro: 24x16x9
Papier maché cencerro: 25x16x10
2016 and 2023, Villanueva de Valrojo, Province of Zamora, Spain
Masks of the world (150 y 151)



84

El Antruejo de Villanueva de Valrojo, en la sierra de 
la Culebra, tiene su origen en antiguas prácticas 
paganas que sobreviven con el cristianismo. Se 

celebra anualmente en febrero, en los tres días previos 
al Miércoles de Ceniza durante los que se oirán sonidos 
de cencerros por todo el pueblo y a todas horas se ve-
rán unos personajes enmascarados y disfrazados: son 
los cencerros que corren por sus calles amenazando con 
tenazas articuladas, tornaderas, látigos, palos o, simple-
mente, con las manos. Todo el que está sin disfrazar va a 
ser objeto de sus bromas.

Es tradición que, después del Carnaval, los mozos visiten 
las casas del pueblo pidiendo aguinaldos y chorizos para 
comerlos después en divertidas cenas festivas.

Está tradición se aleja de rituales preestablecidos preva-
leciendo la espontaneidad. No hay normas ni horarios y 
ni siquiera trajes ni cencerros propios. Es en el pajar del 
Antruejo donde la gente del pueblo reúne los trajes, cen-
cerros y caretas. Todo el que quiera, puede ir allí y disfra-
zarse para salir a correr por el pueblo.

En la posguerra, los carnavales fueron prohibidos en todo 
el país, siendo Villanueva de Valrojo uno de los lugares 
donde siguieron realizándose, en parte, dicen, gracias a 
la buena voluntad de los sucesivos alcaldes, que nunca 
se opusieron. Cuentan, aunque resulta inverosímil que 
durante la época de mayor represión este pueblo fuera 
un Arcadia, que en los días más importantes de Carnaval, 
un alcalde se iba del pueblo con el fin de hacerse el des-
entendido cuando llegara la Guardia Civil, y otro invitaba 
a los agentes a su casa a comer y beber para que, en 
la calle, el pueblo se divirtiera. Estos relatos demuestran 
que es un Carnaval tremendamente integrado en la co-
munidad que participa de forma generalizada.

El Martes, punto final de las fiestas, aparecen los diablos, 
como almas en pena. Son tres diablos, con máscaras de 
corcho y apliques de hojalata y cuero, capas pardas y 
aspecto fúnebre, llevando tornaderas y un caldero con 
azufre ardiendo. La figura del demonio simboliza el fin 
de los excesos y el inicio de la Cuaresma, recordando a 
todos los participantes la fugacidad de la diversión y la 
importancia del sacrificio.

CARETAS

Autor: Carlos Andrés Santos
Material: cuero y papel maché
Dimensiones:
Cencerro en cuero: 24x16x9
Cencerro en papel maché: 25x16x10
2016 y 2023, Villanueva de Valrojo, Zamora, España
Máscaras del mundo (150 y 151)



86

MACHURRERO

Author: Jesús Hernández Sánchez
Material: waxed and burnished linden wood
Dimensions: 28x17,5x14
2024, Pedro Bernardo, Province of Ávila, Spain
Masks of the world (155)

The masquerade of Machurreros is a popular tra-
dition in Pedro Bernardo, province of Ávila, re-
covered by Siempreviva Association in 2013, al-

though its origins are ancient.

It is perhaps the oldest of the town’s traditions along with 
the Quintos Bonfire that takes place during dawn on San 
Silvestre, on January 1st of each year. The two are fes-
tive traditions of pre-Christian origin of great ethnographic 
and cultural value, adapted to current times and circum-
stances. The tradition is part of the winter masquerades 
present in many parts of the Iberian Peninsula. According 
to Professor Calvo Brioso’s typology, that of the machur-
reros would be a demonic type of masquerade, labelled 
within the zangarrones subtype.

It is not known when the machurreros date back, but the 
celebration of the Carnival of Souls in Pedro Bernardo has 
been documented since the 17th century, as well as the 
existence of Saint Sebastian Brotherhood since the 16th 
century.

Nowadays, the masquerade is celebrated in a single out-
ing on Carnival Saturday, but in the past the machurreros 
went out every Sunday from the early hours of January 

1st until the month of February. Fat Sunday or Carnival 
Sunday was and is the big day. The machurreros dress up 
in a military suit, wooden mask, black scarf on the head 
and cowbells that hang from military harnesses, belts and 
ropes. They carry a wicker rod, formerly topped by a pig, 
goat or sheep bladder.

The word “machurrero” is also of unknown origin, al-
though two hypotheses are currently being proposed. 
Professor Bernardo Calvo, who helped with the recovery 
work, maintains that it could derive from the contraction 
of “machos churreros” (churrero males), a name that in 
certain areas of the region is used to designate sheep 
stallions (rams). The ram and the he-goat have represent-
ed the devil since ancient times. The masked ones would 
primitively symbolize, as in other masquerades, demons 
or devils. On the other hand, Pedro Javier Granado ar-
gues that “machurrero” could be a term from the Spanish 
Arabic muharráǧ which means jester or burlesque char-
acter. From that root come the words “moharrache” and 
“mamarracho”, used in old Castilian to refer to motley 
fools and buffoons.



88

MACHURRERO

Autor: Jesús Hernández Sánchez
Material: madera de tilo encerada y bruñida
Dimensiones: 28x17,5x14
2024, Pedro Bernardo, Ávila, España
Máscaras del mundo (155)

La mascarada de Machurreros es una tradición po-
pular de Pedro Bernardo, provincia de Ávila, recu-
perada por la Asociación Siempreviva en el 2013, 

aunque sus orígenes son antiguos.

Es quizás la más antigua de las tradiciones del pueblo 
junto con la Hoguera de Quintos que tiene lugar durante 
la madrugada de san Silvestre, el 1 de enero de cada año. 
Son tradiciones festivas de origen precristiano de gran 
valor etnográfico y cultural, adaptadas a los tiempos y cir-
cunstancias actuales. La tradición se enmarca dentro de 
las mascaradas de invierno presentes en muchos puntos 
de la península ibérica. De acuerdo con las clasificacio-
nes del profesor Calvo Brioso, la de los machurreros se-
ría una mascarada de tipo demoniaco, del subtipo de los 
zangarrones.

No se sabe a cuándo se remontan los machurreros, pero 
está documentada la celebración del Carnaval de Ánimas 
de Pedro Bernardo desde el siglo xvii, así como la exis-
tencia de la Cofradía de San Sebastián desde el siglo xvi.

La mascarada se celebra hoy día en una única salida el 
Sábado de Carnaval, pero antiguamente los machurreros 
salían cada domingo desde la madrugada del 1 de enero 

hasta el mes de febrero. El Domingo Gordo o Domingo 
de Carnaval era y es el día grande. Los machurreros se 
disfrazan con traje militar, máscara de madera, pañuelo 
negro en la cabeza y cencerros que cuelgan de trinchas, 
cinturones y cuerdas. Portan una vara de mimbre, rema-
tada antiguamente por una vejiga de cerdo, cabra u oveja.

La palabra «machurrero» es igualmente de origen desco-
nocido, si bien en la actualidad se plantean dos hipótesis. 
El profesor Bernardo Calvo, que ayudó en las labores de 
recuperación, sostiene que podría derivar de la contrac-
ción de «machos churreros», nombre que en ciertas zo-
nas de la región se emplea para designar a los sementales 
ovinos (carneros). El carnero y el macho cabrío represen-
tan desde la antigüedad al demonio. Los enmascarados 
simbolizarían primitivamente, como en otras mascaradas, 
a los demonios o diablos. Por otra parte, Pedro Javier 
Granado sostiene que machurrero podría ser un térmi-
no procedente del árabe hispano muharráǧ, que significa 
bufón o personaje burlesco. De esa raíz proceden las pa-
labras moharrache y mamarracho, empleadas en caste-
llano antiguo para referirse a botargas y bufones.



90

Navalosa is a small and lovely town in the Sierra 
de Gredos, in the Alto Alberche Valley, Ávila. 
Here, cucurrumachos come out on Fat Sunday 

or Carnival Sunday, covered with blankets, with cowbells 
around their waists and their faces hidden by a mask, 
called a carilla, made of wood and with animal hair and, 
in some cases, bones, horns and animal skins. They also 
carry pitchforks or grim banners to inspire fear. The fes-
tival, which has very ancient origins, began to be docu-
mented in 1783, when requests for Christmas gifts were 
made on the day of the Three Wise Men and part of the 
income went to the parish.

The quintos, eighteen-year-olds, and their mothers also 
participate, helping with the tasks of logistics and cook-
ing. The young men wear suits, hats with cockades and 
their faces painted with two red rouges on their cheeks. 
For a few years now, quintas, the eighteen-year-old girls, 
also participate, wearing the typical mountain dweller 
costume of the town. Quintos and quintas’ functions vary 
from looking for a house, gathering firewood by cutting 
poplars, to collecting money.

The most important moment is when they spin around the 
cut down tree in the afternoon. The Vaquilla is a quinto 
who collects the donated cash, keeps the festival ac-
counts and has the leading role when in the afternoon, 
around the tree, the bear dies and is resurrected.

In Navalosa, in 2008, at 87 years old, the author of this 
carilla, Pablo de la Fuente, showed it for the last time at a 
craft fair together with “his stuff”, work and kitchen equip-
ment, yokes and ploughs. It is a danced mask, the last 
time at Mascarávila 2024, an associative project that cel-
ebrates the traditions of Ávila. The mask contains all the 
energies that both he and the dancers have contributed, 
turning it into a unique and irreplaceable piece that, with 
its humility and greatness, honours this collection.

CUCURRUMACHO

Author: Pablo de la Fuente García (2024 by Jacinto Martín)
Material: ash wood and horse mane and cow fur
Dimensions: 13x10x24
Mid 20th century, Navalosa, Province of Ávila, Spain
Masks of the world (136)



92

Navalosa es un pequeño y precioso pueblo de la 
sierra de Gredos, localizado en el Valle del Alto 
Alberche, Ávila. Aquí, los cucurrumachos salen 

el Domingo Gordo o Domingo de Carnaval, cubiertos con 
mantas, cencerros en la cintura y la cara oculta por una 
máscara, llamada «carilla», hecha de madera con añadi-
dos de crin de animal y, en algunos casos, huesos, cuer-
nos y pieles de animales. También portan horcas o estan-
dartes lúgubres para provocar miedo. La fiesta de origen 
antiquísimo comenzó a documentarse en 1783, cuando 
se hacía petición de aguinaldos el día de Reyes y una 
parte de los ingresos iba a la parroquia.

También participan los quintos del año y sus madres, 
quienes ayudan en las tareas de la intendencia y cocina. 
Los mozos visten traje, sombrero con escarapela y la cara 
pintada con dos coloretes rojos en las mejillas. Desde 
hace unos años, también participan quintas, vistiendo el 
traje de serrana propio de la localidad. Las funciones de 
los quintos y quintas son variadas, y consisten en buscar 
casa, leña o cortar el chopo hasta realizar la cuestación.

El momento más importante es cuando giran en torno al 
árbol cortado por la tarde. La Vaquilla es uno de los quin-
tos que recoge el dinero metálico recibido, lleva la con-
tabilidad de la fiesta y tiene el papel protagonista cuando 
por la tarde, en torno al árbol, muere y resucita.

En Navalosa, en el 2008, con 87 años, el autor de esta 
carilla, Pablo de la Fuente, la mostraba por última vez en 
una feria de artesanía junto a «lo suyo», aparejos de tra-
bajo, cocina, yugos y arados. Es una máscara bailada, la 
última vez en Mascarávila 2024, un proyecto asociativo 
para poner en valor las tradiciones abulenses, que contie-
ne todas las energías que, tanto él como los bailarines, le 
han aportado convirtiéndola en una pieza única e insus-
tituible que, con su humildad y su grandeza, honra esta 
colección.

CUCURRUMACHO

Autor: Pablo de la Fuente García
(mantenimiento en 2024 por Jacinto Martín)
Material: madera de fresno y crin de caballo y vaca
Dimensiones: 13x10x24
Mediados siglo xx, Navalosa, Ávila, España
Máscaras del mundo (136)



94

CUCI AND CUCOAICE

Author: Constantin Anghel
Material: cardboard, crepe paper, corn husks, feathers, 
rabbit fur, cereal grains, wicker, mirrors and sequins
Dimensions: 40x51x82 / 24x15x31
2024, Brăneşti, Ilfov County, Romania
Masks of the World (148 y 149)

Christian festivals often coincide with ancestral tra-
ditions, some of which are related to the agricul-
tural cycle. Near Bucharest, in Brăneşti, in Ilfov 

County, one such tradition of Bulgarian origin is celebrat-
ed: Cuckoos’ Day.

In many other parts of the Christian world, the beginning 
of Lent is celebrated with carnival rituals such as this one, 
which is at the same time a spring rite with an apotropaic 
and fertility function.

The two main types of traditional masks used in Ziua 
Cucilor are the cuci, large bird-shaped masks with a spe-
cific costume, and the cucoaice, who cross-dress in an-
thropomorphic masks looking like an old woman. A third 
type is spontaneous masking, with disguises that embody 
public figures or parody, for instance, weddings and fu-
nerals.

As in many European traditions, the masked individuals 
typically wear belts with bells and cowbells attached to 
them, and playfully beat passers-by. In the past, these 
blows were not so light, as they used pămătuf, object 
made of wood and leather. In any case, the ritual gesture 

of beating is considered to bring health and prosperity, 
while the tinkling of bells and cowbells drives away evil 
spirits.

This custom has been preserved in several villages in the 
Ilfov region where Bulgarian communities once existed. 
The name of the ritual itself comes from the Bulgarian term 
kukeri, probably derived from the Latin cuculla, meaning 
‘hood,’ and was wrongly translated into Romanian as 
cuci, meaning ‘cuckoos.’ Today, these traditions do not 
have the vivacity they once had due to the loss of ethnic 
identity of the originally Bulgarian community. However, 
with the support of close relations with masking com-
munities from Bulgaria who participate in the Cuckoos’ 
Day festival, efforts are being made to revive the traditions 
through the intervention of local authorities, support for 
artisans and the involvement of teachers in schools.

These masks used to be made of leather. With modernisa-
tion, the materials used are easier to work with and more 
accessible, and the dimensions of the cuci, whose upper 
part is a cylindrical wicker basket decorated with natural 
elements, have increased.



96

CUCI Y CUCOAICE

Autor: Constantin Anghel
Material: cartón, papel crepé, hojas de maíz, plumas, 
pelaje de conejo, granos de cereales, mimbre, espejos y 
lentejuelas
Dimensiones: 40x51x82 / 24x15x31
2024, Brăneşti, Ilfov, Rumanía
Máscaras del mundo (148 y 149)

Las fiestas cristianas coinciden a menudo con tra-
diciones ancestrales, algunas relacionadas con el 
ciclo agrícola. Cerca de Bucarest, en Brăneşti, en 

el condado de Ilfov, se celebra una de esas tradiciones de 
origen búlgaro, el Día de los Cucos.

En muchas otras partes del mundo cristiano el comien-
zo de la Cuaresma se celebra con rituales carnavalescos 
como este que, al mismo tiempo, es un rito de primavera 
con función apotropaica y de fertilidad.

Los dos tipos principales de máscaras tradicionales que 
se utilizan en el Ziua Cucilor son los cuci, grandes más-
caras avimórficas acompañadas de un traje específico; y 
las cucoaice, personas travestidas con máscaras antro-
pomórficas que simbolizan a una mujer anciana. Un ter-
cer tipo es el enmascaramiento espontáneo, que incluye 
máscaras que representan a personalidades públicas o 
parodian, por ejemplo, bodas y funerales.

Como en muchas tradiciones europeas, son caracterís-
ticos en los enmascarados los cinturones a los que se 
sujetan campanillas y cencerros con los que golpean de 

forma divertida a los transeúntes. En el pasado estos gol-
pes no eran tan leves, pues utilizaban pămătuf hecho de 
madera y cuero. En todo caso, el gesto ritual de golpear 
se considera que trae salud y prosperidad, mientras que 
el tintineo de las campanillas y cencerros aleja a los espí-
ritus malignos.

Esta costumbre se ha conservado en varios pueblos del 
departamento de Ilfov donde existieron comunidades 
búlgaras. El mismo nombre del ritual proviene del término 
búlgaro kukeri, probablemente derivado del latín cuculla, 
que significa capucha y fue traducido erróneamente al ru-
mano como cuci, que significa cucos. Hoy en día estas 
tradiciones no tienen la vitalidad de antaño por la pérdida 
de identidad étnica de la comunidad originariamente búl-
gara. Sin embargo, con apoyo en las estrechas relaciones 
con grupos enmascarados de Bulgaria que participan en 
el festival del Día de los Cucos, se está apostando por 
su revitalización, con la intervención de las autoridades 
locales, el apoyo a los artesanos y la implicación de los 
docentes en las escuelas.

Las máscaras más antiguas se elaboraban con cuero. 
Con la modernización, los materiales utilizados son más 
fáciles de trabajar y accesibles, y las dimensiones de los 
cuci, cuya parte superior es un cesto cilíndrico de mimbre 
decorado con elementos naturales, han aumentado.



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

II.

Masks of  the Baroque Courtly Carnival and the Commedia dell’Arte

Máscaras del Carnaval cortesano barroco y la Commedia dell’Arte



100

VOLTO WITH DOMINO 
MASK AND FEATHER 
HEADGEAR

Author: Adriana Mariti
Material: papier maché with golden foglia and rooster 
feathers
Dimensions: 50x15x50
1990, Venice, Italy
Masks of the world (1)

The origin of masks can be found in the rituals of 
purification from Evil and propitiation of earth fer-
tility that used to take place at the beginning of 

the annual cycle, and which constitute the birth of Car-
nival festivities. It was necessary that, at the beginning of 
the year, the deceased returned for a day to the world of 
the living and participated in soil fertility rites. The mask’s 
unique capacity to turn a self into another also has its 
origin in these rites. In that ancient mentality, and still to-
day, the mask has the power to completely transform the 
individual who wears it and who, in this way, becomes a 
being from the underworld, an animal or a god.

However, despite this interpretation that the purpose of 
the mask is to turn the wearer into another being, the op-
posite is also arguable. Many experts consider that one 
is more sincerely oneself when wearing a mask that en-
ables anonymity and, therefore, makes criticism, mockery 
or social condemnation impossible, allowing one to make 
one’s wishes and fantasies come true without fearing the 
consequences.

The Carnival of Venice has its origins in the late thirteenth 
century and reached its height during the eighteenth cen-
tury, when numerous aristocrats with a taste for refine-
ment, arriving from across Europe, travelled to Venice 
to take part in the festivities. Although it has traditionally 
been interpreted as a festive celebration, various sources 
indicate that in its early stages it also fulfilled a political 
function, enabling the government to mingle with the pop-
ulation and gauge public opinion regarding the political 
and social control exercised by the authorities of the Re-
public of Venice. Over time, however, the Carnival came 
to acquire a broader social significance for Venetians, 
constituting a symbolic space of temporary equality. Ano-
nymity encouraged the transgression of social norms and 
facilitated interaction between social groups that, in ev-
eryday life, remained strictly segregated.

Deeply embedded in urban life, the Carnival of Venice 
was celebrated continuously until the arrival of Napoleon 
Bonaparte, who, fearing potential conspiracies, decreed 
its prohibition. After a prolonged period of interruption, the 
celebration was revived in 1979 and has since become an 
event of international prominence, attracting thousands of 
visitors each year. Among the most emblematic traditions 
of the Carnival is the Volo dell’Angelo or flight of the angel, 
a spectacle in which a figure dressed as an angel glides 
on a wire from St. Mark’s Bell Tower to the stage in the 
square below, forming the opening event of the contem-
porary festive programme.

Among the oldest models of Venetian masks, traditionally 
worn by the wealthiest nobility for their visual impact and 
luxurious character during Carnival and other Venetian 
festivities, are feathered masks, long regarded as some 
of the most admired and captivating ones of this tradition.



102

VOLTO CON ANTIFAZ Y 
TOCADO DE PLUMAS

Autora: Adriana Mariti
Material: papel maché con foglia dorada y plumas de gallo
Dimensiones: 50x15x50
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (1)

El origen de las máscaras se sitúa en los ritos de pu-
rificación del mal y de propiciación de la fecundidad 
de la tierra que se desarrollaban al comienzo del ci-

clo anual y que constituyen la cuna de las fiestas del Car-
naval. Era necesario que, al comienzo del año, los difuntos 
volvieran por un día al mundo de los vivos y participaran 
en los ritos de fecundidad del suelo. También la particular 
capacidad de la máscara para convertirte en «otro» tiene su 
comienzo en estos ritos. En aquella mentalidad antigua, y 
todavía en la actualidad, la máscara tiene el poder de trans-
formar completamente al individuo que la porta y que, de 
este modo, se convierte en un ser de los infiernos, animal 
o dios.

Sin embargo, a pesar de esta interpretación de la finalidad 
de la máscara en cuanto a convertir al portador en otro ser, 
también es defendible la contraria, ya que, muchos exper-
tos consideran que se es más sinceramente uno mismo 
cuando se lleva una máscara. Esta te convierte en anónimo 
y, por tanto, imposibilita las críticas, burlas o condenas so-
ciales, permitiéndote hacer realidad tus deseos y fantasías 
sin miedo a las consecuencias.

El Carnaval de Venecia tiene sus orígenes a finales del si-
glo xiii y alcanza su máximo esplendor durante el siglo xviii, 

cuando numerosos aristócratas amantes del refinamiento, 
que procedían de distintos puntos de Europa, acudían a 
Venecia para participar en los festejos. Aunque tradicio-
nalmente se ha interpretado como una celebración festi-
va, diversas fuentes señalan que, en sus inicios, también 
cumplió una función política, al permitir a los gobernantes 
infiltrarse entre la población y conocer la opinión de los 
ciudadanos sobre el control político y social que ejercía el 
gobierno de la República de Venecia. Con el tiempo, no 
obstante, el Carnaval adquirió para los venecianos un sig-
nificado social más amplio, al constituirse como un espacio 
simbólico de igualdad temporal. El anonimato favorecía la 
transgresión de las normas sociales y la interacción entre 
grupos sociales que, en la vida cotidiana, permanecían es-
trictamente separados.

El Carnaval de Venecia fue una festividad profundamente 
arraigada en la vida urbana y se celebró de manera conti-
nuada hasta la llegada de Napoleón Bonaparte, quien, ante 
el temor de posibles conspiraciones, decretó su prohibi-
ción. Tras un largo periodo de interrupción, la celebración 
se recuperó en 1979 y, desde entonces, se ha consolida-
do como un acontecimiento de proyección internacional, 
atrayendo anualmente a miles de visitantes. Entre las tra-
diciones más emblemáticas del Carnaval destaca el Volo 
dell’Angelo, un espectáculo en el que una figura ataviada 
como ángel desciende desde lo alto del campanario de 
San Marcos hasta la plaza homónima, constituyéndose 
como uno de los actos centrales del programa festivo con-
temporáneo.

Uno de los modelos más antiguos de la máscara venecia-
na, tradicionalmente utilizado por la nobleza más adinerada 
por su vistosidad y lujo durante el Carnaval y otras fiestas 
venecianas, son las máscaras de plumas, que han sido de 
las más admiradas y fascinantes.



104

MEDUSA

Author: Paola Paties
Material: velvet lined papier maché with bastone
Dimensions: 28x18x60
1987, Venice, Italy
Masks of the world (14)

Mythology is a common motif for masks around 
the world. In this case, the myth represented 
is that of Medusa. According to one version of 

the myth, Medusa was a Greek priestess who, after mat-
ing with Zeus, was turned by a jealous goddess into a 
repulsive being, half woman, half snake, who irrepressibly 
turned everyone she looked at into stone.

The bastone was used, above all, by ladies at parties and 
by the nobility in their strolls, free of the discomfort that a 
fixed mask always entails, but at the expense of its main 
attraction: a continuous incognito.

From the 14th to the 17th century, various laws were en-
acted that regulated the use of masks in Venice to avoid, 
as far as possible, crimes that were committed thanks to 
the guaranteed anonymity of the fixed mask. For this rea-
son, attempts were made to limit its use by threatening 
transgressors not only with fines, but even with sentences 
of up to two years in prison.



106

MEDUSA

Autora: Paola Paties
Material: papel maché forrado de terciopelo con bastone 
Dimensiones: 28x18x60
1987, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (14)

La mitología es un motivo usual de las máscaras en 
todo el mundo. En este caso, el mito representado 
es el de Medusa. Según una de las versiones, esta 

era una sacerdotisa griega que, por yacer con Zeus, fue 
convertida por una diosa celosa en un ser repulsivo, me-
dio mujer, medio serpiente, que, irreprimiblemente, con-
vertía en piedra a todo ser al que miraba.

El bastone era utilizado, sobre todo, por las señoras en 
fiestas y paseos de la nobleza eliminando la incomodidad 
que siempre supone una máscara fija, pero haciéndole 
perder uno de los principales atractivos de las máscaras: 
la incógnita continuada.

Desde los siglos xiv a xvii se promulgaron diversas leyes 
que regulaban el uso de las máscaras en Venecia para 
evitar, en lo posible, los delitos que se cometían con la 
garantía de ese anonimato ofrecido por la máscara fija. 
Por ello se intentó limitar su uso amenazando a los trans-
gresores, no sólo con multas, sino con penas de hasta 
dos años de prisión.



108

BAUTA

Author: unknown
Material: papier maché
Dimensions: 12x12x14
1990, Venice, Italy
Masks of the world (32)

The bauta is the noblest mask in Venice. This cos-
tume consists of a black cape, an equally black 
short cloak, a tricorn hat and a mask cut at the 

mouth called volto or larva.

The bauta was not only a Carnival costume, but a garment 
for all occasions, “the elegant protagonist of every Vene-
tian adventure.” It was worn, without distinction, by men 
and women and, thanks to its peculiar shape, it allowed 
drinking, eating, speaking and breathing while maintain-
ing anonymity.

The historical figure who most popularized this mask was 
Giacomo Casanova, an adventurer and beyond with a pe-
culiar life. His autobiography Histoire de ma vie or The 
Memoirs of Jacques Casanova, is of great documentary 
value regarding the history of social customs in 18th cen-
tury Europe, although the origin of its popularity is else-
where. What makes both the character and his book fa-
mous is, of course, the eroticism that they exude and that 
makes him an icon as a womanizer, seducer, libertine and 
a precursor of the no less successful Don Juan Tenorio.

However, in addition to his skills as a lover, Casanova, 
like all post-Renaissance men, was a cultured man with 
an insatiable curiosity. It seems that he was a seminarian, 
abbot, adventurer, fraudster and forger, soldier, lawyer, 
mathematician, violinist, spy, philosopher, alchemist, dip-
lomat, writer and patron. He also practiced esotericism, 
Kabbalah and Freemasonry in the difficult era of the Inqui-
sition. After all, his seducer side is closer to legend than 
reality because he is credited with ‘just’ over one hundred 
and thirty conquests.



110

BAUTA

Autor: desconocido
Material: papel maché
Dimensiones: 12x12x14
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (32)

La bauta es la máscara más noble de Venecia. Este 
disfraz se compone de una capa negra, una man-
teleta igualmente negra, un sombrero tricornio y 

una máscara cortada a la altura de la boca llamada volto 
o larva.

La bauta no era únicamente un disfraz de Carnaval, sino 
una vestimenta para todas las ocasiones, «la protagonista 
elegante de toda aventura veneciana». Era utilizada, sin 
distinción, por hombres y mujeres y, gracias a su pecu-
liar forma, permitía beber, comer, hablar y respirar mante-
niendo el anonimato.

El personaje histórico que popularizó esta máscara fue 
Giacomo Casanova, un aventurero y muchas cosas más 
con una vida curiosa. Su autobiografía, Histoire de ma vie 
o Memorias de Casanova, posee gran valor documental 
para la historia de las costumbres sociales de la Europa 
del siglo xviii, aunque su popularidad no se debe a esto. 
Lo que hace famoso al personaje y a su libro es, cómo no, 
la erótica que desprende y que lo convierte en un icono 
de mujeriego conquistador, libertino y precursor del no 
menos «exitoso» don Juan.

Sin embargo, demás de su «talento» como amante, Ca-
sanova, como todos los hombres del pos-Renacimiento, 
era un hombre culto con una curiosidad insaciable. Pa-
rece ser que fue seminarista, abad, aventurero, defrau-
dador y falsificador, soldado, abogado, matemático, vio-
linista, espía, filósofo, alquimista, diplomático, escritor y 
mecenas. Practicó también el esoterismo, la cábala y la 
masonería en la difícil época de la Inquisición. Al fin y al 
cabo, su vertiente de conquistador, es más leyenda que 
realidad porque «solo» se le cuentan algo más de ciento 
treinta conquistas.



112

DAY AND NIGHT

Autor: unknown
Material: papier maché
Dimensions: 29x7,5x33
1985, Vilanova i la Geltrú, Province of Barcelona, Spain
Masks of the world (35)

In Catalonia, masks and Carnival also come from a 
very ancient tradition. King Carnastoltes, born under 
different names, is a character associated with Judas 

in some towns, with the devil, with a Moor, and even with 
Muhammad in others. The essence of all his speeches 
and proclamations, with which Carnastoltes or Carnival 
is inaugurated here, is always more or less the same: “As 
long as my reign lasts, the poor can behave as if they 
were rich, the timid as the most daring of mortals, the un-
happy with the arrogance of the successful… Everything 
is possible behind a mask.” The power of transformation 
is priceless, even if only for a few days.

The Carnival of Vilanova is one of the best known in Cata-
lonia, with two hundred years of uninterrupted festive tra-
dition. Starting on Fat Thursday, there are feasts, street 
parties, parades, masked and costumed balls and candy 
battles up until Ash Wednesday. King Carnastoltes is con-
demned to death for all his partying and excess, and his 
solemn funeral is celebrated. There are forty days (Lent) 
left until the first spring moon, which announces the cel-
ebration of Holy Week.

The Carnival of Vilanova i la Geltrú is one of the most 
prominent carnivalesque celebrations in Catalonia, with 

documented origins dating back at least to the eighteenth 
century. The earliest known written reference dates from 
1790, describing the presence of costumed groups and 
the celebrated `comfit wars,’ during which large quanti-
ties of sweets were thrown among participants. At the 
time, more than one hundred arrobas —approximately 1.1 
metric tonnes— of comfit were used, a figure that today 
seems modest in comparison with the nearly 100 tonnes 
of sweets thrown nowadays during the Comparsa.

The period of greatest splendour for the Vilanova carni-
val occurred between 1850 and 1880, coinciding with 
an economic boom driven by the return of the so-called 
indianos, whose prosperity played a decisive role in the 
consolidation and organisation of the festivities. From the 
mid-nineteenth century onwards, abundant documenta-
tion is available, including programmes published in the 
Diario de Villanueva y Geltrú, which reveal a festive struc-
ture closely resembling that of the present day. During 
these years, numerous recreational and cultural societies 
also emerged, assuming responsibility for organising the 
Carnival.

The celebration continued with intensity until 1936, when 
the outbreak of the Spanish Civil War brought it to a halt. 
Subsequently, the Francoist regime prohibited Carnival, 
which survived in a latent form within private settings until 
its public revival in 1955, driven by local organisations. 
Its definitive normalisation took place between 1976 and 
1981. A century ago, the Comparsa was held on Tuesday 
rather than Sunday, a shift that illustrates the adaptability 
of the festive calendar in ensuring the continued vitality of 
the celebration.



114

DÍA Y NOCHE

Autor: desconocido
Material: papel maché
Dimensiones: 29x7,5x33
1985, Vilanova i la Geltrú, Barcelona, España
Máscaras del mundo (35)

En Cataluña, también la máscara y el Carnaval pro-
vienen de una antiquísima tradición. El Carnestol-
tes, nacido con diferentes nombres, en algunos 

pueblos se asocia con Judas, en otros con el demonio, 
con un moro e, incluso, con Mahoma. La esencia de to-
dos los discursos y bandos al inicio del Carnestoltes, con 
los que aquí se inaugura el Carnaval, es siempre, más 
o menos, la misma: «Mientras dure mi reinado, el pobre 
podrá comportarse como si fuera rico, el tímido como el 
más osado de los mortales, el infeliz con la arrogancia de 
los triunfadores… Todo es posible detrás de una más-
cara». Es impagable el poder de transformación, aunque 
solo sea por unos pocos días.

El Carnaval de Vilanova es uno de los más conocidos 
de Cataluña, con doscientos años de tradición festiva 
ininterrumpida. Desde el Jueves Lardero se suceden las 
comilonas, las rúas, las comparsas, los bailes de másca-
ras y disfraces y la batalla de caramelos hasta llegar al 
Miércoles de Ceniza. El rey Carnestoltes morirá harto de 
tanta comida, juerga y excesos, y se organizan entonces 
sus solemnes funerales. Cuarenta días (la Cuaresma) nos 
separan de la primera luna de primavera que marca la 
celebración de la Semana Santa.

El Carnaval de Vilanova i la Geltrú es una de las celebra-
ciones carnavalescas más destacadas de Cataluña, con 
unos orígenes documentados que se remontan, al menos, 
al siglo xviii. La primera referencia escrita conocida data 
de 1790, cuando se describe la existencia de cuadrillas 
disfrazadas y las célebres «guerras de confites», en las 
que se lanzaban grandes cantidades de dulces entre los 
participantes. En aquella época, se llegaban a emplear 
más de cien arrobas de confites —alrededor de 1,1 tone-
ladas—, una cifra que, en comparación con la actualidad, 
resulta modesta frente a las cerca de cien toneladas de 
caramelos que se arrojan hoy durante la Comparsa.

El periodo de mayor esplendor del Carnaval vilanoví se si-
túa entre 1850 y 1880, coincidiendo con el auge económi-
co derivado del retorno de los llamados «indianos», cuya 
prosperidad influyó decisivamente en la consolidación y 
organización de la fiesta. Desde mediados del siglo xix se 
dispone de abundante documentación, como los progra-
mas publicados en el Diario de Villanueva y Geltrú, que 
muestran una estructura festiva muy similar a la actual. 
En estos años también surgieron numerosas sociedades 
recreativas y culturales que asumieron la organización del 
Carnaval.

La celebración se mantuvo con intensidad hasta 1936, 
cuando la Guerra Civil provocó su interrupción. Poste-
riormente, el régimen franquista prohibió el Carnaval, que 
subsistió de forma latente en ámbitos privados hasta su 
recuperación pública en 1955, impulsada por entidades 
locales. La normalización definitiva tuvo lugar entre 1976 
y 1981. Hace un siglo la Comparsa se celebraba el Martes 
y no el Domingo, lo que evidencia la evolución del calen-
dario festivo para conservar todo su vigor.



116

VENETIAN DOMINO MASK

Author: Kartaruga Workshop
Material: cartapesta (papier maché) and glass beads
Dimensions: 18x10x11
Late 20th century, Venice, Italy
Masks of the world (37)

Many historical documents indicate that it was 
in Venice where the Carnival as we know it to-
day was officially born. Since the 13th century, 

the Venetian Carnival has evolved to become a unique 
version in the world, always maintaining a civil character 
without a hint of religiosity.

Its main attraction is that it preserves intact a 17th century 
baroque and luxurious aesthetic. The decorated masks 
and domino masks and the elegant period garments fill 
the city. During these dates it is possible to lose oneself in 
the mysterious atmosphere that is created and, above all, 
to let oneself be carried away sheltered under anonymity.

In 1797 Napoleon banned Venetian Carnival because he 
feared that the use of masks and the lack of control during 
those days would be used to conspire against him. The 
celebration would not fully recover until the 20th century, 
when in 1979 it acquired its status as an official holiday.
Although it currently lasts ten days and serves as a pre-
lude to Lent, during the 18th century, when it was at its 
peak, the celebration lasted up to six months, from Octo-
ber to the first days of March.

The streets and canals of Venice are packed during the 
ten days of Carnival and parties or parades spring up on 
every corner, but there is another, much more exclusive 
side to the celebration: the palaces and ballrooms in the 
islands, which celebrate, during those days, luxurious and 
exclusive parties.



118

ANTIFAZ VENECIANO

Autor: Taller Karta Ruga
Material: cartapesta y abalorios
Dimensiones: 18x10x11
Finales siglo xx, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (37)

Muchos documentos históricos apuntan a que 
fue en Venecia donde el Carnaval nació de ma-
nera oficial tal como lo conocemos hoy en día. 

Desde el siglo xiii, el Carnaval veneciano ha ido evolucio-
nando hasta convertirse en una versión única en todo el 
mundo, conservando siempre un carácter civil sin asomo 
de religiosidad.

Su principal atractivo es que conserva intacta una estéti-
ca barroca y lujosa del siglo xvii. Los antifaces y máscaras 
decoradas y las elegantes vestimentas de época llenan la 
ciudad durante unas fechas en las que es posible perder-
se en la misteriosa atmósfera que genera y, sobre todo, 
dejarse llevar al amparo del anonimato.

En 1797 Napoleón prohibió el Carnaval de Venecia de-
bido a que temía que se aprovechara el uso de las más-
caras y el descontrol de esos días para conspirar contra 
él. La celebración no volvería a recuperarse plenamente 
hasta el siglo xx, cuando, en 1979, adquirió su carácter de 
fiesta oficial.

Aunque actualmente tiene una duración de diez días y 
sirve como preludio a la Cuaresma, durante el siglo xviii, 
momento de su apogeo, la celebración duraba hasta seis 
meses, desde octubre hasta los primeros días de marzo.

Las calles y canales venecianos están a rebosar durante 
los diez días de Carnaval y las fiestas o desfiles surgen en 
cada esquina, pero existe otra cara mucho más exclusiva 
de la celebración: los palacetes y salones de baile de las 
islas, que celebran, durante esos días, fiestas lujosas y 
exclusivas.



120

Due to the worldwide relevance acquired by the 
Carnival of Venice and its mascareri workshops, 
as well as the Commedia dell’Arte, extraordinary 

mask makers can be found throughout Italy, despite the 
challenge to make a living from this craft.

Masks are a difficult art, which fits between painting and 
sculpture. But it is an art of a subtlety beyond all norms 
and even understanding. It is said that the most expres-
sive part of a person is their eyes. That is the only thing 
that a mask does not hide incognito. Your personality is a 
mask, representing “something” with your eyes. In volto 
masks, the wearer also lends his mouth to the mask or the 
mask its face to the wearer. Yes, it is all very, very subtle.

Supposedly, at a Carnival, one chooses a mask that rep-
resents, in one way or another, to a large or small extent, a 
figure or something one feels identified with, or what one 
considers oneself to be or would like to be. In this case, 
the cat is popularly identified as a hunter, independent, 
nocturnal, unpredictable, and also cuddly, but with claws. 
For this reason, this feline is an attractive personality for 
Carnival, which is also chaotically festive, with or without 
nocturnality, and always with malice, viciousness and dis-
guise. Cat and Carnival combine perfectly.

CAT

Author: Agostino Dessì (Alice’s Masks Studio)
Material: papier maché
Dimensions: 18,5x10x19
2001, Florence, Italy 
Masks of the world (40)



122

La relevancia mundial adquirida por el Carnaval de 
Venecia y sus talleres de mascareri, así como la 
Commedia dell’Arte, hacen que en toda Italia se 

puedan encontrar extraordinarios artesanos de la másca-
ra a pesar de lo difícil que es vivir de ello. 

La máscara es un arte difícil, que tiene acomodo entre 
la pintura y la escultura. Pero es un arte de una sutilidad 
fuera de toda norma e incluso comprensión. Se dice que 
lo más expresivo de una persona son sus ojos. Eso es lo 
único que una máscara no reviste de incógnito. Tu per-
sonalidad es una máscara, representando «algo» con tus 
ojos. En las máscaras volto, también el portador presta su 
boca a la máscara o la máscara su cara al portador. Sí, es 
todo muy, muy sutil.

Supuestamente, en un Carnaval se elige una máscara 
que representan, de una forma u otra, en mayor o me-
nor medida, una figura o algo con lo que uno se siente 
identificado o con lo que considera que es o le gustaría 
ser. En este caso, el gato está popularmente identificado 
como cazador, independiente, nocturno, imprevisible y 
también mimoso, pero con garras. Por ello, este felino es 
una atractiva personalidad para el Carnaval, que, igual-
mente, es caóticamente fiestero, con y sin nocturnidad, y 
siempre con alevosía, ensañamiento y disfraz. El gato o la 
gata y el Carnaval combinan perfectamente.

GATO/A

Autor: Taller Alice, Prof. Agostino Dessi
Material: papel maché
Dimensiones: 18,5x10x19
2001, Florencia, Italia
Máscaras del mundo (40)



124

JOLLY

Author: Flavio Gervasutti
Material: papier maché
Dimensions: 28x18x27
1990, Venice, Italy
Masks of the world (9)

Between the 16th and 18th centuries, a form of the-
atre developed in Italy in which mask types were the 
protagonists. It was called La Commedia dell’arte, 

and was performed by actors specialising in one of the 
character archetypes that are part of the plots of all these 
commedia sketches: Arlecchino, Polichinela, Pantalone, il 
Dottore, Zanni, etc.

These artists did not act according to well-defined plots 
but rather improvised scripts that followed the basic char-
acteristics of the archetype. The masks of this type of the-
atre are normally simple and not very ostentatious, all cut 
at the mouth so that actors can speak. This is not the case 
with this fine piece, more artistic than utilitarian and more 
carnival-like than theatrical.

Arlecchino, the Harlequin, is one of the most emblematic 
characters of the Commedia dell’arte. He represents one 
of the zanni: a poor servant, and above all a perpetually 
hungry one. This condition shapes his cunning, resource-
ful, and scheming personality. He acts as a mediator be-
tween masters and servants and pursues the maid Co-
lombina —companion to the servants, temptation and lure 
for the wealthy, and confidante of her mistress. Arlecchino 
is characterised by his checkered costume, adorned with 
multicoloured lozenges. In its earliest form, the outfit con-

sisted of patched rags that alluded to his humble status, 
later evolving into the geometric pattern, so identifiable 
today. While jester is a general term for the medieval court 
fool who satirised the powerful, Arlecchino is a specific 
character of Italian Commedia dell’arte. Both, however, 
share roots in grotesque humour, making Arlecchino a 
theatrical and stereotyped form of the jester.

Arlecchino has left a lasting imprint on a wide range of 
cultural expressions. His eccentric aesthetic influenced 
the Belle Époque and the avant-gardes, appearing in the 
work of artists such as Pettoruti, Béraud, Dalí, and Picas-
so, and even inspiring the names of colourful prints and 
desserts. He is also an iconic carnival figure, particularly 
in Venice, where his costumes often incorporate confetti 
and flour. In modern popular culture, his playful and cha-
otic spirit served as inspiration for the Joker, the iconic vil-
lain of the Batman universe. In theatre and dance, Arlec-
chino remains an enduring archetype, combining comic 
and dramatic elements and exploring the perennial duality 
between joy and melancholy.

Classically made of leather and black in colour, its light-
ness facilitated the character’s nimbleness on stage. Dis-
tinctive features include an upturned or rounded nose and 
facial traits that evoke feline qualities associated with agil-
ity and cunning. Some models incorporate a frontal protu-
berance, a symbolic remnant of origins linked to horned, 
diabolical figures —specifically the medieval demon 
Hellequin. Within the context of the Carnival of Venice, 
the Arlecchino mask takes on a more ornamental charac-
ter: it is often made of papier maché and decorated with 
multicoloured lozenges, cheerful bells, and gilded details, 
emphasising its festive and spectacular dimension. Jolly 
embodies this sense of joy.



126

JOLLY

Autor: Flavio Gervasutti
Material: papel maché 
Dimensiones: 28x18x27
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (9)

Entre los siglos xvi y xviii se desarrolló en Italia una 
forma de espectáculo que tuvo de protagonis-
tas a las máscaras. Se denominó La Commedia 

dell’Arte, y estaba interpretada por actores especializa-
dos en uno u otro de los personajes que forman parte de 
los argumentos de todas estas obras: Arlequín, Polichine-
la, Pantalón, il Docttore, Zanni, etc.

Estos artistas no actuaban de acuerdo con argumentos 
bien definidos, sino con guiones que desarrollaban im-
provisando, siempre siguiendo unas características bá-
sicas del personaje. Las máscaras de este tipo de teatro 
son, normalmente, sencillas y poco vistosas, todas cor-
tadas a la altura de la boca con el fin de permitir hablar a 
los actores. No es el caso de esta fina pieza, más artística 
que utilitaria y más carnavalera que teatral.

Arlecchino es uno de los personajes más emblemáticos 
de la Commedia dell’Arte. Representa a uno de los zanni, 
un sirviente pobre y, sobre todo, hambriento. Esto con-
diciona su personalidad astuta e intrigante. Actúa como 
mediador entre los amos y pretende a la criada Colombi-
na, compañera de los sirvientes, tentación y señuelo para 
los ricos, confidente de las amas. Arlequín se caracteriza 
por su indumentaria decorada con rombos multicolores. 
En sus orígenes, el traje estaba compuesto por harapos 

remendados que aludían a su condición humilde, y evo-
lucionó hasta convertirse en el actual estampado geomé-
trico. Si «bufón» es un término general para un cómico 
cortesano medieval que satirizaba a los poderosos, Arle-
quín es un personaje específico de la Commedia dell’Arte 
italiana, aunque ambos comparten raíces en la diversión 
grotesca, por lo que el segundo es un tipo de bufón este-
reotipado y teatral. 

Arlequín ha dejado una huella perdurable en distintas ma-
nifestaciones culturales. Su estética excéntrica marcó la 
Belle Époque y las vanguardias, reflejándose en pinturas 
de artistas como Pettoruti, Béraud, Dalí o Picasso e inspi-
rando incluso nombres de tejidos y postres coloridos. Es 
también un personaje emblemático de diversos carnava-
les, especialmente del de Venecia, donde sus disfraces a 
menudo incluyen confeti y harina. En la cultura moderna, 
su espíritu bromista y caótico sirvió de inspiración para 
el Joker, el icónico villano de Batman. En teatro y danza, 
sigue siendo un arquetipo que combina lo cómico y lo 
dramático, explorando la eterna dualidad entre alegría y 
tristeza.

Clásicamente elaborada en cuero y de color negro, su li-
gereza favorecía la movilidad escénica del personaje. En-
tre sus rasgos distintivos destacan la nariz respingona o 
redondeada y unas facciones que evocan cualidades feli-
nas asociadas a la agilidad y la astucia. Algunos modelos 
incorporan una protuberancia frontal, vestigio simbólico 
de sus orígenes vinculados a figuras diabólicas cornudas 
—demonio medieval Hellequin—. En el contexto del Car-
naval de Venecia, la máscara de Arlequín adquiere un ca-
rácter más ornamental: suele fabricarse en papel maché 
y decorarse con rombos polícromos, alegres cascabeles 
y detalles dorados, enfatizando su dimensión festiva y es-
pectacular. Jolly representa esta alegría.



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

III.

Masks for Christmas and Holy Week performances

Máscaras para representaciones de Navidad y Semana Santa



130

DIMONI

Author: Ventura & Hosta Studio
Material: papier maché
Dimensions: 19x11x29
1998, Navata, Province of Girona, Spain
Masks of the world (21)

This piece is used in Els Pastorets, a typical Christ-
mas play performed in many towns in Catalonia. 
The plot revolves around the birth of Jesus in the 

midst of a fight between Good and Evil.

Els pastorets have their origins in medieval performances 
that were held inside churches on December 25, Christ-
mas Day, and especially during the Matiners mass that 
would later become the Missa del Gall. The first texts in 
Catalan for this type of theatre are from the 15th century, 
although it does not gain strength until the end of the 19th 
century, with the publication of Miquel Saurina’s Los Pas-
torets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre Senyor 
Jesucrist (1887) and Federic Soler ‘Pitarra”s El bressol de 
Jesús, o, En Garrofa i en Pallanga (1901).

There is evidence of non-liturgical performances of this 
work in noble houses at the end of the 18th century and 
beginning of the 19th century. Nowadays they are per-
formed in social centres, parishes, casinos and theatres 
throughout Catalonia, a true source of Catalan theatre to-
day.

Performances of Els Pastorets are structured around three 
interrelated narrative axes that combine religious and so-
ciocultural dimensions. First, the evangelical account of 
the Nativity unfolds, from the Annunciation and the mar-
riage of Joseph and Mary to the birth of Jesus in Beth-
lehem, forming the central thread that provides biblical 
legitimacy and doctrinal grounding to the play. Secondly, 
the confrontation between angels and demons is intro-
duced, adding a moral and spiritual dimension as well as 
dramatic dynamism based on the struggle between good 
and evil. Finally, comic and costumbrista episodes cen-
tred on the shepherds are incorporated. Their presence 
not only provides humour but also reproduces popular 
traditions and everyday rural life, establishing a dialogue 
between religious solemnity and popular culture. This tri-
partite structure renders Els Pastorets a complex theatri-
cal work that integrates moral instruction, dramatic spec-
tacle, and social observation within a single performance.



132

DIMONI

Autor: Taller Ventura & Hosta
Material: papel maché
Dimensiones: 19x11x29
1998, Navata, Girona, España
Máscaras del mundo (21)

Esta pieza se utiliza en Els pastorets, una obra tea-
tral típica de la Navidad representada en muchas 
localidades de Cataluña. El argumento gira alrede-

dor del nacimiento de Jesús en medio de una lucha del 
bien contra el mal.

Els pastorets tiene su origen en las representaciones me-
dievales que se celebraban en el interior de las iglesias el 
25 de diciembre, día de Navidad y, sobre todo, durante 
la misa de Matiners que, más tarde, se convertiría en la 
Missa del Gall. Los primeros textos en catalán de este 
tipo de teatro son del siglo xv, aunque no es hasta finales 
del xix, con la publicación de la obra de Miquel Saurina 
Los pastorets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre 
Senyor Jesucrist (1887) y la de Frederic Soler, «Pitarra», El 
bressol de Jesús o En Garrofa i en Pallanga (1901) cuando 
la representación vuelve a tomar fuerza.

A finales del siglo xviii y principios del xix ya hay noticias 
de las representaciones de esta obra en la casa de los 
nobles, desligadas de la liturgia, y hoy se representan en 
centros sociales, parroquiales, casinos y teatros de toda 
Cataluña habiéndose convertido en una verdadera cante-
ra del teatro catalán.

Las representaciones de Els Pastorets se estructuran en 
torno a tres ejes narrativos interrelacionados, que combi-
nan dimensiones religiosas y socioculturales. En primer 
lugar, se desarrolla el relato evangélico de la Navidad, 
desde la Anunciación y la boda de José y María hasta el 
nacimiento de Jesús en Belén, constituyendo el hilo cen-
tral que aporta legitimidad y fundamento bíblico a la obra. 
En segundo término, se presenta la confrontación entre 
ángeles y demonios, que introduce un componente moral 
y espiritual, así como un dinamismo dramático basado 
en la lucha entre el bien y el mal. Finalmente, se incluyen 
episodios de carácter cómico y costumbrista centrados 
en los pastores, cuya presencia no solo proporciona hu-
mor, sino que también refleja tradiciones populares y la 
vida cotidiana del pueblo, estableciendo un diálogo entre 
la solemnidad religiosa y la cultura popular. Esta articula-
ción tripartita convierte a Els Pastorets en un texto teatral 
complejo, capaz de integrar enseñanza moral, espectá-
culo dramático y observación social en una misma repre-
sentación.



134

LUCIFER

Author: Xavi Badia. La Gárgola 
Workshop
Material: papier maché
Dimensions: 23x12x29
2022, Cervera, Province of Lleida, España
Masks of the world (114)

La Passió de Cervera is a historical reconstruction 
of the medieval Misterio de la Pasión that was per-
formed from 1477 to 1545, when performances in 

churches were banned, in the parish of Santa María de 
Cervera and which is based on an original text from 1534. 
This work has been performed since 2016 as a historical 
recovery that is an important part of the cultural identity 
of the town.

In this work, the characters appear and disappear through 
the boca de l’infern or mouth of hell located at the foot of 
the church of Santa María, in the west, as is required in 
Christian symbolism. Usually, the resurrection of Christ is 
represented in the passions, but, in this one, the text that 
inspired it refers to the arrival of Christ to limbo, while his 
body is still on the cross. Lucifer remains chained by or-
der of Christ, the mouth of hell opens and Adam and Eve 
and all the souls of the righteous come out awaiting the 
redemption of humanity as well as the souls of the unbap-
tized who die in infancy. Then they all ascend to Heaven, 
where the angelic guardians or cherubim, as well as Elijah 
and Enoch, await them. Jesus will ascend to paradise and 
sit at the right hand of the Father.

In medieval representations, masks were usually present 
only as symbols of demonic forces. The ecclesiastical tra-
dition saw the use of these as an intervention of the devil 
because it was a type of “falsification”, a lie of, like all lies, 
infernal origin. At the same time, the clergy considered 
these masks a rejection of divine work because they al-
tered the appearance given to the human being by God.

The masks used in the play are four plus the reference 
mask, which was used in the performances of 2016, 2017 
and 2018, and was inspired by the wooden sculpture of 
San Miquel vencent el diable from the altarpiece in the 
chapel of the Paeria de Cervera, now in the Regional 
Museum. Out of those five original masks, four are half 
masks that leave the mouth and lower part of the face 
exposed, while this one, the main devil, is the only full 
coverage one with its characteristic tongue hanging like 
that of the figure in the original altarpiece.



136

LUCIFER

Autor: Xavi Badia. Taller La Gárgola
Material: papel maché
Dimensiones: 23x12x29
2022, Cervera, Lleida, España
Máscaras del mundo (114)

La Passió de Cervera es una reconstrucción histó-
rica del medieval Misterio de la Pasión, que se re-
presentó desde 1477 hasta 1545, fecha en la que 

se prohibieron las representaciones en los templos, en la 
parroquia de Santa María de Cervera, basada en un texto 
original de 1534. Esta obra se representa desde el año 
2016 como una recuperación histórica que forma parte 
importante de la identidad cultural del pueblo.

En esta obra los personajes van apareciendo y desapare-
ciendo por la boca de l’infern situada a los pies de la igle-
sia de Santa María, en el oeste, tal como es preceptivo en 
el simbolismo cristiano. Habitualmente, en las pasiones 
se representa la resurrección de Cristo, pero, en esta, el 
texto que la inspira hace referencia a la llegada de Cris-
to al limbo, mientras su cuerpo todavía está en la cruz. 
Lucifer permanece encadenado por orden de Cristo, la 
boca del infierno se abre y salen los Santos Padres, Adán 
y Eva y todas las almas de los justos esperando la reden-
ción del género humano y también las almas de los niños 
muertos sin haber sido bautizados. Después todos suben 
al cielo, donde los guardianes Cerubí, Elies y Enoch los 
esperan. Jesús ascenderá al paraíso y se sentará a la de-
recha del Padre.

En las representaciones medievales las máscaras solían 
estar presentes sólo como símbolos de las fuerzas de-
moníacas. La tradición eclesiástica veía la utilización de 
estas como una intervención del demonio por ser un tipo 
de «falseamiento», una mentira, y que, como todas las 
mentiras, tenía origen infernal. Al mismo tiempo, esas 
máscaras constituían para el clero un rechazo de la obra 
divina por alterar el aspecto que Dios dio al ser humano.

Las máscaras que intervienen en la obra son cuatro más 
la de referencia, que fue utilizada en las representaciones 
de los años 2016, 2017 y 2018, y se inspiraron en la talla 
de madera San Miquel vencent el diable del retablo de la 
capilla de la Paeria de Cervera, hoy en el Museo Comar-
cal. De las cinco máscaras originales que se utilizan en 
la obra, cuatro son medias máscaras que dejan la boca 
y parte inferior de la cara al descubierto, mientras que 
esta, la del demonio principal, es la única completa con 
la característica lengua colgante como la de la figura del 
retablo original.



138

LA MORT

Author: Escola d’Art d’Olot
Material: fiberglass
Dimensions: 22x30x25
1998-1999, Verges, Province of Girona, Spain
Masks of the world (121)

The Dansa de la Mort de Verges, in Baix Empordà, 
is part of the Holy Thursday procession. It has 
its origins in the Middle Ages, when this type of 

dance, in which skeletons dance to the sound of a drum, 
was widespread throughout Western Europe after the rav-
ages of the Black Death (1347-1352). The oldest docu-
ment referring to the Verges Procession dates back to 
1666.

The body of this dance is made up of two groups of five 
members. The first dancer or skeleton is an adult, leads 
the group and carries a scythe with the inscription Ne-
mini Parco, «I spare no one.» He is the only dancer who 
makes a complete 360º turn with the scythe pointing in 
all directions in each evolution. He is followed by another 
adult skeleton who carries a black banner with a draw-
ing of a skull and two crossed bones and the inscription 
Lo temps és breu, the Catalan translation of the Latin 
expression Tempus Fugit. Two child skeletons carry sau-
cers with ashes to remind those present quia pulvis es et 
in pulverem reverteris, “They are dust and to dust they 
shall return.” Another child skeleton carries a clock with-
out hands to remind us that we do not know the time. 

During the dance he randomly points out hours to remind 
us that death comes at any moment. Two adult skeletons 
and two children carry the torches and flank the drum-
mer skeleton. They all wear a black tunic and a purple 
hood; they wear gloves and black espadrilles with painted 
bones and a skull-shaped helmet.

At the end of the procession, Death bows before the 
Blessed Sacrament inside the church as well as in the fi-
nal scene of the crucifixion, thus showing that our life and 
the decision of when our time comes are in God’s hands.



140

LA MORT

Autor: Escola d’Art d’Olot
Material: fibra de vidrio
Dimensiones: 22x30x25
1998-1999, Verges, Girona, España
Máscaras del mundo (121)

La Dansa de la Mort de Verges, en el Baix Empordà, 
está integrada en la procesión del Jueves Santo. 
Tiene origen medieval, cuando este género de dan-

za, en el que unos esqueletos bailan al son de un tambor, 
estaba extendido por toda la Europa occidental después 
de los estragos de la Peste Negra (1347-1352). El docu-
mento más antiguo que hace referencia a la Procesión de 
Verges data de 1666.

El cuerpo de esta danza está formado por dos grupos de 
cinco miembros. El primer danzador o esqueleto es adul-
to, lidera el grupo y lleva una guadaña con la inscripción 
Nemini parco, «No perdono a nadie». Es el único danzan-
te que en cada evolución da un giro completo de 360º 
con la guadaña apuntando en todas las direcciones. Le 
sigue otro esqueleto adulto que porta un estandarte ne-
gro con el dibujo de una calavera y dos huesos cruzados 
y la inscripción «Lo temps és breu», traducción en catalán 
de la expresión latina Tempus fugit. Dos esqueletos niños 
llevan sendos platillos con ceniza para recordar a los pre-
sentes que Memento homo quia pulvis es et in pulverem 
reverteris, «Polvo son y en polvo se convertirán»; y otro 
esqueleto niño porta un reloj sin manecillas que recuerda 

que la hora no la sabemos, mientras que en la danza se-
ñala horas de forma aleatoria para recordar que la muer-
te llega en cualquier momento. Dos esqueletos adultos y 
dos niños llevan las antorchas y flanquean al esqueleto 
del tambor. Todos visten una túnica negra y capucha lila, 
llevan guantes y alpargatas negras con los huesos pinta-
dos y un casco con forma de calavera. 

Al final de la procesión, la Muerte se rinde haciendo una 
reverencia ante el Santísimo en el interior de la iglesia y 
también en la escena final de la crucifixión, manifestando 
así que nuestra vida y la decisión de cuándo nos llega la 
hora está en manos de Dios.



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

IV.

Corpus Christi Masks

Máscaras del Corpus Christi



144

PLEN

Author: unknown
Material: press paper and iron 
Dimensions: 27x12x40
2002, Berga, Province of Barcelona, Spain 
Masks of the world (60)

The Patum de Berga was declared a Masterpiece 
of the Oral and Intangible Heritage of Humanity 
by UNESCO in 2005. Its origin dates back to the 

festivities that accompanied the Corpus Christi proces-
sions in the Middle Ages.

The sound of the tabal, a large emblematic drum, begins 
the festivities. In the following days there are theatrical 
performances and parades of various characters until ev-
eryone gathers to participate in the final dance, the tirabol.

This mask is a plen, the most characteristic characters of 
the Patum. They are dressed in green and red fireproof 
clothing (the colours of nature and fire). Their face is cov-
ered with a dark green mask, their head is protected with 
a covering of a special type of grass and they have two 
iron horns that hold six rockets called fuets. They are in 
charge of lighting the great infernal sphere that Sant Pere 
de Berga square becomes during each Salt de Plens, the 
most spectacular moment of the Patum.
Once the plens are placed among the people, the lights 
are turned off and silence falls. The fuets are lit, the music 
starts and for ten minutes all the people in the square spin 

frantically among smoke and fire, always counterclock-
wise. This collective dance lasts until the rockets explode 
marking the end of the act. It is the collective catharsis of 
an entire town, hair-rising and apotheotic.

Tere is a bunch of unwritten protocols for those in the role 
of plens of the Patum. It is an honour and it also implies 
assuming the responsibility of being intermediaries be-
tween divinity and human beings for the delivery of fire to 
the community.



146

PLEN

Autor: desconocido
Material: papel prensado y hierro
Dimensiones: 27x12x40
2002, Berga, Barcelona, España
Máscaras del mundo (60)

La Patum de Berga fue declarada por la Unesco 
Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de 
la Humanidad en el 2005. Su origen se remonta a 

las festividades que acompañaban a las procesiones del 
Corpus Christi en la Edad Media.

El sonido del tabal, gran tambor emblemático, inicia los 
festejos, y en los días siguientes se desarrollan represen-
taciones teatrales y desfiles de diversos personajes hasta 
que todos se reúnen para participar en el baile final, el 
tirabol.

Esta máscara es un plen, los personajes más característi-
cos de la Patum. Estos van ataviados con un vestido igní-
fugo verde y rojo (los colores de la naturaleza y el fuego), 
llevan la cara tapada con una máscara de color verde os-
curo, protegen la cabeza con un revestimiento de un tipo 
especial de hierba y tienen dos cuernos de hierro para 
sujetar seis cohetes llamados fuets. Son los encargados 
de encender la gran esfera infernal en que se convierte la 
plaza de Sant Pere de Berga durante cada Salt de Plens, 
el momento más espectacular de la Patum.

Una vez que los plens se colocan entre la gente, se apa-
gan las luces y se hace el silencio. Se encienden los fuets, 
empieza la música y durante diez minutos toda la gente 
en la plaza gira frenéticamente entre humo y fuego, siem-
pre en sentido contrario a las agujas del reloj. Esta danza 
colectiva dura hasta que explotan los cohetes que mar-
can el fin del acto, que es la catarsis colectiva de todo un 
pueblo en unos momentos apoteósicos y escalofriantes.

Hacer de plen de la Patum está sujeto a toda una serie 
de protocolos no escritos, es un honor e implica asumir la 
responsabilidad de ser intermediarios entre la divinidad y 
el ser humano para la entrega del fuego a la comunidad.



148

THE COLACHO

Author: Jorge Sancho Santamaría
Material: polylactic acid (PLA) plastic
Dimensions: 24x15x9
2024, Castrillo de Murcia, Province of Burgos, Spain
Masks of the world (152)

The Colacho is a festival that is celebrated in Cas-
trillo de Murcia, Burgos, annually and uninterrupt-
edly since 1621 on Corpus Christi. The Colacho, 

properly speaking, is a grotesque devil, dressed in a yel-
low, red and green costume and a yellow, black and red 
mask. He carries in his hands some large castanets called 
terrañuelas, and a whip made from a horse’s tail. During 
the festivities, representing the devil, he leaps to interrupt 
villager’s worshiping to the Holy Sacrament, whipping 
those who heckle him with insults.

The high point of the tradition occurs during the Sun-
day procession that takes place amidst songs and the 
clamour of bells and kettledrums. The procession stops 
and silence falls. Several babies lie on mattresses on the 
floor, the colachos get ready and, after a short run, they 
jump cleanly over the children. Then, one of the priests 
approaches and blesses the infants. Good and Evil want 
to exert their influence on the innocence of children but 
the diabolical influence flees with the Colacho’s jump and 
Good triumphs.

Once the procession comes to an end, people go to the 
threshing floor where dances are held, the drummer gives 
a speech and, finally, the local churrillo wine is drunk ac-
companied by Sasamón cheese and bread distributed by 
the Brotherhood of the Holy Sacrament.

This mask was previously made with plaster, but now 
Jorge Sancho makes them with 3D printers and a plastic 
base. For some, this may not seem handmade or natural 
enough. It is the evolution of the times and accepted by 
the local guardians of tradition. This thermoplastic poly-
mer that serves as a base is obtained from the fermen-
tation of vegetables such as corn, yucca or sugar cane. 
In addition, PLA plastic is a polyester and is made up of 
lactic acid units. This acid is soluble in ether, syrupy and 
colourless, a material that, when well made, is biodegrad-
able through composting.



150

EL COLACHO

Autor: Jorge Sancho Santamaría
Material: plástico (PLA)
Dimensiones: 24x15x9
2024, Castrillo de Murcia, Burgos, España
Máscaras del mundo (152)

El Colacho es una fiesta que se celebra en Castrillo 
de Murcia, Burgos, anual e ininterrumpidamente 
desde 1621 en el Corpus Christi. El colacho, pro-

piamente dicho, es un diablo grotesco, ataviado con un 
traje de botarga de colores amarillo, rojo y verde y más-
cara amarilla, negra y roja. Lleva en las manos unas cas-
tañuelas de gran tamaño, las terrañuelas y un zurriago 
hecho con cola de caballo. Se lanza durante los festejos, 
en representación del diablo, a interrumpir las alabanzas 
de la gente del pueblo al Santísimo, fustigando a los asis-
tentes que le increpan con insultos.

El momento álgido de la tradición se produce durante la 
procesión del domingo que discurre entre los cantos y los 
clamores de campanas y atabal. La comitiva se detiene 
y se hace el silencio. Varios bebés yacen encima de col-
chones dispuestos en el suelo, los colachos se preparan 
y, después de una carrerilla, saltan limpiamente por enci-
ma de los niños. Después, uno de los sacerdotes se acer-
ca y bendice a los infantes. El bien y el mal quieren ejer-
cer su influencia sobre la inocencia infantil, pero el influjo 
diabólico huye con el salto del colacho y triunfa el bien.

Tras finalizar la procesión, la gente va a las eras, donde 
se celebran bailes, el atabalero pronuncia un discurso y, 
finalmente, se bebe vino, el churrillo local, acompañado 
de queso de Sasamón y pan que reparte la Cofradía del 
Santísimo Sacramento.

Esta máscara se hacía antes con yeso, pero ahora Jorge 
Sancho las hace con impresoras 3D y con base de plás-
tico. Para algunos eso puede parecer poco artesanal o 
natural. Es la evolución de los tiempos, y los guardianes 
nativos de la tradición lo aceptan. Este polímero termo-
plástico que sirve de base se obtiene a partir de la fer-
mentación de vegetales como el maíz, la yuca o la caña 
de azúcar. Además, el plástico PLA es un poliéster y está 
formado por unidades de ácido láctico. Este ácido es so-
luble en éter, siruposo e incoloro, un material que, bien 
hecho, es biodegradable mediante compostaje.



152

Processional giants and cabezudos are a popu-
lar tradition that is predominantly experienced in 
many towns and cities in Western Europe and Latin 

America. During the celebration, people on stilts carry-
ing an oversized, carton-pierre head parade, dance, and 
cheer or chase the public. Festivals with giants and cab-
ezudos exist in almost half of the countries on the planet 
with very diverse origins. Some of the figures date back to 
the 15th century and are documented in various places in 
Africa, Asia and America.

In the Iberian Peninsula, their origin dates to the Middle 
Ages. The lands of the peninsula in the Muslim zone were 
banned by the Quran from representing living beings, 
much less spiritual, transcendent or divine beings. As the 
reconquest of Al-Andalus advanced, the Christian set-
tlers, as they displaced Muslim settlers or settled in sepa-
rate towns, brought their traditions with them. The oldest 
known documented record of the giants and cabezudos 
in the Peninsula is that of the Corpus Christi procession 
in Évora, Portugal, in 1265. The snake, the devil and the 
dragon were the figures that symbolically embodied the 
vices that the Blessed Sacrament had overcome.

In Catalonia, els capgrossos are a tradition that has spread 
since the end of the 17th century and in the large city of 
Barcelona there is evidence of their existence since 1769, 
where a polychrome table by Joan Amat represents a 
troupe of five capgrossos taking part in the Corpus Christi 
procession.

This tradition began as an accompaniment to the giants, 
but today they already have their own groups. The function 
they have in the festival is very diverse depending on the 
area and locality. In some, they open the way and main-
tain order in the processions and, for this reason, some 
of the oldest capgrossos carry or have carried sticks and 
bladders for this. This particular capgross was baptized in 
Begur on June 11, 2022 and named Capità Aranya.

CAPGRÒS

Author: Ramón Aumedes i Ferré. Sarandaca Workshop
Material: polyester and fiberglass
Dimensions: 65x74x97
2022, Begur, Province of Girona, Spain
Masks of the world (112)



154

Los gigantes y cabezudos son una tradición popular 
que se vive especialmente en muchos pueblos y 
ciudades de Europa occidental y América Latina. 

En la celebración desfilan, bailan y animan o persiguen 
al público unas personas que se mueven sobre zancos y 
portan una gran cabeza. Las fiestas con gigantes y cabe-
zudos existen en casi la mitad de los países del planeta 
con orígenes muy diversos. Algunas de las figuras ya se 
documentan en el siglo xv, y en diversos lugares de África, 
Asia y América están muy extendidas.

En la península ibérica su origen data de la Edad Media. 
Las tierras de la península en la zona musulmana tenían 
prohibido por el Corán representar seres vivos y, mucho 
menos, espirituales, trascendentes o divinos. Al avanzar 
la reconquista, los repobladores cristianos, desplazando 
a los pobladores musulmanes o asentándose en pobla-
ciones separadas, llevaron consigo sus tradiciones. El re-
gistro documental más antiguo conocido de los gigantes 
y cabezudos en la península es el de la procesión del Cor-
pus Christi en Évora (Portugal) en el año 1265. La serpien-
te, el demonio y el dragón eran las figuras que simbólica-
mente encarnaban los vicios que Cristo Sacramentado 
había vencido.

Els capgrossos en Cataluña son una tradición que se 
extendida desde finales del siglo xvii, y en una gran ciudad 
como Barcelona hay constancia de la existencia de 
capgrossos desde 1769, donde una mesa policromada de 
Joan Amat representa una comparsa de cinco capgrossos 
participando en la procesión de Corpus.

Esta tradición empezó como un acompañamiento de los 
gigantes, pero hoy día ya tienen colles, comparsas, pro-
pias. La función que tienen en la fiesta es muy diversa de-
pendiendo de la zona y localidad. En algunas abren paso 
y mantienen el orden en las procesiones y, por eso, algu-
nos de los capgrossos más antiguos llevan o han llevado 
bastones y vejigas. Este capgròs en concreto fue bauti-
zado en Begur el día 11 de junio del 2022 con el nombre 
de Capità Aranya.

CAPGRÒS

Autor: Ramón Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca
Material: poliéster y fibra de vidrio
Dimensiones: 65x74x97
2022, Begur, Girona, España
Máscaras del mundo (112)



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

V

Funerary Masks

Máscaras funerarias



158

CHIPĂRUȘ

Author: Șerban Terțiu
Material: leather and wool and sheep hair / wood and 
leather, wool and sheep hair
Dimensions: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea County, Romania
Masks of the World (145 y 146)

These are masks used in a popular funeral dance 
from the commune of Nereju, Vrancea. They rep-
resent an important element in Romanian culture, 

although today the custom is no longer preserved in its 
genuine form of wake, support for the family and help in 
transmutation to another world.

This funeral ritual, unique in Europe, was practiced since 
pre-Christian times and consisted of performing a dance 
in front of the house of the deceased person and an invo-
cation. Masked men tied with a rope, perhaps the chain 
of life, danced around a fire and jumped over it to drive 
away evil spirits and as a symbol of purification of the 
deceased’s soul.

The dancers represent the ancestors who return to take 
with them the soul of the deceased. When suddenly 
changing direction of the dance, some of the dancers lost 
their balance and fell, amusing the audience. Jokes and 
pranks, in this context, represented a way of warding off 
death and avoiding suffering for the relatives. Nowadays, 
this ritual is no longer in line with morality and customary 
behavior in the funeral environment, so the community no 
longer usually practices the Chipăruș dance, although it 

preserves it as a highly appreciated cultural value and is 
performed as folklore.

According to tradition, Chiparus was performed exclu-
sively at funerals for elderly people whose death is con-
sidered a natural event, while there were other special 
practices for funerals of young people that require par-
ticular drama and more sober behavior.

The oldest masks were made of sheepskin using a sim-
ple technique, scraping part of the wool off the leather to 
suggest a human face, sewing a nose on it, cutting out 
the eyes and adding a moustache made of hair. Later on, 
polychrome wooden masks also began to be used and 
they include horns made of bone or wood.

In 2018, the mask-making craftsman Șerban Terțiu was 
recognized as a Living Human Treasure by the National 
Commission for the Safeguarding of UNESCO’s Intangi-
ble Cultural Heritage of the Romanian Ministry of Culture. 
He makes leather and wood masks, as he learned from 
his father Pavel Terțiu, also very well-known in the country. 



160

Estas son máscaras utilizadas en una danza fúnebre 
popular de la comuna de Nereju (Vrancea). Repre-
sentan un elemento importante en la cultura ruma-

na, aunque hoy día la costumbre ya no se conserva en 
su forma genuina de velatorio, como apoyo a la familia y 
ayuda a la transmutación a otro mundo.

Este ritual funerario, único en Europa, se practicaba des-
de la época precristiana y consistía en realizar una danza 
frente a la casa del difunto y una invocación. Hombres 
enmascarados y agarrándose del cinturón de la perso-
na que iba delante, danzaban alrededor de un fuego y 
saltaban sobre él para ahuyentar los espíritus malignos y 
como símbolo de la purificación del alma del difunto.

Los bailarines representan a los ancestros que vuelven 
para llevarse con ellos el alma del fallecido. Al cambiar 
bruscamente de dirección del baile, algunos de los 
bailarines perdían el equilibrio y caían, divirtiendo 
al público. Bromas y travesuras, en este contexto, 
representaban una forma de alejar la muerte y evitar 
sufrimiento a los familiares. En la actualidad, este ritual ya 
no está en consonancia con la moral y el comportamiento 
habitual en el ámbito funerario por lo que la comunidad 
ya no suele practicar el baile del chipăruș, aunque lo 

conserva como un valor cultural muy apreciado y se 
representa como folklore.

Según la tradición el chipăruș se llevaba a cabo exclu-
sivamente en los velatorios de personas mayores cuya 
muerte se consideraba un acontecimiento natural, mien-
tras que había otras prácticas especiales para funerales 
de jóvenes que requerían un dramatismo particular y un 
comportamiento más sobrio.

Las máscaras más antiguas se hacían de piel de oveja 
con una técnica más sencilla, raspando al cuero parte del 
pelo para sugerir una cara humana, se le cosía una nariz, 
se recortaban los ojos y se añadían los bigotes hechos 
de pelo. Posteriormente también se comenzaron a usar 
máscaras de madera policromada que incluyen cuernos 
de hueso o de madera.

El artesano mascarero Șerban Terțiu en el 2018 fue reco-
nocido como Tesoro Humano Vivo por la Comisión Nacio-
nal para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 
de la Unesco del Ministerio de Cultura rumano. Fabrica 
máscaras de cuero y madera, como aprendió de su pa-
dre, Pavel Terțiu, también muy reconocido en el país.

CHIPĂRUȘ

Autor: Șerban Terțiu
Material: cuero y lana y pelo de oveja / madera y cuero, lana y pelo de oveja
Dimensiones: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea, Rumanía
Máscaras del mundo (145 y 146)



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira

VI

Theatre, Performance and Contemporary Masks

Máscaras para teatro, performances y contemporáneas



164

GIULLARE COLLARE

Author: Atelier Russo
Material: painted papier maché
Dimensions: 62x30x45
1990, Venice, Italy
Masks of the world (44)

Jesters and minstrels are not exactly the same thing, 
of course. And we can further complicate the distinc-
tions by including troubadours, but all three have the 

same origin.

The term jester refers to all those artists who, in the Mid-
dle Ages, earned their living by performing in front of an 
audience, whether at court, at private parties or in town 
squares: actors, magicians, mimes, musicians, storytell-
ers, animal trainers, dancers, jugglers. Between the 13th 
and 14th centuries, men who lived their daily live as story-
tellers, clowns and acrobats became the bridge between 
literature and the people.

For some, minstrels are considered the first true literary 
professionals because they made a living from this art 
and played an essential role in the dissemination of news, 
ideas and entertainment. They carried out their activities 
in different ways and used the most disparate techniques, 
whether it was words or music, mime or singing. For oth-
ers, minstrels were lower-class travelling musicians and 
clowns. Far from being considered composers, they were 

said to merely copy and plagiarise troubadours’ songs. 
They did not perform in castles or palaces, where they 
were considered vulgar and foul-mouthed, but rather in 
town squares.

In any case, they were all itinerant individuals who travelled 
from town to town without a fixed place of residence. Min-
strels were tireless travellers, nomads by profession, who 
made a living in the more or less refined entertainment 
world by telling stories from more or less distant places.



166

GIULLARE COLLARE

Autor: Atelier Russo
Material: papel maché pintado
Dimensiones: 62x30x45
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (44)

Bufones y juglares no son exactamente lo mismo, 
desde luego. Y podemos complicar más las distin-
ciones si incorporamos a los trovadores, pero los 

tres tienen el mismo origen.

El término bufón se refiere a todos aquellos artistas que, 
en la Edad Media, se ganaban la vida actuando frente a 
una audiencia, ya fuera en la corte, en fiestas privadas 
o en las plazas de los pueblos: actores, magos, mimos, 
músicos, cuentacuentos, entrenadores de animales, bai-
larines, malabaristas. Entre los siglos xiii y xiv, los hombres 
que vivían el día a día haciendo de narradores, payasos y 
acróbatas, se convirtieron en el único elemento de unión 
entre la literatura y el pueblo.

Para algunos, los juglares son considerados los primeros 
verdaderos profesionales literarios porque vivían de ese 
arte y desempeñaron un papel muy importante en la difu-
sión de noticias, ideas y formas de entretenimiento. Rea-
lizaban sus actividades de diferentes maneras y utilizaban 
las técnicas más dispares, de la palabra a la música y de 
la mímica al canto. Para otros, los juglares eran músicos 

y payasos ambulantes de clase baja, y no eran composi-
tores, ya que se limitaban a copiar y plagiar las canciones 
de los trovadores. No actuaban en castillos ni palacios, 
donde eran considerados vulgares y soeces, sino que lo 
hacían en las plazas de los pueblos.

En todo caso, todos ellos eran personajes itinerantes que 
viajaban de pueblo en pueblo sin un lugar de residencia 
fijo. Los juglares fueron viajeros incansables, nómadas 
por profesión, que se ganaban la vida en la farándula, 
más o menos refinada, y contando historias de lugares 
más o menos lejanos.



168

OLA

Author: designed by Peter Mitdiel
Material: plastic
Dimensions: 22,5x23x32
1992, Barcelona, Spain
Masks of the world (28)
 

This mask was used in Mediterráneo, mar olím-
pico, by the theatrical group La Fura dels Baus. 
The show was the core moment of the opening 

ceremony of the 1992 Barcelona Olympic Games and in 
which more than 1500 people participated. The Barce-
lona Olympic Stadium staged the myth of the founding of 
Barcelona by Hercules after crossing the Mediterranean 
Sea in his ship La Copa del Sol (according to others, Bar-
ca-nona). This myth was corroborated even by Alfonso 
X of Castile in the Primera crónica general, the first His-
tory of Spain. Evidently, Barcelona was not founded by a 
mythological god, but Hercules could have been a king 
or, simply, a navigator discoverer who, in that case, would 
certainly have been Phoenician. After conquering the land 
and imposing his religion, upon returning to his homeland, 
he was rewarded or recognized with a kind of glorification 
that, over the centuries, became a myth.

The Barcelona Olympics were inaugurated on June 25, 
1992, and this show, along with the already legendary in-
terpretation of the song “Barcelona” by Montserrat Ca-
ballé and Freddie Mercury, who were unable to perform 
live due to the death of the British singer a few months 
earlier, is an important part of the city’s history. This is, 
therefore, a piece from the Alas y Viento Collection that is 
especially loved when recalling its meaning.



170

OLA

Autor: diseño de Peter Mitdiel
Material: plástico
Dimensiones: 22,5x23x32
1992, Barcelona, España
Máscaras del mundo (28)

Esta máscara fue utilizada en Mediterráneo, mar 
olímpico, de la Fura dels Baus, espectáculo que 
constituyó el núcleo principal de la ceremonia de 

inauguración de los Juegos Olímpicos de Barcelona de 
1992 y en cuyo montaje participaron más de 1500 perso-
nas. En el estadio de Montjuïc se escenografió el mito de 
la fundación de Barcelona por Hércules tras cruzar el mar 
Mediterráneo en su nave La Copa del Sol (según otros, 
Barca-nona). Este mito fue recogido como cierto incluso 
por Alfonso X, «El sabio», en la Primera crónica general, la 
primera historia de España. Evidentemente, Barcelona no 
fue fundada por un dios mitológico, pero Hércules pudo 
ser un rey o, simplemente, un navegante descubridor 
que, en ese caso, seguramente fuera fenicio. Este, tras 
conquistar el terreno e implantar su religión, al regresar a 
su patria fue premiado o reconocido con una especie de 
glorificación y, con el transcurso de los siglos, se convirtió 
en un mito.

Las Olimpiadas de Barcelona se inauguraron el 25 de ju-
nio de 1992, y este espectáculo, junto a la ya también 
legendaria interpretación de la canción «Barcelona» por 
Montserrat Caballé y Freddie Mercuri, que no pudieron 
actuar en directo por la muerte del cantante unos meses 
antes, forma parte importante de la historia de la ciudad. 
Esta es, por ello, una pieza de la colección Alas y Viento 
especialmente querida al recordar su significado.



172

TRIANGLE COLLAGE

Author: Taller Arlequín (?)
Material: Papier maché
Dimensions: 25x9x26,5
1988, Peretallada, Province of Girona, Spain
Masks of the world (53)

This is a Picasso mask. Painting has clearly influ-
enced the manufacture of contemporary masks, 
just as various artistic movements such as the 

avant-garde were nourished by mask related cultures. Pi-
casso himself took as a model a Congolese Mahongwe 
mask from the beginning of the last century in his work 
Les demoiselles d’Avignon, painted in a brothel on Avinyó 
street in Barcelona. Other painters and sculptors such as 
Braque and Epstein have works with profound similarities 
with primitive African art. It is not surprising that these 
three artists, and others, had important collections of 
masks and, in general, tribal African art. Special mention 
should be made of the masks by the Mexican Germán 
Cueto that recall Picasso’s painted cardboard works.

It seems that this piece is the representation of a bullfight. 
Picasso had a real obsession with the bull as a symbol 
of Spain. The Malaga painter is credited with a phrase 
that defines bullfighting as “the most Spanish thing, along 
with paella, mass and the brothel.” Picasso’s fondness for 
bulls became more pronounced over the years and he col-
lected tickets to the bullfights he attended, the emblems 
of the bullfighting ranches that he used in his sculptures 
and bullfighting cards and erotic engravings, “in which the 
bull or the bullfighter are a sexual organ, male or female.”



174

TRIANGLE COLLAGE

Autor: Taller Arlequín (?)
Material: Papel maché
Dimensiones: 25x9x26,5
1988, Peretallada, Girona, España
Máscaras del mundo (53)

Esta es una máscara picassiana. La pintura ha influi-
do evidentemente en la manufactura de máscaras 
contemporáneas, al igual que diversos movimien-

tos artísticos como las vanguardias se nutrieron de las 
culturas con máscaras. El propio Picasso tomó como mo-
delo una máscara congoleña mahongwe de principios del 
siglo pasado en su obra Les demoiselles d’Avignon, pin-
tada en una casa de citas de la calle Avinyó de Barcelona. 
Otros pintores y escultores, como Braque y Epstein,tienen 
obras de profundas similitudes con el arte africano pri-
mitivo. No es pues de extrañar que estos tres artistas, y 
otros, tuvieran importantes colecciones de máscaras y, 
en general, arte africano tribal. Mención aparte merecen 
las máscaras del mexicano Germán Cueto que recuerdan 
los trabajos en cartón pintado de Picasso.

Parece ser que esta pieza es la representación de una 
corrida de toros. Picasso tenía una verdadera obsesión 
por el toro como símbolo de España. Se adjudica al pin-
tor malagueño una frase que define la tauromaquia como 
«lo más español, junto a la paella, la misa y el burdel». 
La querencia de Picasso por los toros se acentuó con el 
paso de los años y coleccionó entradas de las corridas a 
las que asistía, divisas de ganaderías que utilizaba en sus 
esculturas y naipes y grabados eróticos taurinos, «en los 
que el toro o el torero son un órgano sexual, masculino o 
femenino».



Museo de la Universidad de Valladolid


