y Viento Gollection. Nacho Rovira

Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa)
12 de diciembre de 2024 a 21 de febrero de 2025

—y
:(>
chP’
7<
o




y Viento Gollection. Nacho Rovira

This publication is part of the project “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, n° 101139852
funded by the European Education and Culture Executive Agency (EACEA) in the call ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03
UNIVEHS”Y []F VA“.A'][]“[] / UNIVEHSIDAD DE VAI.'.AD[”.ID May 2023, earmarked for ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises. Execution

Chancellor / Rector: Antonio Largo Cabrerizo period: 01/02/2024 to 31/01/2027 (duration: 36 moths). Principal Investigator: M.2 Pilar Panero Garcia (University of Valladolid).

General Secretary / Secretaria General: Helena Villarejo Galende Attached to the Recognised Research Group of the University of Valladolid IDINTAR: -~ FTRY st
Vice-Rector for Communication, Culture and Sport / Vicerrectora de Comunicacioén, Cultura y g INTERCAMBIOS

: Identity and artistic exchanges. From the Middle Ages to the contemporary world. NTAR OSSN
Deporte: Rebeca San José Cabezudo
‘ ’ ' Director of the MUVa / Directora del MUVa: Irune Rosario Fiz Fuertes

PROJECT GUURI]INAIUR

O \\\llllrﬂf;,

A

EXHIBITION / EXPOSICION

Organises and exhibits / Organiza y expone: Catedra de Estudios sobre la Tradicion (UVa) &
Alas y Viento. Seccién Mascaras del Mundo
Curator / Comisaria: M.? Pilar Panero Garcia
Assembly / Montaje: Equipo Técnico del MUVa & Alas y Viento. Seccién Mascaras del Mundo %

CATALOGUE / GATALOGO

Edition / Edicion: Universidad de Valladolid

Coordination / Coordinacién: M.2 Pilar Panero Garcia

Texts / Textos: M.? Pilar Panero Garcia & Ignacio Rovira Benet
Translation / Traduccién: Ana Alvarez Guillén

Masks / Mascaras: Alas y Viento. Seccién Méascaras del Mundo
Photography / Fotografia: Jesus Caramanzana Carrera by MASKS DEM il - . \
Cover / Cubierta: Gaetano Armenio by Editrice L'Imagine lBERA C%f\ Imprendiitori @ IDlméS V
Layout / Maqueta: Luis Vincent Sans MASCAR I vt Limmagine
Print / Impresién: Cargraf Impresores

ISBN: 978-84-1320-323-2
i Legal Deposit / Depésito Legal: DL VA 645-2024 SR Co-funded by

* . |
UNVEILING THE ARTS AND WORKS BEHIND THE MASKS DOl: https://doi.org/1 0.35376/10324/72204 *ax the European Union E_I II I
"""""""""""""""""" Handle: https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

)
fAe
5

L7
\
T \“

: © FOLKLORE ARCHIVE
8 L

o i:- ROMANIAN ACADEMY
UNIVERSITY OF BUCHAREST crrro e

¥

\\
U
ArTgNe

s
| ]{

"’lmm\\“

UniversidaddeValladolid - iog2 +*

* %

. Co-funded by
NPt the European Union © Of the texts and their photographs, their authors Project:

© MUVa. University of Valladolid 2024 101139852 - MASKS - Unveiling the Arts and Works behind the MASKS -
ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP

* %

Printed in Spain / Impreso en Espafa

Funded by the European Union. Views and opinions expressed are however those of the author(s) only and do
not necessarily reflect those of the European Union or the European Education and Culture Executive Agency
(EACEA). Neither the European Union nor EACEA can be held responsible for them



y Viento Collection. Nacho Rovira

AYV Alas y Viento/ Seccién Mascaras del Mundo

w https://www.alasyviento.es/mascaras-del-mundo/

[=] &

Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)
https://unveilingthemasks.uva.es/

OF =410

4
'VI..S

UNVEILING THE ARTS AND WORKS BEHIND THE MASKS

----------------------------

* Co-funded by
o the European Union 3
©e6e00

u-*!t

Artisans / Artesanos

José Javier Sanchez Hernandez

Paul Buta

Carlos Ferreira

Michele Vedele

Ernesto Antonio Salgado

Ermenegildo Gil

Francisco Afiel Alonso, «El Sastre de Castro»
Santiago Martinez Santana

Jorge Dominguez Couso, «Minas»

Luis Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes
Adao Almeida

Carlos Andrés Santos

Arnau Codina

Jesus Hernandez Sanchez

Pablo de la Fuente Garcia

Constantin Anghel

Adriana Mariti

Paola Paties

Taller Karta Ruga

Alice Atelier by Prof. Agostino Dessi
Flavio Gervasutti

Taller Ventura & Hosta

Xavi Badia. Taller La Gargola

Escola d’Art d’Olot

Jorge Sancho Santamaria

Ramon Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca
Serban Tertiu

Atelier Russo

Peter Mitdiel

Taller Arlequin (unknown/desconocido)

Acknowledgements / Agradecimientos

Conchita Pérez Gil, Alas y Viento

Xosé Manuel Seisas Ares

Alba Cuiié, Escola d’Art Ondara

Associacié La Processé de Verges

Albert Roig, Associacié de Cultura Popular d’Ordino
Isabel de la Fuente, Cucurrumachos, Navalosa
Joao Alfaiate, Diabo, Lazarim

Adelina Dogaru, Universitatea din Bucuresti
Federacién Provincial de Mascaras de Zamora,
MascaraZA

Festival de Danzas y Mascaras Abulenses,
Mascaravila

To all anonymous artisans

A4
MASIS




y Viento Gollection. Nacho Rovira

INDEX / INDICE

[RL0T(=11Y 7 o 9
1) 01 = Yo o) £ FHTTT TR 11

g (=] 7= (o] 14
[ =Y=T010] 01U | X 15

Interactions between the past and the PresSent....... ... e 17
Interacciones entre el Pasado Y € PrESENTE.........u it 23

|. Folk Carnival Masks
Mascaras del CarNaVval fOIKIOICO ........ceeieieieeeeeeeee e e e e e e s e e e e e e e e e eeeeeeeeeseesaessasses s aeaaseseressasasaseaeees 33

Il. Masks of the Baroque Courtly Carnival and the Commedia dell’Arte
Méscaras del Carnaval cortesano barroco y la Commedia dell’Arte.........cccoevveverieriieeieenieeeereeeee 99

Ill. Masks for Christmas and Holy Week performances

Mascaras para representaciones de Navidad y Semana Santa .........cccceeeeveeeeieeccieecccieec e 129
IV. Corpus Christi Masks
= ETor= 1= Eole L= I @ oY g o TU - 0 1= (S 143

V. Funerary Masks
(Y P T 1= ol 1101 €= LA = L T 157

VI. Theatre, Performance and Contemporary Masks
Méscaras para teatro, performances y CONtEMPOIANEEAS .......ceecveerrrerreeriereneesseeeseeseesseesnseesseeesseesnees 163

A4
MASIS




=
—
cH
AN
co

y Viento Collection. Nacho Rovira

Foreword

professor at the University of Valladolid Pilar Panero. It is an activity associated to the University of
Valladolid’s GIR (Recognized Research Group) “Identity and artistic exchanges. From the Middle Ages
to the Contemporary World (IDINTAR)”.

It is a privilege for the Museum of the University of Valladolid (MUVa) to host this exhibition curated by

Exhibited here are examples of the Wings and Wind Collection of Masks of the World, which Nacho Rovira
has been collecting over several decades. Rovira has been generous enough to lend part of his mag-
nificent collection for this exhibition, some of whose masks have been recognized by UNESCO and are
regularly displayed in a Permanent Exhibition in Barcelona.

The passion of an inveterate collector and traveller thus comes together with the rigorous and instructive
enthusiasm of Professor Panero, who is also the director of the Professorship of Studies on Tradition at
the UVa, the Joaquin Diaz Foundation’s university division, and main researcher of the European Project
Unveiling the Arts and Works behind the MASKS.

Even though the profiles of many members of different teams are researchers, this is a teaching project
and, above all, the number of diverse agents that it brings together should be highlighted. In this sense,
thanks to its wide network of contacts and its excellent connection with associations, groups, documen-
tary producers, and photographers, among others, who are interested in mask culture, the MASKS project
has managed to involve its relevant artisans. Furthermore, one of its aims, looking towards the future, is to



provide students from vocational training centres and universities with various skills, those linked to artis-
tic, anthropological and ethnographic abilities, which are necessary to consolidate the presence of masks.
This without neglecting the importance of acquiring entrepreneurial and digital skills that allow them to
develop a business project around these interests. Therefore, it is a project that, although it does not ne-
glect research and connects our university with others and with various educational centres, transcends
the academic community by focusing on the transfer of knowledge, a concern that is so present today.

The general public can also feel enticed to mask culture thanks to this exhibition. For the inexperienced
masks only evoke a stereotypical vision of Carnival or, at most, a connection with non-European cultures
and their impact on the First Avant-garde. And that is one of the main values of this exhibition, that of
opening the doors to newbies to a rich heritage that is still present throughout the world, as close as
Zamora, as far away as Romania, to stick to the geographical coordinates that this exhibition covers —al-
though Rovira’s collection brings together pieces from more than forty countries—. Masks are created for
very different reasons and functions. The rituals they are part of and the artisan and creative processes
around them, strengthen the sense of community; they become a sign of identity. However technologically
advanced our world may be, the “symbolic capital” inherent to the masks that Panero talks about in her
introductory text is far from being extinguished; it is only transformed and reinvented, as we can see here.

In short, both the MASKS project and Alas y Viento aim to recognise the values of mask art and culture. It

is an effort with common objectives, although it is made from different fields. At MUVa we are proud to also

contribute to the dissemination of these values and we thank the MASKS Project and the Alas y Viento
collection for giving us the opportunity to make this possible.

Irune Fiz Fuertes

Director of the Museum of the University of Valladolid (MUVa)

10

Presentacion

misariada por la profesora de la Universidad de Valladolid Pilar Panero. Se trata de una actividad
vinculada al GIR de la Universidad de Valladolid «ldentidad e intercambios artisticos. De la Edad
Media al mundo contemporaneo (IDINTAR)».

Es un privilegio para el Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa) acoger esta exposicién co-

Se exhiben aqui ejemplares de la coleccion de Mascaras del Mundo Alas y Viento, que ha ido recopilando
Nacho Rovira a lo largo de varias décadas. Rovira ha tenido la generosidad de ceder para esta exhibicién
parte de su magnifica coleccion, algunas de cuyas mascaras han sido reconocidas por la UNESCO y se
encuentran expuestas habitualmente en una Muestra Permanente en Barcelona.

Confluye asi la pasién de un coleccionista y viajero empedernido con el entusiasmo riguroso y divulga-
tivo de la profesora Panero, que es ademas directora de la Catedra de Estudios sobre la Tradicién de la
UVa, —rama universitaria de la Fundacién Joaquin Diaz— e investigadora principal del Proyecto Europeo
Unveiling the Arts and Works behind the MASKS.

Se trata de un proyecto docente, aunque los perfiles de muchos miembros de distintos equipos son in-
vestigadores y sobre todo se debe destacar la cantidad de agentes distintos que suma. En este sentido,
gracias a su amplia red de contactos y a sus excelentes relaciones con asociaciones, grupos, productores
de documentales, fotdgrafos... interesados en la cultura de la mascara, el proyecto MASKS ha consegui-
do implicar a los artesanos en esta materia, pero también tiene entre sus propdsitos el de mirar al futuro,
al dotar a los estudiantes de centros de formacién profesional y universidades de diversas habilidades,

11



aquellas ligadas a las destrezas artisticas, antropoldgicas y etnograficas, que son necesarias para conso-
lidar la presencia de las mascaras, pero sin dejar de lado la adquisicién de las habilidades emprendedoras
y digitales que permitan desarrollar un proyecto empresarial en torno a estos intereses. Por tanto, es un
proyecto que no se queda en las esferas académicas, aunque no descuida la investigaciéon y conecta
nuestra universidad con otras y con diversos centros educativos, pero trasciende la comunidad académi-
ca, al volcarse en la transferencia de conocimiento, hoy en boca de todos.

También el comun de la sociedad puede sentirse concernida por la cultura de la mascara gracias a esta
muestra. Para los no iniciados en este mundo, las méascaras solo nos evocan una visién estereotipada del
Carnaval o, como mucho, las vinculamos con las culturas no europeas y su incidencia en las Primeras
Vanguardias. Y ese es uno de los principales valores de la presente exposicion, el de abrirnos las puer-
tas a los legos a un riquisimo acervo que sigue presente en todo el mundo, tan cerca como Zamora, tan
lejos como Rumania, por cefiirme a las coordenadas geograficas que abarca esta muestra —aunque la
coleccidn de Rovira reline piezas de mas de cuarenta paises—. Las mascaras se crean por muy diferentes
razones y funciones. Los ritos de los que forman parte, los procesos artesanos y creativos en torno a ella,
afianzan la sensacién de comunidad, se convierten en una sefia de identidad. Por muy tecnologizado que
esté nuestro mundo, el «capital simbdlico» inherente a las méascaras del que habla Panero en su texto in-
troductorio, esta lejos de extinguirse; tan solo se transforma y reinventa, como podemos comprobar aqui.
En definitiva, tanto el proyecto MASKS como Alas y Viento aspiran a reconocer los valores del arte mas-
carero y la cultura de las méascaras. Es un trabajo con unos objetivos comunes, aungue se haga desde
terrenos diferentes. Desde el MUVa nos sentimos orgullosos de contribuir también a la difusién de estos
valores y agradecemos al Proyecto MASKS y a la coleccion Alas y Viento brindarnos la oportunidad de
hacerlo posible.
Irune Fiz Fuertes
Directora del Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa)

12




Preface

the animist religion and linked to the fascinating Carnival festival and the history, traditions, myths,

and legends of communities around the world. It is a collection that has fully paid off in knowledge
and experiences that have enriched my life exponentially. We have come a long way since then through
exhibitions, educational projects and informative conferences.

For exactly 44 years, | have travelled the world locating and acquiring masks, an ancient art rooted in

The Alas y Viento de Mdscaras del Mundo collection currently consists of 155 pieces from 42 countries
and four continents, many of them linked to the Intangible Cultural Heritage of Humanity, and we have the
Permanent Exhibition of this collection at the headquarters of Amics de la UNESCO de Barcelona (AUB)
on 207 Mallorca Street. AUB has become the first and only civil institution in the Iberian Peninsula with a
permanent exhibition of mask art from around the world, an art of intense cultural content.

It took me a while to decide what to call this collection and | ended up naming it “Alas y Viento”, or “Wings
and Wind,” since these artistic and cultural pieces are characters, spirits and ancestors that have travelled
with their wings to this day like ancient birds driven by winds of faith and hope. These travelling masks are
exhibited in the -humble- hope that they will live on and follow new currents and synergies for a long time
to come. Thus, it has been a gift to meet Pilar Panero, the creator of this collaboration with the prestigious
University of Valladolid and with the interesting and necessary European project “Unveiling the Arts and
Works behind the MASKS”. We are pleased to present this exhibition at the MUVa, always with the ulti-
mate goal of spreading mask art.

Nacho Rovira

Alas y Viento

14

Predmbulo

arte ancestral enraizado con la religion animista, con la fascinante fiesta del Carnaval y con la

historia, las tradiciones, los mitos y las leyendas de comunidades de todo el planeta. Es una
coleccién plenamente amortizada en conocimientos y experiencias que han enriquecido mi vida expo-
nencialmente. Se ha recorrido mucho camino desde entonces en exposiciones, proyectos educativos y
conferencias divulgativas.

D urante exactamente 44 afos, he viajado por el mundo localizando y adquiriendo mascaras, un

La coleccion Alas y Viento de Mascaras del Mundo, consta, en estos momentos, de 155 piezas de 42
paises y cuatro continentes, muchas de ellas ligadas al Patrimonio Cultural Intangible de la Humanidad, y
tenemos la Muestra Permanente de esta coleccion en la sede de Amigos UNESCO Barcelona (AUB) en la
calle Mallorca 207. La AUB se ha convertido en la primera y Unica institucién civil de la Peninsula Ibérica
con una muestra permanente de mascaras del mundo, un arte de intenso contenido cultural.

Dudé en su dia como llamar a esta colecciéon y me decanté por «Alas y Viento» ya que estas piezas de
arte y cultura son personajes, espiritus y ancestros que han viajado con sus alas hasta nuestros dias
como pajaros inmemoriales impulsados por vientos de fe e ilusién. Mostramos estas mascaras viajeras
con la humilde esperanza de que vivan y sigan nuevas corrientes y sinergias durante mucho tiempo. En
este sentido, ha sido un regalo conocer a Pilar Panero, artifice de esta colaboracién con la prestigiosa
Universidad de Valladolid y con el interesante y necesario proyecto europeo «Unveiling the Arts and Works
behind the MASKS». Presentamos con placer esta exposicion en el MUVa, siempre con el fin Ultimo de la
difusion del arte mascarero.

Nacho Rovira

Alas y Viento

1§



y Viento Gollection. Nacho Rovira

=
—
cH
AN
co

Interactions between the past and the present

hen we talk about masks we automatically think of primitive art, a category that, fortunately,

s }‘ ; has been freed from the negative connotations it had when it began to be used in colonial
Europe to refer to the production of “others”, those subjugated peoples who lived like “us” in

prehistory. That is, primitive art was the art of the “savages” and, at best, that of the regressive “barbar-
ians” incapable of producing artistic works within prestigious classes’ European canons. It was this idea

that was also applied to “our others”, the peasants who produced their “popular” works from their impov-
erished or subsistence economies. Popular is another name for primitive.

This outdated nineteenth-century theory, which saw primitive or popular arts as old-fashioned, naive and
childish forms, was partly accepted and partly overcome by primitivists such as Gauguin, Picasso or the
members of the Russian group Knave of Diamonds. The latter claimed Russian popular culture and com-
bined it with exotic and “primitive” cultures. One of the elements of exotic and rural cultures that valued
and fascinated the members of the artistic avant-garde were masks. Their consideration as primitive or
popular art was combined with their appreciation as a cultural and utilitarian artifact in rituals and cults
defended by folklore and indigenism. In opposition to developmentalism or colonialism, popular arts have
been fundamental to endorse identities against industrialization and globalization, the latter understood as
cultural colonization. And this is where we are today.

17



Mask culture is embedded in the music, dance and oral traditions of popular cultures, as well as in both
long-lasting and ephemeral crafts. Today, masks are still produced for many recreational, ritual and aes-
thetic purposes that validate the idea of tradition. In other words, masks are a malleable support for
communities to participate in the changing social structure. In this field, that of artisanal (or artistic) pro-
ductions, concept of “field” taken from Pierre Bourdieu, we witness hybrid processes in highly globalized
contexts that are based on borrowings and contaminations in which it is very difficult to differentiate what
is cultured or popular, what is archaic or modern. The collapse occurs from the very use of the materials
and this exhibition, in which there is a plastic piece created with a 3D printer, is an example of this. How-
ever, what is important is the idea of tradition grounded on objects constructed with aesthetic categories
that are maintained, although they can also be infringed and even subverted.

The “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS” project is open to craftwork around mask culture
from different angles, although we are interested in masks insofar as they can express sociocultural mes-
sages groups identify with to a greater or lesser degree. These groups have the capacity to intervene in
the mask, which is perceived as a cultural, symbolic and economic capital in which both those who have
traditionally been linked to celebrations with masks, as well as others promoted by powerful groups that
act from institutions, participate. These levels that MASKS collects are also clearly appreciated in craft-
manship. On the one hand, we have local builders who handcraft their masks, costumes and accessories
for their parties, others who make them in workshops on commission and others who rely on their sym-
bolic capital to reproduce them in works of art or souvenirs. In any case, and regardless of whether the
makers define themselves as craftsmen, artists or both, MASKS was born with the idea of making visible
these works and, in the process, the communities that have allow us continue to enjoy masks, even if, on
many occasions, in a residual way.

We share the interest in the knowledge and appreciation of mask art with the Alas y Viento project started
by Nacho Rovira more than forty years ago. This is an unfinished and ongoing project. The Masks of the
World collection, which currently has 155 pieces from America, Africa, Asia and Europe, is continually ex-
panded and updated. Currently 28 masks in the collection belong to celebrations inscribed on the list of
Intangible Cultural Heritage of Humanity, so the collection has a Permanent Exhibition at the headquarters
of Amics de la UNESCO in Barcelona.

This collaboration was born from this shared interest. Alas y Viento has generously made a selection of
their masks from the four countries that make up the MASKS consortium —Romania, ltaly, Spain and

18

Portugal—, also including an Andorran mask, L'ultima ossa d'Ordino, which we have incorporated for
several reasons. The most important one is that this project that works in very specific territories is open
to others. The Ordino mask serves as an example of other European masks that have the bear as their pro-
tagonist, and are used in celebrations in the Pyrenees also recognised as Intangible Heritage of Human-
ity by UNESCO in 2022: Encamp, also in Andorra; and Arles-sur-Tech (Arles), Prats-de-Mollo-la-Preste
(Prats de Moll6 i la Presta) and Saint-Laurent-de-Cerdans (Sant Lloreng de Cerdans) in France. The five
Romanian masks have been acquired expressly for this exhibition thanks to the knowledge and mediation
of Professor Adelina Dogaru from the University of Bucharest, a member of MASKS. Nine Italian masks,
four Portuguese and nineteen Spanish masks are on display. Of the latter, four from Castile and Leon have
been incorporated into Alas y Viento recently, joining the two that were already there. There are also three
Galician masks, one from Extremadura, one from La Mancha, and a large representation of Catalan masks.

Although it is not very easy to put the masks in order due to the lack of a unique ritual or performative af-
filiation of some, we have organized this catalogue into six bloks that, although numerically unequal, are
representative of European masks: masks from the folkloric Carnival; masks from the Baroque courtly Car-
nival and the Commedia dell Arte; masks for Christmas and Easter performances; Corpus Christi masks;
funeral masks and; finally, masks for theatre, performances and contemporary art.

The largest group is the first one, as Carnival is still the king of masks. Twenty traditional carnival masks
are on display, with an uncertain origin and a significant folkloric base. Here Carnival is understood as a
broad period that begins in December and ends with the beginning of Lent. We incorporate the celebra-
tions of Christmas and St. Stephen (Zangarrén of Sanzoles and Chocalheiro), the New Year’s festivities
(Sarsalia and Chocalheiro) and St. Anthony (Boe and Merdule), St. Sebastian (Jarramplas), the Virgin of
the Candles (botarga of Guadalajara) and the Carnival or Entroido itself with a Galician trilogy of very
representative masks (peliqueiro, pantalla, boteiro), caretos of Podence, a diabo from Lazarim, and some
cencerros from Villanueva de Valrojo, L'ultima Ossa of Ordino, a machurrero from Pedro Bernardo and a
cucurrumacho from Navalosa. This block closes with two Romanian masks, a cuci and a cucoaice, which
are used for carnival rituals at the beginning of Lent. This is not surprising, since in many places, contrary
rites were celebrated, such as processions and prayers of atonement for sinners during the Carnival.

The Alas y Viento collection has a considerable number of very interesting and beautiful pieces used in
courtly carnivals and with a Baroque aesthetic -they are older, such as the one in Venice-, out of which
we have made a selection. The Venetian pieces are the Volto, the Bauta, the Medusa, the Venetian mask,

19



the Cat; and also Jolly, a very showy, Harlequin mask inspired by the Commedia dell’Arte. Of Spanish
manufacture is Dia y Noche, used in Els Carnastoltes de Vilanova i la Geltrd, with masquerade aesthetics.

Other contexts in which the use of the mask has persisted are Christmas and Holy Week representations.
Although these representations have been lost in many places, some of them are preserved together
with their masks. In the case of pastorelas or pastoradas such as Els Pastorets, a performance in Navata
(Gerona), the Dimoni appears with a mask that is functional for theatre, as it leaves the actor’s mouth un-
covered so that he can be clearly understood. This Devil is a “contradictory” character who, in episodes
such as Herod’s anger, has the dramatic function of mix-up that generates hilarity. In the Passionist plays,
the Deuvil, like in the mask of Lucifer used in La Passio of Cervera (Lérida), confirms the theological idea that
Good, the Cross, defeats Evil, Satan. The mask is one more symbol in this allegory of medieval origin that
was implemented in a notable way in the Baroque and has survived to this day. In popular performances
there has been a preference for episodes in which Christ is a man who is born, suffers and dies like anyone
else, rather than others with theological disquisitions that have little impact on simple people. It is interest-
ing to see how, where they have been maintained or successfully recovered, they have lost the didactic
function of the past to become the identifying mark of the group that keeps them.

La Dansa de la Mort of Verges, which is performed on Holy Thursday, is also linked to the celebration of
the Passion. Its masks representing skulls remind everyone that when commemorating the death of the
Holy One, we must think about our own in advance. Despite their gloom, these rites, rather than being ma-
cabre, were a kind of self-help for a good death and to guide Christians towards eternal life. Even though
nowadays they are experienced out of context by a secularized society, these remains of the past can be
stimulating today.

Corpus Christi celebration is another festival that privileges the use of masks. The collection does not in-
clude rostrillos like those used by characters who act as apostles in some processions such as the one in
Laguna de Negrillos (Le6n), which are similar to those used in Holy Week in places such as in Puente Genil
(Cordoba), but demonic masks are indeed common. In this exhibition there are three linked to the celebra-
tion of the Solemnity of the Body and Blood of Christ that takes place over several days and with great
ritual density: the Plen of Berga (Barcelona), the Colacho of Castrillo de Murcia (Burgos) and the Capgross
of Begur (Girona). Els Plens, one of the troupes of La Patum, represent the infernal orgy with more than one
hundred devil; the Colacho jumps on the children to scare away evil; or the Capgross, a dragon, which in-

20

corporates the deep-rooted tradition of giants and cabezudos in Corpus Christi. The devil and the dragon,
as well as the snake, symbolise the vices that Christ overcomes with his sacrifice evoked in the Eucharist.

In the fifth block we have two funerary masks from Romania. These are not funerary masks, copies of the
faces of the deceased made with plaster and wax casts, which were made for powerful people such as
popes following an ancient tradition that intensified in the 18th and 19th centuries. The pieces in the Alas y
Viento collection are dance masks made by Serban Tertiu, whose expertise has earned him recognition as
a Living Human Treasure by UNESCO. Their faces hide weaknesses such as envy, pride, anger and, above
all, fear of death. In the old days, in the Vrancea County in Moldova, a dance was performed around the
fire with twelve masked men in the house of a deceased. This dance is called The Little Pepper, Chiparos
in Romanian, and is preserved in folklore. It is still remembered as a way of relieving the anxieties and grief
of death for the relatives and as a purifier for the deceased.

The sixth and last block is miscellaneous and includes a selection of three masks from the collection made
for theatre or contemporary performances and recreations. The Venetian mask of the Giullare Collare rep-
resents the itinerant, street artist who in exchange for food offered a varied show and who could be in a
liminal space between what is permitted and what is forbidden. This mask shares its aesthetics with those
of the famous Venice Carnival and the Commedia dell’Arte.

Peter Mitdiel designed the Ola mask for the macro-spectacle, Mediterrani, mar olimpic, created by the
prestigious theatre company La Fura del Baus for the opening of the 1992 Barcelona Olympic Games. This
is one of the waves that simulated the sea that Hercules, the personification of strength, crossed to found
Barcelona when, after having murdered his wife and children, he joined the Argonauts led by Jason to find
the Golden Fleece. For Nacho Rovira and for many others who have a clear memory of those Olympic
games, this mask is special because it was part not only of a great spectacle, but of a communal feeling.

The anonymous Triangle Collage represents the back-and-forth paths of Culture. If the historical avant-
gardes were nourished by popular, folkloric, exotic, tribal, magical artists or whatever they are named;
today a craftsman or artist who is outside a sophisticated and highly valued segment of art is inspired by
Picasso’s work. Perhaps this cultural hybridisation, in line with Néstor Garcia Canclini, does nothing but
mirror an economic globalisation that organises and directs its potential consumers into those who opt for
the visual arts and those who do so for crafts. However, looking at the mask that closes this catalogue we
perceive a piece born from borrowing or contaminating dynamics, just as those that inspired it were born:
Nihil novum sub sole.

21



Alas y Viento, through its section dedicated to mask culture, is in charge of various educational pro-
grammes, holds exhibitions and gives lectures in various forums that are reinforced with discussions,
visits and the participation of those groups preserving the festival and other activities with masks. In short,
we share purposes and a clear educational line that is now materialised in this exhibition. We even share
the good work of some artisans who have contributed pieces to this collection and have shared their
techniques with MASKS. We hope that this happy encounter bears fruit in two directions. One is aimed at
showing novices the wealth still preserved around the mask. The other, no less important, is to both initiate
those who are unfamiliar with it into the art of mask making, and also to act as a bridge between communi-
ties that, through dialogue, can recognize their shared profound connection with the object of the mask.

We would like to thank Professor Irune Fiz Fuertes, director of this museum, for welcoming this exhibition.
She received it on the basis that the mask, as heritage, supports many and varied ritual and symbolic
practices that identify those who wear it; but it is also a vehicle for the social complicity of those who do
not use masks and, nevertheless, consume them as a heritage asset in the museum. Let us all gather in it.

M.2 Pilar Panero Garcia
Director of the Chair in Tradition Studies (UVa)

22

Interacciones entre el pasado y el presente

uando hablamos de mascaras automaticamente tenemos la evocacion del arte primitivo, categoria

que, por fortuna, se ha desprendido de las connotaciones negativas que tuvo cuando se comenzo

a utilizar en la Europa colonial para referirse a las producciones de los «otros», esos pueblos some-
tidos que vivian como «nosotros» en la Prehistoria. Es decir, el arte primitivo era el arte de los «salvajes» y,
en el mejor de los casos, el de los «barbaros» atrasados e incapaces de producir obras artisticas con los
canones europeos de las clases de prestigio. Esta idea es la que se aplicd también a «nuestros otros», los
campesinos que producian sus obras «populares» desde sus economias depauperadas o de subsisten-
cia. Lo popular es otro nombre para lo primitivo.

Esta teoria decimonénica y desfasada que veia en las artes primitivas o populares formas antiguas, inge-
nuas e infantiles, es en parte aceptada y en parte superada por los primitivistas como Gauguin, Picasso
o los integrantes del grupo ruso de Sota de diamantes. Los Ultimos reivindican la cultura popular rusa
y la combinan con las culturas exoéticas y «primitivas». Uno de los elementos de las culturas exdticas y
campesinas que valoraron y fascinaron a los miembros de las vanguardias artisticas fueron las mascaras.
Su consideracién de arte primitivo o popular se combiné con su estimacion como artefacto cultural y uti-
litario en rituales y cultos reivindicado desde el folklore y el indigenismo. En la oposicion al desarrollismo
o al colonialismo las artes populares han sido fundamentales para refrendar las identidades frente a la
industrializacién y la globalizacién, entendida esta Ultima como colonizacion cultural. Y en este punto es
donde estamos hoy.

23



La cultura de la mascara se inserta en la musica, la danza y la oralidad de las culturas populares, asi como
en las artesanias, las duraderas y las efimeras. Hoy dia se siguen produciendo mascaras para muchas
finalidades ludicas, rituales y estéticas que validan la idea de tradicién. Es decir, las mascaras son un
soporte plastico para que los grupos participen de la estructura social que es cambiante. En este campo,
el de las producciones artesanales (o artisticas), concepto «campo» que tomamos de Pierre Bordieu,
asistimos a procesos hibridos en contextos muy globalizados que se sustentan en préstamos y contami-
naciones en los que es muy complicado diferenciar lo que es culto o popular, lo que es arcaico o moderno.
La quiebra se produce desde el uso mismo de los materiales y esta exposicién, en la que hay una pieza
en plastico creada con una impresora 3D, es una muestra de ello. Sin embargo, lo importante es la idea
de tradicién en base a unos objetos construidos con unas categorias estéticas que se mantienen, aunque
también se pueden infringir e, incluso, subvertir.

El proyecto «Unveiling the Arts and Works behind the MASKS» est4 abierto a la artesania en torno a la
cultura de la mascara desde diferentes angulos, aunque nos interesan las mascaras en tanto en cuanto
son capaces de expresar mensajes socioculturales con los que se identifican en mayor 0 menor grado
los grupos. Estos tienen capacidad para intervenir en la mascara que se percibe como un capital cultu-
ral, simbdlico y econdmico del que participan los grupos que tradicionalmente se han vinculado a cele-
braciones con mascara, como otros nuevos fomentados desde grupos de poder que actian desde las
instituciones. En las artesanias también se aprecian bien estos niveles que MASKS recoge. Por un lado,
tenemos constructores locales que fabrican artesanalmente sus mascaras, trajes y accesorios para sus
fiestas, otros que las construyen en talleres por encargo y otros que se basan en el capital simbdlico para
recrearlas en obras de arte o suvenires. En cualquier caso, y sin importar si los constructores se definen
como artesanos, artistas o ambas cosas, MASKS nacio6 con la idea de visibilizar estos trabajos y, ya de
paso, a las comunidades que han hecho que sigamos gozando con las mascaras, aunque sea, en no
pocas ocasiones de forma residual.

Compartimos el interés por el conocimiento y la puesta en valor del arte mascarero con el proyecto Alas y
Viento iniciado por Nacho Rovira hace mas de cuarenta afos. Este es un proyecto que no ha concluido y
esta abierto. La coleccion Mascaras del Mundo, que actualmente ha llegado a las 155 piezas de América,
Africa, Asia y Europa, se amplia y actualiza continuamente. Actualmente 28 mascaras de la coleccion
pertenecen a celebraciones inscritas en la lista del Patrimonio Cultural Intangible de la Humanidad, por lo
que la coleccion tiene una Muestra Permanente en la sede de Amigos UNESCO de Barcelona.

24

De este interés compartido nace esta colaboracion por la que, generosamente, Alas y Viento, hace una
seleccion de sus mascaras adscritas a los cuatro paises que conforman el consorcio de MASKS —Ru-
mania, Italia, Espafia y Portugal— y una mascara andorrana, L'ultima ossa d'Ordino, que incorporamos
por varios motivos. El mas importante, es que este proyecto que trabaja unos territorios muy concretos
estd abierto a otros. La mascara de Ordino sirve de muestra de otras mascaras europeas que tienen al
0S0 como protagonista, utilizadas en celebraciones de los Pirineos reconocidas también como Patrimo-
nio Intangible de la Humanidad por UNESCO en 2022: Encamp, también en Andorra; y Arles-sur-Tech
(Arles), Prats-de-Mollo-la-Preste (Prats de Mollé i la Presta) y Saint-Laurent-de-Cerdans (Sant Lloreng de
Cerdans) en Francia. Las cinco mascaras rumanas se han adquirido expresamente para esta exposicion
gracias a los conocimientos y la mediacién de la profesora Adelina Dogaru de la Universidad de Bucarest,
socia de MASKS. Se exponen nueve mascaras italianas, cuatro portuguesas y diecinueve espafiolas. De
estas Ultimas, cuatro de las castellano y leonesas han sido incorporadas a Alas y Viento recientemente y
se suman a dos que ya estaban. También hay tres mascaras gallegas, una extremefia, una manchega y
una nutrida representacion de méscaras catalanas.

Aunque no es muy facil ordenar las mascaras pues algunas no tienen una adscripcion ritual o performativa
univoca, hemos organizado este catalogo en seis bloques desiguales numéricamente, aunque represen-
tativos de las mascaras europeas: mascaras del Carnaval folklérico; mascaras del Carnaval cortesano
barroco y la Commedia dell Arte; méascaras para representaciones de Navidad y Semana Santa; mascaras
del Corpus Christi; mascaras funerarias y; finalmente, mascaras para teatro, performances y contempo-
raneas.

El grupo mas numeroso es el primero, pues el Carnaval sigue siendo el rey de la mascara. Se exponen
veinte mascaras de carnavales tradicionales con un origen incierto y una base folklérica importante. En-
tendemos aqui el Carnaval como un amplio periodo que se inicia en diciembre y termina con el inicio de
la Cuaresma. Incorporamos la celebracion en Navidad y san Esteban (el Zangarrén de Sanzoles y Cho-
calheiro), la festividad en Afo Nuevo (Sarsalia y Chocalheiro) y san Anton (Boe y Merdule), san Sebastian
(Jarramplas), la Virgen de las Candelas (botarga de Guadalajara) y del Carnaval o Entroido propiamente
dicho con una trilogia gallega de mascaras muy representativas (peliqueiro, pantalla, boteiro), caretos de
Podence, un diabo de Lazarim, y unos cencerros de Villanueva de Valrojo, L'ultima Ossa de Ordino, un
machurrero de Pedro Bernardo y un cucurrumacho de Navalosa. Cierran este bloque dos mascaras ruma-
nas, un cuci y un cucoaice que se utilizan para rituales carnavalescos al comienzo de la Cuaresma. No es

25



extrafo pues, en muchos lugares, se celebraban ritos contrarios como procesiones y rezos de desagravio
por los pecadores durante el Carnaval.

La coleccidén Alas y Viento tiene un nimero considerable de piezas muy interesantes y bellas utilizadas en
los carnavales cortesanos y con estética barroca, aunque sean mas antiguos, como el de Venecia de los
que hemos hecho una seleccion. Son piezas venecianas el Volto, la Bauta, la Medusa, el antifaz venecia-
no, el Gato/a; y también Jolly, una mascara muy vistosa, alequinada e inspirada en la Commedia dell Arte.
De factura espafiola es Dia y Noche empleada en Els Carnastoltes de Vilanova i la Geltri con la estética
de los bailes de mascaras.

Otros contextos en los que ha perdurado el uso de la mascara son la representaciones navidefias y pa-
sionistas. Y si bien, estas representaciones se han perdido en muchos lugares, donde se mantienen, con-
servan algunas mascaras. En el caso de las pastorelas o pastoradas como Els Pastorets, representacion
de Navata (Gerona), el Dimoni aparece con una mascara funcional para teatro pues deja la boca del actor
al descubierto para que se le entienda bien. El Dimoni es un personaje «contradiciente» que en episodios
como la coélera de Herodes tienen la funcién dramatica del enredo que genera hilaridad. En las pasionistas
el demonio, como la mascara de Lucifer que se emplea en La Passio de Cervera (Lérida), refrenda la idea
teoldgica de que el Bien, la Cruz, vence al Mal, Satan. La mascara es un simbolo mas en esta alegoria
de origen medieval que se implementa de forma notable en el Barroco y que ha llegado hasta nuestros
dias. En las representaciones populares ha habido una predileccion por los episodios en los que Cristo
es un hombre mas que nace, sufre y muere como cualquiera, que otras con disquisiciones teolégicas
que poco conmueven a las gentes sencillas. Es interesante ver cémo, donde se han mantenido o se han
recuperado con éxito, han perdido la funcién didactica del pasado para ser sefia identitaria del grupo que
las mantiene.

La Dansa de la Mort de Verges que hace su funcion el Jueves Santo también es una mascara vinculada a
la celebracién de la Pasidon. Sus mascaras que representan calaveras recuerdan a todos que al conmemo-
rar la muerte del Justo debemos pensar en la nuestra con prevision. A pesar de lo tétrico, estos ritos, mas
que en lo macabro, eran una especie de autoayuda para el bien morir y encaminar a los cristianos hacia la
vida eterna. Ahora los vivimos de forma descontextualizada en una sociedad secularizada, pero, aunque
sean supervivencias del pasado tienen capacidad para interpelar en el presente.

La celebracion del Corpus Christi es otra fiesta que privilegia el uso de la mascara. Si bien en la coleccién
no hay rostrillos como los que usan personajes que hacen las veces de apdstoles en algunas procesiones

26

como la de Laguna de Negrillos (Ledn), que son similares a los que se usan en las semanas santas como
en la de Puente Genil (Cérdoba), si son generales las mascaras demoniacas. En esta exposicion hay tres
vinculadas a la celebraciéon de Solemnidad del Cuerpo y la Sangre de Cristo que se lleva a cabo en varios
dias y con gran densidad ritual: un plen de Berga (Barcelona), el Colacho de Castrillo de Murcia (Burgos) y
el Capgross de Begur (Girona). Els Plens, una de las comparsas de La Patum, representan la orgia infernal
en la que aparecen mas de cien diablos; el Colacho que salta sobre los nifios para espantar lo malo; o el
Capgross, un dragdn, que incorpora en el Corpus la tradicién muy arraigada de gigantes y cabezudos. El
demonio y el y dragdn, asi como la serpiente, representaban los vicios que Cristo habia vencido con su
sacrificio recordado en la Eucaristia.

En el quinto bloque tenemos dos méascaras funerarias procedentes de Rumania. Estas no son mascarillas
funerarias, copias de los rostros de difuntos hechas con vaciados en yeso y en cera, que se hicieron a
personas con poder como papas siguiendo una tradicién antigua que se intensificd en los siglos xvi y xix.
Las mascaras de la coleccion Alas y Viento son mascaras que se usaban en una danza y estan elaboradas
por Serban Tertiu, cuyo saber ha sido reconocido como Tesoro vivo por la UNESCO. Sus rostros escon-
den las debilidades como la envidia, el orgullo, la ira y, sobre todo, el miedo a la muerte. Antiguamente
en el condado de Vrancea en Moldavia se practicaba una danza ejecutada alrededor del fuego con doce
hombres enmascarados en la casa del difunto. Esta danza se llama El pimientito, Chiparos en rumano, y
se conserva de forma folkloristica. Todavia se recuerda como forma de aliviar a los familiares las tensiones
y tristezas de la muerte y como purificadora del difunto.

El sexto y ultimo bloque es misceldneo e incorpora una seleccion de tres mascaras de la coleccion ela-
boradas para teatro o performances y recreaciones contemporaneas. La mascara veneciana del Giullare
Collare representa al artista ambulante, callejero que a cambio de comida ofrecia un espectaculo variado
y que podia estar en un espacio de liminalidad entre lo permitido y lo prohibido. Esta mascara tiene la
estética de otras del famoso Carnaval de Venecia y de la Commedia dell Arte.

Peter Mitdiel disefié la mascara Ola para el macroespectaculo, Mediterraneo, mar olimpico, que la presti-
giosa compaiiia teatral la Fura del Baus cred para la inauguracion de los Juegos Olimpicos de Barcelona
1992. Esta es una de las olas que simularon el mar que Hércules, personificacién de la fuerza, cruzoé para
fundar Barcelona cuando, tras haber asesinado a su mujer y a sus hijos, se une a los argonautas lidera-
dos por Jasén para encontrar el vellocino de oro. Para Nacho Rovira y para otros muchos que tenemos

27



un recuerdo nitido de aquellos juegos esta mascara es especial porque formo parte, no solo de un gran
espectaculo, sino de un sentir comunitario.

Triangle Collage de autor desconocido representa los caminos de ida y vuelta de la Cultura. Si las van-
guardias histéricas se nutrieron de los artistas populares, folkléricos, exéticos, tribales, magicos o cuan-
tos nombres se le pongan; hoy un artesano o artista que estéa fuera de un segmento del arte sofisticado
y muy valorado, se inspira en la obra picassiana. Tal vez esta hibridacién cultural, siguiendo a Néstor
Garcia Canclini, no hace sino reflejar una globalizacién econémica que organiza y dirige a sus potenciales
consumidores en los que se decantan por las artes plasticas y los que lo hacen por las artesanias. Sin
embargo, observando la mascara que cierra este catalogo percibimos una pieza nacida del préstamo o
de lo contaminado tal y como nacieron las que la han inspirado: Nihil novum sub sole.

Alas y Viento desde su seccion dedicada a la cultura mascarera se ocupa de diversos programas educati-
VoS, realiza exposiciones e imparte conferencias en diversos foros que se refuerzan con coloquios, visitas
y la participacion de los grupos que mantienen la fiesta y otras actividades con mascara. En definitiva,
compartimos propdsitos y una clara linea divulgativa que se materializa ahora en esta exposicion. Incluso
compartimos el buen hacer de algunos artesanos que han brindado piezas a esta coleccién y han com-
partido sus sus técnicas con MASKS. Deseamos que este feliz encuentro de frutos en dos direcciones.
Una va encaminada a mostrar a los nedfitos la riqgueza que todavia conservamos en torno a la mascara.
La otra, no menos importante, es iniciar a los que desconocen el arte mascarero, y también que las comu-
nidades que las usan se reconozcan en didlogo con otros grupos desconocidos para ellos y para los que
la mascara también tiene mucha importancia.

Queremos también agradecer a la profesora Irune Fiz Fuertes, directora de este museo, la acogida de esta
exposicion. La ha recibido partiendo de que la méscara, como patrimonio vivo, sirve de soporte a muchas
y variadas practicas rituales y simbdlicas que identifican a los que las usan; pero también es un vehiculo
para la complicidad social de los que no las usan y, sin embargo, las consumen como un bien patrimonial
en el museo. Reunamos a todos en él.

M.2 Pilar Panero Garcia
Directora de la Catedra de Estudios sobre la Tradicion (UVa)

28




=
—
cH
AN
co

y Viento Gollection. Nacho Rovira

My Great Grandfather was by Trade a Vizor-Maker, and liv'd at Plafencia,
where he got considerably by hiring out of Marks, Morrice-bells, and
fuch like Trumpery for Fairs and Country Sports. But he made the moft
of his Morrice-bells, which he let out to Country Dancers, for the Poor
Simple Clod-Pates, being always in hafte to carry away their Cloaths
to make themfelves fine, were apt to Mifreckon, and when they came
back, being at leifure, they Paid for all.

Francisco de Ubeda, Justina, the Spanish Jilt (1605)

To articulate the past historically does not mean to recognize it “the way
it really was” (Ranke). It means to seize hold of a memory as it flashes
up at a moment of danger.

Walter Benjamin, “Theses on The Philosophy of History” (1940)

30

Mi bisabuelo era mascarero, y aun mas que carero, que era carisimo.
Vivia en Plasencia, donde gandé en alquileres de mascaras, cascabeles
y aderezos de farsas muy buenos reales. En lo que él solia echar mucho
clavo era en la cuenta de los cascabeles que daba a los danzantes de
las aldeas, porgue los buenos de los labradores, como venian con gran
prisa de llevar los vestidos para ponerse galanes, malcontdbanse, por-
que, al llevar, contdbanse a lo sordo, y al traer, contabanse de sorna, y
con esto pagaban la cascabelada.

Francisco de Ubeda, La picara Justina (1605)

Articular histéricamente lo pasado no significa conocerlo «tal y como
verdaderamente ha sido». Significa aduefiarse de un recuerdo tal como
relumbra en el instante de un peligro.

Walter Benjamin, Sobre el concepto de historia (1942)

31

A4
MASIS




y Viento Gollection. Nacho Rovira

L
Folk Carnival Masks
Mascaras del Carnaval folklérico

=
—
cH
AN
co




L’'ULTIMA OSSA D’ORDINO

Author: Arnau Codina

Material: fiberglass and acrylic enamel
Dimensions: 30x44,5x21

2024, Ordino, Andorra

Masks of the world (135)

he Pyrenees Bear Festival in February is a tra-
I ditional Carnival performance with references to
bears that is celebrated in Andorra —Ordino and
Encamp— and in three villages in Alt Vallespir in France
—Arles, Prats de Mollé and Sant Llorenc de Cerdans—
which were inscribed by UNESCO on the Representa-
tive List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity
in 2022. The first written references date back to the be-
ginning of the 19th century, but they have a legendary
background of which oral testimony has been given for
centuries.

The five festivals are considered a single cultural entity
linked to the Catalan linguistic area, which is celebrated
annually in these five villages in the Pyrenees mountain
range. They symbolise the end of winter and the rebirth of
spring with the bear awakening from hibernation, as well
as the relationship between man and nature.

They are satires of power relations in traditional rural soci-
ety and a parody of local current life. A female ganasbear
faces a group of reapers who don not feel like working the
owner’s land, there are some mix ups and characters with
different nuances appear in each town. The bear is finally

34

hunted and dies before being resurrected. Els Grallers i
Tabalers dels Castellers d’Andorra provide the music to-
day. El despertar de I’Osseta, composed for the festivities
by Andreu Ferrer, is the soundtrack of I'Ossa d’Ordino.

This piece is one of the two existing replicas of the head
of the Ossa de Ordino. In 2022, the first replica replaced
the natural head that had been used in the performances
since the beginning of the 20th century, so that it can be
displayed and preserved. After more than a hundred years
of use and given its condition, the Ordino Popular Cul-
ture Association commissioned Arnau Codina, an artist
specialising in festive imagery, to reproduce the historic
head while maintaining the characteristics of the original,
which had already been deformed by the passage of time.
In 2024, with permission from the Ordino Popular Culture
Association, the same artist created this second replica.




L’'ULTIMA OSSA D’ORDINO

Autor: Arnau Codina

Material: fibra de vidrio y esmalte acrilico
Dimensiones: 30x44,5x21

2024, Ordino, Andorra

Méascaras del mundo (135)

as Fiestas del Oso de los Pirineos de febrero son

representaciones tradicionales de Carnaval con re-

ferencias a los 0sos que se celebran en Andorra
—Ordino y Encamp— y en tres pueblos del Alt Vallespir
en Francia —Arles, Prats de Mollé y Sant Llorencg de Cer-
dans— que fueron inscritas en el 2022 por la Unesco en
la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial
de la Humanidad. Las primeras referencias escritas datan
de principios del siglo xix, pero tienen un fondo legendario
testimoniado oralmente durante siglos.

Las cinco estan consideradas como una sola entidad
cultural ligada al area linguistica catalana, y se celebran
anualmente en esos cinco pueblos de la cordillera de los
Pirineos. Simbolizan el final del invierno y el renacimiento
de la primavera con el oso despertando de su hiberna-
cién, asi como la relacion entre el hombre y la naturaleza.

Son satiras de las relaciones de poder en la sociedad ru-
ral tradicional y una parodia de la actualidad local. Una
osa se enfrenta a un grupo de segadores con pocas ga-
nas de trabajar la tierra del propietario, se producen en-
redos y aparecen personajes con diferentes matices en
cada localidad. La osa finalmente es cazada y muere para

36

después resucitar. Els Grallers i Tabalers dels Castellers
d’Andorra ponen hoy la musica y El despertar de I’'Osseta,
compuesta para la obra por Andreu Ferrer, es la banda
sonora de I’Ossa d’Ordino.

Esta pieza es una de las dos réplicas existentes de la ca-
beza de la Ossa de Ordino. En el 2022 |la primera réplica
sustituyd en las representaciones la cabeza natural con
la que se hacian desde principios del siglo xx, para ex-
ponerla y conservarla. Después de mas de cien afios de
uso, y visto su estado, I’Associacié de Cultura Popular
d’Ordino encargd a Arnau Codina, artista especializado
en imagineria festiva, la reproduccién de la histérica ca-
beza manteniendo las caracteristicas de la original ya de-
formada por el paso del tiempo. En 2024, con permiso de
I’Associacié de Cultura Popular d’Ordino, el mismo artista
cred esta segunda réplica.




ZANGARRON DE SANZOLES

Author: José Javier Sanchez
Hernandez

Material: leather, horsehair and textiles (satin and velvet
ribbons)

Dimensions: 23x30x100

2022, Sanzoles, Province of Zamora, Spain

Masks of the world (103)

he origin of the Zangarrdn, which is celebrated in
TSanzoles on the evening of December 25th and

on December 26th in honour of Saint Stephen,
is uncertain. Legend has it that the plague was spread-
ing through the town and the locals implored the saint to
free them from it and, as this did not happen, the parish
priest took the saint out in procession. The neighbours,
tired of the saint not listening to their prayers, decided
to stone him. One neighbour, in disagreement with such
acts, dressed up as a masked character, frightening peo-
ple and defending the sacred image.

This mask belongs to the typology of masked whippers.
The Zangarrén is accompanied by other young men who
are two stewards, four dancers, two musicians and three
roasters and they perform four types of dances accom-
panied by a drummer, who is the director of the function.
This is an old party for young people with a request for a
Christmas present and a shared meal, the mutis or silence
meal during which they cannot speak. Whoever breaks
this rule during the feast, he/she receives a strong blow,
this time from the drummer, and pays a fine.

38

This masked celebration has traditionally been associ-
ated with the quintos, marking the transition from youth to
adulthood and functioning as a rite of initiation. Taking on
the role of the Zangarrdn once signified the formal entry of
young men into the adult community. With the disappear-
ance of compulsory military service, the celebration has
gradually shifted toward a broader, collective dimension
and today stands as a key expression of the shared iden-
tity of the village of Sanzoles. At the same time, recent
processes of cultural revaluation and patrimonialisation of
rural life have encouraged the symbolic reappropriation of
this and other masked festivities within the province.

Unlike many comparable traditions, which lack system-
atic historical documentation, Sanzoles preserves an
exceptional record of continuity. The local interpretation
centre holds documents listing the names of young men
who embodied the Zangarrén in specific years —such
as 1907 and 1922 — providing tangible evidence of the
long-standing transmission of the ritual. Nevertheless, the
celebration has experienced interruptions, notably during
the Spanish Civil War, illustrating the impact of sociopoliti-
cal contexts on the persistence of cultural practices. More
recently, during the COVID-19 pandemic, the Zangarrén’s
appearance was partially maintained, with the masked
figure processing alone and without accompaniment.




7ZANGARRON DE SANZOLES

Autor: José Javier Sanchez
Hernandez

Material: cuero, crin de caballo y textiles (cintas de raso
y terciopelo)

Dimensiones: 23x30x100

2022, Sanzoles, Zamora, Espana

Mascaras del mundo (103)

| origen del Zangarrén, que se celebra en Sanzoles

sus visperas el dia 25 de diciembre por la tarde y

su funcién el 26 de diciembre en honor a san Este-
ban, es incierto. Cuenta la leyenda que la peste se exten-
dia por el pueblo y los lugarefios imploraban al santo para
que les librase de ella y, como esto no ocurria, el parroco
sacé al santo en procesion. Los vecinos cansados de que
el santo no escuchase sus plegarias decidieron apedrear-
lo. Un vecino, en desacuerdo con tales actos, se disfrazé
de personaje enmascarado asustando a las gentes y de-
fendiendo la imagen sagrada.

Esta mascara pertenece a la tipologia de enmascarados
fustigadores. El Zangarron que va acompaniado por otros
mozos que son: dos mayordomos, cuatro bailonas, dos
tocadores y tres asadores que ejecutan cuatro tipos de
danzas acompanados de un tamborilero, que es el direc-
tor de la funcion. Se trata de una antigua fiesta de quintos
con peticiéon de aguinaldo y comensalismo, la comida del
mutis en la que no pueden hablar. Si alguien quebranta
esta norma durante el 4gape recibe un vergazo, esta vez
por parte del tamborilero, y paga una multa.

40

Esta festividad ha sido entendida siempre como la cele-
bracién de los quintos, simbolizando el paso de la juven-
tud a la adultez. Participar como quinto constituye, por
tanto, un auténtico rito de iniciacion. En la actualidad, con
la desaparicion del servicio militar obligatorio, la fiesta se
ha transformado en una celebracién colectiva que repre-
senta la identidad de todo el pueblo de Sanzoles. Ade-
mas, los recientes procesos de puesta en valor y patrimo-
nializacion de la antigua vida campesina han propiciado
una apropiacion simbdlica de esta y otras celebraciones
dentro del ambito provincial.

De manera general, no existen registros sistematicos ni
continuos que documenten la celebracion anual de las
fiestas de enmascarados hasta fechas muy recientes. No
obstante, el caso de Sanzoles constituye una excepcion
destacada. En su centro de interpretacion se conservan
documentos con los nombres de los mozos que desem-
pefaron el papel del Zangarrén en distintos afios —como
1907 o0 1922 —, lo que permite establecer una clara con-
tinuidad histérica de esta manifestacion festiva. Aun asi,
se sabe que la celebracién se interrumpid en ciertos pe-
riodos, como durante la Guerra Civil, lo que demuestra
cémo los acontecimientos sociopoliticos pueden influir
en la pervivencia de las expresiones culturales. Durante la
pandemia del COVID-19, la salida del Zangarrén se reali-
z6 de forma simbodlica, con su aparicién en solitario y sin
acompanamiento.




SARSAILA

Author: Paul Buta

Material: dyed corn husks, textiles, sheepskin, beans and gourd

Dimensions: 30x15x77
2024, Sivita, Galati County, Romania
Masks of the World (147)

hese masks are from the town of Sivita, in the

commune of Tulucesti, Galati County, but they

are characteristic of the New Year’s Carnival
throughout the region of Moldova. In the context of the
New Year, the mask, transvestism and parody compose
a picture where overflowing fantasy gives life not only to
fantastic and grotesque characters, but also to incarna-
tions of human vices. Greed, envy, cowardice, laziness,
cunning, stupidity, hypocrisy and excess seem to escape
from Pandora’s box, suffocating the world during the few
hours between the new year and the old, evoking the
chaos of beginnings. Alongside grotesque masks and
costumes comes another multicoloured parade: a cari-
cature of the world’s hierarchy with institutions and rules
that must be challenged during the Carnival, and along
with them, comical transvestites, almost trivialised. Above
them all appears Death, waving her symbols, the scythe
and the sickle, and reminding everyone of the irrevers-
ibility of the passage of time. There are also parades of
devils, bears and other zoomorphic masks.

42

A wide variety of materials are used to make these masks:
animal skin, textiles, wooden or bean teeth, hats, feath-
ers, threads, gourd... Some masks are made on a wo-
ven structure of corn leaves on a dense wool fabric or
a contemporary industrially worked substitute. The horns
may be from a ram. The eyes are elaborated out of wal-
nut shells and, for greater consistency, are sewn on both
sides. In the past, the lower part was left free to allow
greater flexibility of expression since the movement of the
wearer made the eyes move more dynamically.

Paul Butad’s masks are characterized by a special atten-
tion to expressiveness. This mask represents Sarsaila, a
popular name for the devil. Tradition says that he is never
depicted angry, but rather the opposite, with a satisfied
expression and always ready to cause trouble. He is the
leader of the devils’ parade.




SARSAILA

Autor: Paul Buta

Material: hojas de maiz tefidas, textiles, piel de oveja, frijoles y calabazas

Dimensiones: 30x15x77
2024, Sivita, Galati, Rumania
Mascaras del mundo (147)

stas mascaras corresponden a la localidad de

Sivita, en la comuna de Tulucesti, condado de

Galati, pero son caracteristicas del Carnaval de
Ao Nuevo en toda la regién de Moldavia. En el contexto
de Afio Nuevo, la mascara, el travestismo y la parodia
componen un cuadro donde la fantasia desbordante da
vida, no solo a personajes fantasticos y grotescos, sino
también a encarnaciones de los vicios humanos. La ava-
ricia, la envidia, la cobardia, la pereza, la astucia, la estu-
pidez, la hipocresia y el desenfreno parecen escapar de
una caja de Pandora, sofocando el mundo durante las
pocas horas entre el afio nuevo y el viejo, evocando el
caos de los comienzos. Junto a las mascaras y disfraces
grotescos viene otro desfile multicolor: una caricatura de
la jerarquia del mundo en el que el Carnaval desafia las
reglas y las instituciones. También desfilan los travestis
cémicos, casi banalizados, y, por encima de todos ellos,
aparece la Muerte, agitando sus simbolos: la guadafa y
la hoz, recordando a todos la irreversibilidad del paso del
tiempo. En el desfile participan diablos, osos y otras mas-
caras zoomorfas.

44

Para la fabricacion de estas méscaras se utilizan una gran
variedad de materiales: piel de animal, textiles, dientes de
madera o de frijoles, sombreros, plumas, hilos, calaba-
za... Algunas mascaras estan hechas con una estructura
trenzada de hojas de maiz sobre un tejido denso de lana
o un sustituto contemporaneo trabajado industrialmente.
Los cuernos pueden ser de carnero. Los ojos estan reali-
zados con céascaras de nuez y, para mayor consistencia,
se cosen en ambos lados. En el pasado la parte inferior
se dejaba libre para permitir una mayor flexibilidad de ex-
presion, ya que el movimiento del portador hacia que los
ojos se movieran de forma mas dinamica.

Las mascaras de Paul Buta se caracterizan por una aten-
cion especial a la expresividad. Esta mascara representa
a Sarsaila, un nombre popular para el diablo. La tradicion
dice que nunca se le representa enfadado sino todo lo
contrario, con una expresion de satisfaccién y siempre
dispuesto a causar problemas. Es el lider del desfile de
los diablos.




CHOCALHEIRO

Author: Carlos Ferreira

Material: painted fulharanco (white poplar) wood
and horse tail

Dimensions: 37x15x63

2019, Sendim, Municipality of Miranda do Douro,
Portugal

Masks of the world (102)

he Chocalheiro of Bemposta-Mogadouro, in the
I Portuguese region of Tras-os-Montes, is one of
the most iconic masks in Europe. On Decem-
ber 26th of each year, the “tame” Chocalheiro goes out
through the streets of this town, accompanied by his
stewards, receiving alms for the village’s Virgin, Nossa
Senhora das Neves. On January 1st, it is the “fierce”
Chocalheiro who goes through the streets also asking for
donations, although this time they are for baby Jesus. The
festival is a clear appropriation and adaptation of an an-
cient rite by the Catholic Church, which is also the guard-
ian of the mask during the year.

Prior to the ritual itself, the mandas are held, a kind of auc-
tion led by the steward in which people bid for the right to
choose the neighbour who will embody the Chocalheiro.
The wearer of the mask must remain a secret until the end
of the round.

On New Year’s Day, the same rituals and functions are
repeated, faithfully reproducing the ceremonial performed
on St Stephen’s Day. The symbolic role of the Chocalheiro
is closely associated with the beginning of the new agrar-

46

ian cycle and with the community’s aspiration for collec-
tive well-being. The act of collecting offerings is linked to
a local legend according to which the Devil, after attempt-
ing to tempt the Virgin Mary, was condemned to beg for
alms on behalf of the Virgin and her Son.

The figure takes its name from the chocalhos, or cowbells,
worn at the waist, together with two bells whose sound
marks the rhythm of the procession. The Chocalheiro’s
appearance is quite distinctive: he wears a dark grey lin-
en costume from which brightly coloured ribbons hang,
swaying with each movement and lending the character a
vivid, dynamic presence.

The mask, the central element of the ensemble, depicts
the face of a demon with a goat-like beard. Two oranges
are impaled on the horns, an element of uncertain origin
that reinforces the character’s enigmatic quality. In his
hands, the Chocalheiro carries metal tongs and an inflat-
ed bladder, which he uses during the ritual route to gener-
ate noise, surprise, and playful interaction with the public.

This is a mask full of symbolic elements. It represents
physical and generative force, fertility. The black back-
ground is associated with magic, death, violence and
mystery, and red is associated with fire and blood, love,
attraction and desire, life and heat. The snake that it car-
ries is a symbol of fertility, science, wisdom and, due to
the shedding of its skin, rebirth and the passing of cycles
and seasons. The outwardly extended tongue, especially
in spiritual, esoteric and occultist understandings, repre-
sents the devil. It symbolises mockery, curse, rebellion,
bloodlust and death.




CHOCALHEIRO

Autor: Carlos Ferreira

Material: madera de fulharanco (chopo blanco) pintada
y cola de caballo

Dimensiones: 37x15x63

2019, Sendim, Miranda do Douro, Portugal

Mascaras del mundo (102)

| Chocalheiro de Bemposta-Mogadouro, en la re-

gién portuguesa de Tras-os-Montes, es una de las

mascaras mas icénicas de Europa. El 26 de di-
ciembre de cada afio sale por las calles de este pueblo el
Chocalheiro «<manso», en compariia de sus mayordomos,
recibiendo limosnas para la Virgen del pueblo, Nossa
Senhora das Neves. El 1 de enero es el Chocalheiro «bra-
vo» el que recotre las calles pidiendo igualmente dadivas,
aungue esta vez son para el nifio Jesus. La fiesta es una
clara apropiacion y adaptacién de un rito antiguo por par-
te de la Iglesia catdlica, que, ademas, es la guardiana de
la méascara el resto del afio.

Antes de salir se celebran las mandas, una especie de
subasta que dirige el mayordomo, para ver quién tiene
derecho a elegir al vecino que encarnara al Chocalheiro.
El portador de la mascara debe ser secreto hasta que fi-
naliza la ronda.

El dia de Ao Nuevo se repiten los mismos rituales y fun-
ciones, reproduciendo fielmente el ceremonial del dia de
San Esteban. La funcién simbolica del Chocalheiro esta
estrechamente vinculada al inicio del nuevo ciclo agrario
y ala busqueda del bienestar de la comunidad. La colecta

48

se relaciona con una leyenda local, segun la cual el dia-
blo, tras tentar a la Virgen Maria, fue condenado a pedir
limosna en favor de la Virgen y del Nifio JesuUs.

El Chocalheiro toma su nombre de los chocalhos o cen-
cerros que porta, junto con dos campanas que resuenan
a su paso, marcando el ritmo de la fiesta. Su imagen re-
sulta inconfundible: viste un traje de lino gris oscuro, del
que cuelgan cintas de vivos colores que se agitan con el
movimiento, dotando al personaje de una presencia vi-
brante y dinamica.

Su méscara, elemento central del conjunto, representa el
rostro de un demonio con barba de chivo. En los cuernos
lleva dos naranjas espetadas, un detalle de origen incierto
que refuerza su caracter enigmatico. En sus manos em-
pufa unas tenazas y una vejiga inflada, instrumentos que
utiliza durante el recorrido ritual, provocando ruido, sor-
presa y diversion entre los asistentes.

Esta es una mascara repleta de elementos simbdlicos.
Representa la fuerza fisica y generadora, la fertilidad. El
color negro de fondo se asocia a la magia, la muerte, la
violencia y el misterio, y el rojo encarna el fuego y la san-
gre, el amor, la atraccién y el deseo, la vida y el calor.
La serpiente que porta es simbolo de fertilidad, ciencia,
sabiduria y, por la muda de su piel, del renacer y del trans-
currir de los ciclos y de las estaciones. La lengua sacada
hacia fuera, sobre todo en ambitos espirituales, esotéri-
cos y ocultistas, representa al diablo. Esta es el simbolo
de la burla, la maldicion, la rebeldia, la sed de sangre y la
muerte.




BOE AND MERDULE
Author: Michele Vedele

Material: wild pear and black hornbeam woo
Dimensions: 19x10x27/30x12x75

2021, Ottana, Region of Sardinia, Italy
Masks of the world (95 y 96)

he Carnival of Ottana, a celebration that mixes

the sacred and the profane, officially begins on

January 16 with the fire of Sant’Antonio, in Sar-
dinia’s S’Ogulone di Sant’Antoni, and ends on the first
Sunday of Lent. The most characteristic masks of this
Carnival are the Su Boe and the Su Merdule.

The Su Boe caratza is reminiscent of a bull and has a star
carved on the forehead and two leaves on the cheeks.
The colours used in the mask are traditionally red, green
and black, natural colours easy to find in nature. The word
‘Merdule’ is the contraction of the Nuragic mere ‘e su ule,
which translated means “owner of the ox.”

The role of the Merdule is to dominate Su Boe. The re-
lationship between man and animal is a constant in the
agro-pastoral world that this Carnival is inspired by. Dur-
ing the festival, the masks stop to stage scenes in which
the ox rebels and the “master” tries to tame it.

50

In addition to masks depicting oxen and farmers, there
are others representing donkeys and pigs, and —less fre-
quently— roe deer and stags. Among them is Sa Filon-
zana, a female character played by a man who is por-
trayed as an elderly, hunchbacked spinner. She is dressed
in black with her face smeared with soot and she carries a
spindle and weaves wool. She threatens to cut the thread
of life of anyone who fails to offer her a drink.

The carnival of Ottana has its roots in peasant and pas-
toral culture, representing some of its most fundamental
moments. From an anthropological perspective, the de-
piction of rural life is closely linked to archaic ceremonies,
in particular the Dionysian rites centred on the figure of
Dionysus, a deity who is reborn cyclically each spring and
symbolises the awakening of the earth and vegetation.
This motif forms part of a broader set of magical rituals
characteristic of the ancient agrarian civilizations of the
Mediterranean.

The celebration also evokes the ancient Mediterranean
cult of cattle, in which the bull held a symbolic value as-
sociated with strength and vitality. These rites additionally
served an apotropaic function, aimed at warding off evil
spirits and promoting the fertility of the herds. Within this
context, humans, by subjugating and venerating the bull,
symbolically seek to approach the animal condition inher-
ent in the carnivalesque universe; through the grotesque
representation of this transformation, the ritual seeks to
exorcise the threat that such metamorphosis might mani-
fest in everyday life.




BOEY MERDULE

Autor: Michele Vedele

Material: madera de peral silvestre y madera de carpe
negro

Dimensiones: 19x10x27/30x12x75

2021, Ottana, Cerdenfa, ltalia

Mascaras del mundo (95 y 96)

| Carnaval de Ottana, una celebracién que mezcla

lo sagrado y lo profano, oficialmente empieza el

16 de enero con el Fuego de San Antonio, en sar-
do S’Ogulone di Sant’Antoni, y acaba el primer Domingo
de Cuaresma. Las mascaras mas caracteristicas de este
Carnaval son el Su Boe y el Su Merdule.

La caratza de Su Boe recuerda la figura del toro y tiene ta-
lladas una estrella en la frente y dos hojas en las mejillas.
Los colores usados en la mascara son tradicionalmente
rojo, verde y negro, colores faciles de encontrar en la na-
turaleza. La palabra Merdule es la contraccion de mere ‘e
su ule, que traducida significa «<amo del buey».

La funcién del Merdule es dominar a Su Boe. La relacion
entre el hombre y el animal es una constante en el mun-
do agropastoril en el que se inspira este Carnaval. En la
fiesta las mascaras se detienen para escenificar momen-
tos en los que el buey se rebela y el «<maestro» trata de
domesticarlo.

52

Ademas de mascaras de bueyes y granjeros salen otras
que representan a burros y cerdos, y, menos numerosas,
a corzos y ciervos. Sa Filonzana es un hombre que hace
de hilandera anciana y jorobada, que, vestida de negro y
con la cara pintada de hollin, porta el huso y teje la lana.
Amenaza con cortar el hilo de la vida de quienes no la
asistan dandole bebida.

El Carnaval de Ottana hunde sus raices en la cultura cam-
pesina y pastoral, de la cual representa algunos de sus
momentos fundamentales. Desde una perspectiva antro-
poldgica, la representacion de la vida rural aparece estre-
chamente vinculada a ceremonias arcaicas, en particular
a los ritos dionisiacos, centrados en la figura de Dioniso,
divinidad que renace ciclicamente en primavera y sim-
boliza el despertar de la tierra y de la vegetacién. Este
motivo se inscribe en un conjunto mas amplio de rituales
de caracter magico propios de las antiguas civilizaciones
agrarias del Mediterraneo.

Esta celebracion evoca asimismo el culto antiguo me-
diterraneo al ganado, en el que el toro asumia un valor
simbdlico asociado a la fuerza y la vitalidad. Dichos ritos
cumplian ademas una funcién apotropaica, orientada a
alejar los espiritus malignos y a propiciar la fertilidad de
los rebafios. En este contexto, el hombre, al someter y
venerar al toro, aspira simbdlicamente a aproximarse a la
condicién animal propia del universo carnavalesco; me-
diante la representacion grotesca de esta transformacion,
se busca exorcizar el peligro de que dicha metamorfosis
se manifieste como una realidad en la vida cotidiana.




JARRAMPLAS

Author: Ernesto Antonio Salgado

Material: cardboard base covered with painted fiberglass
and horse tail

Dimensions: 62x47x78

2021, Piornal, Province of Caceres, Spain

Masks of the world (88)

the highest point in Extremadura in the Jerte Valley,

the Jarramplas festival is held every year on January
19 and 20 in honour of Saint Sebastian. It is one of the
most internationally recognised Spanish masquerades.

In the town of Piornal, in the province of Caceres, at

Although some claim its origins are in the rites of the Vet-
tonian clans or in the Roman Saturnalia, the most wide-
spread popular belief tells the story of a cattle rustler who,
once discovered, was subjected to mockery and punish-
ment by the villagers. What is clear is that, today, Jar-
ramplas embodies evil, and the festival represents the
triumph of good over evil.

During the festival, the masked man receives from all
sides the impacts of hundreds of turnips thrown at him
by the attendees. For this reason, he wears a garment
weighing more than forty kilos that includes the mask and
a fibreglass coat of mail to cushion the blows. However,
despite playing the role of a scapegoat, playing the Jar-
ramplas is a source of pride for the inhabitants of Piornal.
The candidates wait decades for their turn, as there are
only two (up to three) Jarramplas each festival.

54

Beyond the secular legends —Jarramplas as a cattle thief
or a demon— or the religious ones —Jarramplas as an
imitation of Saint Sebastian’s martyrdom—, the festival,
which has been extensively studied by Sebastian Diaz
Iglesias, possesses enormous ritual density. Today, it is
a celebration for everyone and of everyone, encompass-
ing both the Piornal inhabitants and those who accom-
pany them. Popular religiosity in Piornal remains vibrant,
expressed through massive community participation in a
variety of ritual practices, most notably the Alboras Pro-
cession, High Mass on 20 January, and the subsequent
singing of the Rosca to Saint Sebastian. This religiosity
is also evident in rites that take place within the church,
such as the Bajada and Vestimenta (clothing) of the Saint,
the devotional act of Besapiés, and the Saint’s ascend to
his Throne.

Jarramplas wears a multicoloured costume made from
ribbons and fragments of old clothing, to which a tradi-
tional drum (tamboril) is securely attached. His face is
then concealed behind a mask, a crucial element in the
symbolic process of dehumanising the individual and
ritually transforming him into a diabolical figure. In the
streets, he faces a fervent crowd —primarily young men
and women— who await him with songs, brandishing tur-
nips to hurl with merciless force, as though confronting
the most sinister embodiment of evil. The character en-
deavours to withstand the onslaught without ceasing to
play the tamboril, maintaining a proud and defiant stance.
From that moment, a dynamic chase ensues between the
crowd and Jarramplas, who defends himself by intimidat-
ing participants through his presence, physical proximity,
and the wielding of two thick cudgels.




JARRAMPLAS

Autor: Ernesto Antonio Salgado

Material: base de carton recubierta de fibra de vidrio
pintada y cola de caballo

Dimensiones: 62x47x78

2021, Piornal, Céaceres, Espana

Mascaras del mundo (88)

n la localidad de Piornal, provincia de Caceres,

en el punto mas alto de Extremadura, en el Valle

del Jerte, se celebra cada afio, los dias 19 y 20 de
enero, la fiesta de Jarramplas en honor a san Sebastian.
Es una de las mascaradas espariolas con mas reconoci-
miento internacional.

Aunqgue algunos sostienen origenes en ritos de los clanes
vetones o en las Saturnales romanas, la creencia popular
mas extendida habla de la historia de un ladrén de gana-
do que, tras ser descubierto, fue sometido a burlas y cas-
tigos por los aldeanos. Lo que esta claro es que, hoy en
dia, Jarramplas encarna lo maligno y la fiesta representa
el triunfo del bien sobre el mal.

Durante la fiesta el enmascarado recibe por todos lados
los impactos de cientos de nabos que le lanza el publi-
co. Por ello, tiene que llevar una vestimenta de mas de
cuarenta kilos de peso, incluida la mascara, y una malla
(armadura) de fibra de vidrio para amortiguar los golpes.
Sin embargo, a pesar de encarnar a un chivo expiatorio,
interpretar al Jarramplas es un orgullo para los habitantes
de Piornal. Los aspirantes esperan incluso décadas para
que llegue su turno, ya que solo hay dos o tres Jarram-
plas oficiales en cada fiesta.

56

Mas alla de las leyendas profanas —Jarramplas es un la-
drén de ganado o un demonio— o de la religiosa —Ja-
rramplas imita el martirio de san Sebastian—, la fiesta,
que ha sido muy bien estudiada por Sebastian Diaz Igle-
sias, tiene una densidad ritual enorme, y hoy dia es una
celebracién para todos y de todos los piornalejos y los
que los acompanan. La religiosidad popular en Piornal se
mantiene vigente y se manifiesta a través de una parti-
cipacidon masiva de la comunidad en diversas practicas
rituales, entre las que destacan la Procesién de las Albo-
ras, la asistencia a la Misa Mayor del dia 20 de enero y el
posterior Canto de la Rosca a San Sebastian. Asimismo,
esta religiosidad se expresa en los ritos que tienen lugar
en el interior del templo, tales como la Bajada y Vestimen-
ta del Santo, el Besapiés y la Subida del Santo al Trono.

El personaje viste un traje policromado confeccionado a
partir de cintas y fragmentos de ropa usada, al que se
le sujeta convenientemente un tamboril. A continuacién,
oculta su rostro tras la mascara, clave del proceso sim-
bdlico de deshumanizacién del individuo y de su transfor-
macidn ritual en figura diabdlica. En la calle, se enfrenta
a una multitud enfervorecida —compuesta fundamental-
mente por hombres y mujeres jévenes— que lo espera
entre canticos, exhibiendo en sus manos los nabos que
le arrojaran sin contemplaciones, como si se tratara de la
encarnaciéon mas perversa del mal. El personaje procura
resistir las acometidas sin dejar de tocar el tamboril, man-
teniendo en todo momento una actitud altiva y provoca-
dora. A partir de ese instante se desencadena un periodo
de persecucion y huida entre la multitud instigadora y Ja-
rramplas, quien se defiende intimidando a los participan-
tes mediante su presencia, su proximidad fisica y el uso
de dos gruesas cachiporras.




BOTARGA

Author: Ermenegildo Gil

Material: walnut wood
Dimensions: 17x10x18
1995, Guadalajara, Spain
Masks of the world (68)

he botarga is a grotesque figure of very ancient

origin, traditionally associated with the realms of

chaos and the forbidden. Over time, the Church
ultimately incorporated it into religious processions as a
representation of evil; however, in the present day it has
largely lost its profound symbolic meaning. From a sym-
bolic perspective, the botarga embodies the “reverse side”
of the social order: anarchy, the inversion of established
values, ambiguity, heterodoxy, and moral transgression,
giving form to that which the community rejects yet simul-
taneously needs to define in order to affirm its own order.
Despite ecclesiastical prohibitions against the presence
of grotesque figures in sacred spaces, the botarga’s
deep roots in popular tradition fostered its adaptation to
the Christian calendar, eventually becoming integrated
into annual festivities accepted by the Church. Over the
course of time, botargas gradually lost their former alle-
gorical significance as incarnations of evil, and in many
cases have been reduced to mere picturesque figures,
deprived of a clearly defined symbolic function.

There are three main types of botargas found in numerous
villages across the province of Guadalajara, where they
play a central role in deeply rooted celebrations. Some
are associated with winter festivals and typically carry ob-
jects used to hit, such as bludgeons or animal bladders.

58

Others are responsible for leading the dances of spring
and summer festivities. A third type appears in /oas and
other forms of popular theatre. They may be more or less
colourful, with or without horns, and more or less expres-
sive, yet all share a face that conveys something distinctly
diabolical.

Each municipality has its own botarga with distinctive
features. This example, from the village of Arbancén in
the northern mountain range of the province, is charac-
terised by its twisted nose. Dressed in a red, white, and
blue costume adorned with rosettes, the character pa-
rades through the village on the feast day of Our Lady
of Candles, ringing cowbells and small bells. The botarga
knocks on the doors of houses to ask the inhabitants for
alms, plays castanets, and strikes with its bludgeon those
who attempt to take the orange it carries in its other hand,
a symbol of fertility that it offers to young women. This
masked individual leads the procession in honor of Can-
dlemas and dances, although the group of dancers that
once accompanied it has since disappeared.

Since 2022, the botargas of Guadalajara have been of-
ficially declared Cultural Interest Asset in the category
of Intangible Cultural Heritage. This designation marks a
departure from the state of neglect in which these tradi-
tions found themselves when Pio and Julio Caro Baroja
filmed, in 1965, an extraordinary documentary capturing
what they described as the “last” botargas, “so that they
might remain preserved in the memory of our folklore:”
the botarga of Montarrén, which performed its vigil and
ceremony for Saint Sebastian; that of Robledillo de Mo-
hernando, dedicated to Our Lady of Peace; and those
of Belefia and Retiendas, also dedicated to Our Lady of
Candles.




BOTARGA

Autor: Ermenegildo Gil

Material: madera de nogal
Dimensiones: 17x10x18

c. 1995, Guadalajara, Espafa
Méascaras del mundo (68)

a botarga es una figura grotesca de origen muy

antiguo, vinculada tradicionalmente al ambito del

caos y de lo prohibido. Con el tiempo, la Iglesia
termind incorporandola a las procesiones como una re-
presentacién del mal; sin embargo, en la actualidad ha
perdido en gran medida su profundo significado simboli-
co. Desde una perspectiva simbdlica, la botarga encarna
el «reverso» del orden social: la anarquia, la inversion de
los valores establecidos, la ambigiiedad, lo heterodoxo y
lo moralmente condenable, dando forma a aquello que la
comunidad rechaza y, al mismo tiempo, necesita delimitar
para afirmar su propio orden.

A pesar de las prohibiciones eclesiasticas contra la pre-
sencia de figuras grotescas en los espacios sagrados, su
fuerte arraigo en la tradicion popular propicié su adapta-
cion al calendario cristiano, integrandose finalmente en
festividades del ciclo anual aceptadas por la Iglesia. Con
el paso del tiempo, las botargas han ido perdiendo su
antiguo significado alegérico como encarnacién del mal,
hasta quedar reducidas, en no pocos casos, a meros fi-
gurantes pintorescos, privados de una funcion simbdlica
definida.

Hay tres grandes tipos de botargas repartidos en numero-
sos pueblos de la provincia de Guadalajara que son cen-

60

trales en muchas celebraciones muy arraigadas. Unas se
vinculan a fiestas del invierno y suelen llevar algun ele-
mento para golpear, como cachiporras o vejigas. Otras
son las encargadas de dirigir las danzas de fiestas de
primavera y verano. Y existe un tercer tipo, que son las
que actuan en las loas y otras obras teatrales populares.
Pueden ser mascaras mas o menos coloridas, tener o no
cuernos, ser mas 0 menos expresivas, pero todas poseen
un rostro que expresa lo diabdlico.

Cada municipio tiene una botarga de formas especificas.
Esta pieza, que corresponde al pueblo de Arbarcén, en
la serrania norte de la provincia, se caracterizada por su
nariz torcida. Este personaje revestido con su traje rojo,
blanco y azul y adornado con florones recorre el pueblo
el dia de la Virgen de las Candelas haciendo sonar sus
cencerros y cascabeles. Llama a las puertas de las casas
para pedir limosna a sus moradores, toca las castafiuelas
y golpea con su cachiporra a los le quieran quitar la na-
ranja que lleva en la otra mano, simbolo de fertilidad que
acerca a las mujeres jovenes. Encabeza la procesion en
honor a la Candelaria y danza, aunque se ha perdido el
grupo de danzantes que lo acompafiaban.

Desde 2022 las botargas de Guadalajara estan decla-
radas Bien de Interés Cultural, con la categoria de Bien
Inmaterial. La declaracién deja atras el abandono en el
que estaban estas tradiciones cuando Pio y Julio Caro
Baroja filmaron en 1965 en un documento extraordinario
las «Ultimas» botargas «para que queden retenidas en la
memoria de nuestro folklore»: la de Montarrén, que hacia
sus visperas y funcion en San Sebastian, en Robledillo de
Mohernando, a la Virgen de la Paz, y en Belefia y Retien-
das, también a la Candelaria.




PELIQUEIRO

Author: Francisco Anel Alonso, «The tailor of Castro»

Material: amieiro wood, leather and painted aluminium
Dimensions: 46x15x77

1997, Castro de Laza, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (7)

he peliqueiro mask, one of the most striking in

I the Spanish Carnival, maintains a perpetual smile
and an inscrutable gaze. It is topped off with a

kind of mitre decorated with painted animal motifs that
makes them distinctive, each piece being unique. The rest
of the outfit consists of a short jacket, trousers down to

the knees decorated with tassels, cowbells on the back
that announce their arrival and a hand whip.

An eternal debate is the difference between the peliqueiro
of Laza and the cigarrén of Verin. For some, unlike the
peliqueiro, the cigarron does not carry a pelica (a piece
of skin which gives the name to this Carnival character)
behind the mask. This is, in any case, the only difference
that exists between these two characters, almost imper-
ceptible to the uninitiated, and even to many experts. Ac-
tually, the only alteration lies in each master’s style.

According to local tradition, peliqueiros were former tax
collectors who wore masks to avoid being recognised for
fear of people’s reprisals, but for others the origin of this
masquerade is lost in the mists of time.

62

In Laza, where the Galician Carnival, Entroido, is deeply
rooted, around fifty peliqueiros go out and run to all the
houses to ring the cowbells hanging from their waists.

The tailor from Castro, according to most people the best
peliqueiro maker in the country, was determined, when
| visited him, to abandon his craftwork, discouraged by
not finding a successor among the young people in the
surrounding area. In this difficult and degraded area,
the youth are more concerned about finding a job that
guarantees their future than about preserving ancestral
traditions. In many cases, this discouragement is found
among mask artisans, which endangers the survival of
this little-known and undervalued art.




PELIQUEIRO

Autor: Francisco Anel Alonso, «El Sastre de Castro»

Material: madera de amieiro (aliso), piel y aluminio pintado
Dimensiones: 46x15x77

1997, Castro de Laza, Ourense, Espana

Méscaras del mundo (7)

a mascara del peliqueiro, una de las mas vistosas

del Carnaval espafol, mantiene una perenne son-

risa y mirada inescrutable. Se remata con una es-
pecie de mitra adornada con pinturas de animales que
el artesano individualiza, porque cada pieza es Unica. El
resto de la indumentaria se compone de una chaquetilla
corta, pantalones hasta las rodillas adornados de borlas,
cencerros a la espalda que anuncian su llegada y un lati-
go en la mano.

Un eterno debate es la diferencia entre el peliqueiro de
Laza y el cigarrén de Verin. Para algunos, a diferencia del
peliqueiro, el cigarron de Verin no lleva detras de la més-
cara una pelica (trozo de piel que le da nombre a este
personaje de Carnaval). Esta es, en todo caso, la Unica
diferencia que existe entre los dos personajes, casi im-
perceptible para los no iniciados, e incluso para muchos
entendidos. En realidad, no hay mas diferencia que los
propios estilos de cada maestro.

Los peliqueiros eran, segun la tradicion local, antiguos
cobradores de impuestos que se enmascaraban para no
ser reconocidos por miedo a represalias del pueblo, pero
para otros el origen de este Carnaval se pierde en la no-
che de los tiempos.

64

En Laza, donde el Carnaval gallego, Entroido, se conser-
va con mucho arraigo, salen unos cincuenta peliqueiros
que deben ir a todas las casas corriendo para hacer sonar
los cencerros que rodean su cintura.

El Sastre de Castro, segun la mayoria el mejor creador
de peliqueiros del pais, estaba decidido, cuando lo visi-
tamos, a dejar su trabajo, desanimado por no encontrar
sucesor entre los jovenes de los alrededores. En esta
zona dura y degradada, la juventud esta mas preocupada
por encontrar un trabajo que garantice su futuro, que por
conservar tradiciones ancestrales. En muchos casos se
encuentra este desanimo entre quienes trabajan las mas-
caras, lo cual pone en peligro la supervivencia de este
arte poco conocido y valorado.




PANTALLA

Author: Santiago Martinez Santana

Material: papier maché
Dimensions: 17x37x46
1995, Xinzo de Limia, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (63)

tradition of masks. The Carnival of Xinzo de Limia, the

longest running in Spain, is located there. The pantal-
las are protagonists of this every year. They are dressed
in white and wear a red cape with coloured ribbons and
a mask like this piece. The pantallas run around the town,
dancing and jumping to enforce the carnival law.

In the west of the Iberian Peninsula there is a great

This mask is normally described as a diabolical represen-
tation with horns. It is made in a single piece, a sort of
rigid helmet decorated with astral motifs. Even though
the origin of this Carnival and its main mask is unknown,
there are underlying ancient pre-Roman agricultural and
livestock purification rites.

The pantalla can be a mocking devil, an invading soldier
or an extraterrestrial visitor. This may precisely be an-
other unique feature of mask art, the infinite possibilities
of interpretation depending on the point of view of the
beholder. And it is also this aspect that always makes it
extremely difficult to determine an origin. and always, al-
ways, makes it extremely difficult to determine an origin,
but we do know that these traditions evolve and adapt
with history.

66

The Carnival of Xinzo de Limia centres around the pan-
talla, a ritual figure that embodies much of the symbolic
meaning of the celebration. Its costume —never complete
without the traditional inflated bladders, which must be
replaced as they wear out or burst— serves both a per-
formative and coercive function, granting the pantalla the
power to exert symbolic control over the festive and so-
cial order. Through its interventions, a temporary inversion
of everyday norms occurs, a hallmark of carnival rituals.

The festival cycle extends over several weeks, beginning
on Saint Sebastian’s Day, and establishes a progressive
ritual calendar that includes Domingo Fareleiro, Domingo
Oleiro, Domingo Corredoiro, as well as Carnival Monday
and Tuesday. Each day features distinctive practices that
foster community cohesion and collective participation,
through ritualised games and shared symbolic actions
that reinforce social bonds.

The climax takes place on Carnival Tuesday, during a
vast parade led by a large group of pantallas, followed by
bagpipe bands and other musical ensembles, along with
various charangas interspersed among floats and mod-
ern troupes whose costumes evoke characters or scenes
from contemporary life. Despite the diversity of costumes,
the public’s attention remains firmly fixed on the pantallas,
who retain their central role. According to tradition, any
local resident who fails to attend in costume —even if it
is not a traditional one— becomes a ceremonial prey for
the pantallas.




PANTALLA

Autor: Santiago Martinez Santana

Material: papel maché

Dimensiones: 17x37x46

1995, Xinzo de Limia, Ourense, Espafia
Méascaras del mundo (63)

n el oeste de la peninsula ibérica hay una gran tra-

dicion mascarera. Alli se localiza el Carnaval de

Xinzo de Limia, el de mayor duraciéon en Espaiia.
Los protagonistas del mismo cada afio son las/los «pan-
tallas». Estos van vestidos de blanco, llevan una capa roja
con cintas de colores y portan mascaras como esta pie-
za. Las pantallas recorren el pueblo corriendo, bailando y
saltando para imponer la ley carnavalera.

Normalmente se describe esta mascara como una repre-
sentacion diabdlica con cuernos. Esta hecha en una sola
pieza, una especie de casco rigido decorado con moti-
vos astrales, pero el origen de ese Carnaval y su mascara
protagonista es desconocido. Si subyacen antiguos ritos
agricolas y ganaderos prerromanos de purificacion.

La pantalla puede ser un diablillo burlén, un soldado inva-
sor o un visitante extraterrestre. Quizas esa, las infinitas
posibilidades de interpretacion dependiendo del punto de
vista del que la mira, es otra caracteristica intensa y Unica
del arte mascarero. Siempre es complicado determinar
un origen, pero si sabemos que las mascaras evolucionan
y se adaptan con la historia.

68

El Entroido de Xinzo de Limia se organiza en torno a la fi-
gura central de la pantalla, personaje ritual que concentra
gran parte del simbolismo propio de la celebracion. Su
indumentaria —incompleta sin las tradicionales vejigas,
que deben reemplazarse a medida que se desgastan o
rompen— cumple una funcién tanto performativa como
coercitiva, pues confiere a la pantalla la capacidad de
ejercer un control simbdlico sobre el orden festivo y so-
cial. A través de su intervencién se produce una inversion
temporal de las normas cotidianas, rasgo caracteristico
de los rituales carnavalescos.

El ciclo festivo del Entroido se prolonga durante varias
semanas y comienza el dia de san Sebastian, instauran-
do un calendario ritual progresivo que incluye el Domin-
go Fareleiro, el Domingo Oleiro y el Domingo Corredoiro,
junto con el Lunes y Martes de Carnaval. Cada jornada
incorpora practicas singulares que fomentan la cohesién
comunitaria y la participacién colectiva, mediante juegos
ritualizados y acciones simbdlicas compartidas que re-
fuerzan los lazos sociales.

El momento culminante tiene lugar el Martes de Carna-
val, durante un multitudinario desfile encabezado por un
nutrido grupo de pantallas, seguido de bandas de gai-
tas y de musica, asi como de diversas charangas que
se intercalan entre carrozas y comparsas actuales, cu-
yas indumentarias evocan personajes o situaciones de la
vida contemporanea. Pese a la variedad de disfraces, la
atencién del publico se concentra en las pantallas, que
mantienen su papel protagonista. Segun la tradicién, todo
vecino que no acuda disfrazado —aunque el disfraz no
sea necesariamente tradicional— se convierte en presa
ceremonial de las pantallas.

—,

\

|
i
A
\
;L‘.-‘
3
|




BOTEIRO

Author: Jorge Dominguez Couso, «Minas»

Material: painted walnut wood

Dimensions: 21x10x23,5

2024, Viana do Bolo, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (137)

he boteiro is the most representative character of

the Carnival of Viana do Bolo, a town of about

3,000 inhabitants located in the region known
as the Pais do Bibei, located between two iconic natural
spaces, Monte do Invernadeiro and Pefa Trevinca. It is
one of the oldest Entroidos or Galician Carnival with dif-
ferentiating elements that make it unique and, although
it is not documented, it seems to have its roots in pre-
Roman agricultural and livestock purification rites.

The functions of the boteiro are linked to the folidn, a
troupe formed by a group of neighbours playing tra-
ditional instruments such as drums and hoes. To move
the public aside and make way for the folidn, the boteiro
pushes, charges and drags some along the ground. He
runs forwards aided by a coloured pole, the monca, which
limits the space that must be left free with spectators. He
also trots to ring the bells or performs jumps leaning on
the monca.

70

The expression on the boteiro‘s mask usually ranges from
mockery to sly smiles with well-marked teeth that show
aggression to instil with fear. The boteiro has a reptile
sticking out of the corner of his mouth. The most wide-
spread tradition is that the face is painted black. On the
sides of the wooden mask there are two leather straps
that fasten the mask to the boteiro‘s neck and are hidden
under several folds of tissue paper that act as hair. When
the mask is fastened, the boteiro puts on a screen made
of a wire and cardboard frame covered with strips of co-
loured paper that can weigh up to 7 kilos.

Since the 1980s, the comparsas, groups of neighbours
who travelled through the villages to perform humorous
theatre pieces called disputas, declined due to the lack of
young people until they disappeared in the 1990s. It is in
this performance that the boteiro, foliéon and the vellos of
handbells typical of the comparsas come together.




BOTEIRO

Autor: Jorge Dominguez Couso, «Minas»

Material: madera de nogal pintada
Dimensiones: 21x10x23,5

2024, Viana do Bolo, Ourense, Espana
Méascaras del mundo (137)

| boteiro es el personaje mas representativo del

Carnaval de Viana do Bolo, una localidad de unos

3000 habitantes situada en la comarca conocida
como el Pais do Bibei. Esta situada entre dos espacios
naturales iconicos, el monte do Invernadeiro y la Pefa
Trevinca. Es uno de los Entroidos mas antiguos con ele-
mentos diferenciadores que lo hacen unico y, aunque no
esta documentado, parece tener sus raices en ritos agri-
colas y ganaderos prerromanos de purificacion.

Las funciones del Boteiro estan ligadas al fulién, comitiva
formada por un grupo de vecinos tocando instrumentos
tradicionales como bombos y azadas. Para apartar al pu-
blico y abrir paso al folidn, el boteiro empuja, embiste y
arrastra por el suelo, y corre hacia delante ayudado de
una pértiga de colores, la monca, que limita a los espec-
tadores el espacio que debe quedar libre. También trota
para hacer sonar las esquilas o efectla saltos apoyando-
se en la monca.

72

La expresion de la mascara del boteiro oscila entre la
burla y la sonrisa socarrona. Marca bien sus dientes que
muestran la agresividad que infunde miedo. Al boteiro le
sale un reptil por la comisura de la boca. La tradicién mas
extendida es que la cara se pinte de color negro. En los
laterales de la mascara de madera hay dos correas de
cuero que cifien la careta al cuello del boteiro y que que-
dan ocultas bajo varios pliegues de papel de seda que
hacen la funcién de pelo. Cuando se fija la mascara, el
boteiro se coloca una pantalla hecha de un armazén de
alambre y carton forrada de tiras de papel de colores que
puede llegar a pesar unos siete kilos.

Desde los afios ochenta, las comparsas, grupos de veci-
nos que se desplazaban por las aldeas para representar
piezas teatrales humoristicas llamadas disputas, fueron a
menos por la falta de jovenes hasta desaparecer en los
anos noventa. Es en ese momento cuando se unen bo-
teiro, folién y los vellos de esquilas propios de las com-
parsas.




CARETOS DE PODENCE

Authors: Luis Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes

Material: tin and leather
Dimensions: 14x10x21/15,5x10x22

2019, Podence, Municipality of Macedo de Cabaleiros, Portugal

Masks of the world (64 and 65)

he Caretos of the village of Podence are masked

men who run and jump, especially after women,

in a Carnival of ancestral origins that mixes pro-
fane, religious and magical elements. They form a fes-
tive and euphoric procession in which the colour of their
clothes stands out by ringing the cowbells on their waists.
Children dressed as Caretos, the facanitos, are also part
of the Carnival group by following and imitating the el-
ders. They learn and ensure the continuity of the Entrudo
Chocalheiro.

UNESCO, which declared them Intangible Cultural Heri-
tage of Humanity in December 2019, links them to ancient
fertility rites, but their origins have been lost in time. Now-
adays the Entrudo Chocalheiro of Podence celebrates the
end of winter.

Caretos are also associated with the figure of the “devil
on the loose” who leaves his prison and represents the
excesses and joy that are allowed at this time of year.
Alcohol, dancing and sex are as common now as they
were thousands of years ago, when ancient civilizations
celebrated the so-called ‘meat feast,” which, according
to some studies, dates back to the Greco-Roman period
(4th and 3rd centuries BC).

74

Despite the profound social transformations experienced
by Podence, like many villages in north-western l|beria
—such as depopulation, migration, and the perception
that traditional festivities were fading—, the festival of the
caretos remains vibrant and, in many respects, renewed.
Young artisans continue to craft the costumes and masks,
devotedly reinterpreting ancestral rural techniques. Many
young people return to this village, some solely for Carni-
val, and tourists have become an established part of the
celebration, even decades after Benjamim E. Pereira’s
Mascaras Portuguesas (1973), which was based on field-
work conducted in the 1960s.

In recent decades, processes of globalization, digitalisa-
tion, and tourism have generated new forms of engage-
ment with and consumption of popular culture, in which
local traditions coexist alongside global dynamics.




CARETOS DE PODENCE

Autores: Luis Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes

Material: hojalata y cuero

Dimensiones: 14x10x21/15,5x10x22

2019, Podence, Macedo de Cabaleiros, Portugal
Mascaras del mundo (64 y 65)

os caretos de la aldea de Podence son hombres

enmascarados que, en un Carnaval de origenes

ancestrales que mezcla elementos profanos, reli-
giosos y magicos, corren y saltan, especialmente tras las
mujeres. Forman un cortejo festivo y euférico en el que
destaca el colorido de sus vestidos haciendo sonar los
cencerros que llevan en la cintura. También forman parte
del grupo carnavalero nifios vestidos de careto, los faca-
nitos, que siguen e imitan a los mayores aprendiendo y
asegurando la continuidad del Entrudo Chocalheiro.

La Unesco, que los declar6 en diciembre de 2019 Patri-
monio Cultural Inmaterial de la Humanidad, los vincula a
antiquisimos ritos de fertilidad, pero sus origenes se han
perdido en los tiempos. Hoy dia, desde luego, el Entrudo
Chocalheiro de Podence festeja el fin del invierno.

A los caretos se les asocia también con la figura del «dia-
blo suelto» que sale de su prisidon y que representa los
excesos Y la alegria que se permiten en esta época del
afio. Las bebidas alcohdlicas, el baile y el sexo son tan
comunes ahora como lo eran hace miles de afos, cuando
antiguas civilizaciones celebraban la denominada «fiesta
de la carne», que, segun algunos estudios, se remonta al
periodo grecorromano (siglos vy i a. C.).

76

A pesar de los profundos cambios sociales que, como
tantas otras del noroeste peninsular, ha sufrido la aldea
de Podence —despoblacion, migracién y la sensacion de
que las viejas festividades estaban desapareciendo—, la
fiesta de los caretos sigue viva y, en muchos aspectos,
renovada. Jévenes artesanas y artesanos confeccionan
los disfraces y las méascaras, que reinterpretan con entu-
siasmo antiguas técnicas rurales. Los jovenes retornan al
pueblo —algunos solo para el Carnaval—, y los turistas
son parte de la celebracién muchos afos después del li-
bro de Benjamim Pereira Mascaras Portuguesas (1973),
basado en trabajo de campo realizado en los afios sesen-
ta del pasado siglo.

En las ultimas décadas, la globalizacion, la digitalizacién
y el turismo han dado lugar a nuevas formas de consumo
y recreacion de lo popular, donde las tradiciones locales
conviven con dinamicas globales.




DIABO DE LAZARIM
Author: Adao Almeida

Material: alder wood
Dimensions: 22x16x76

2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Masks of the world (108)

are on the loose. All the authentic masks of Lazarim
are “baptized”, that is, used in the Carnival. This piece
was danced by Jodo Alfaiate.

In Lazarim, in the municipality of Lamego, the demons

The Carnival of Lazarim is celebrated on “Fat Sunday”
and, in addition to the famous and multitudinous appear-
ance of the masked people by the population in a spec-
tacular parade with joyful interaction with the public, a
“war” is established between men and women in a fun at-
mosphere. It is the moment of the reading of the carnival
testament: A girl reads the godfather’s will and a boy the
godmother’s. It is a peaceful confrontation between the
sexes during which the truths kept throughout the year
are told. No one is safe from satire. The dolls representing
the characters of the godmather and the godfather are
burned in front of everyone as a sign of renewal, a “clean
slate”, a story already in the past that will be rewritten dur-
ing the rest of the year until the next Carnival.

The festival ends with a caldo de farinha (flour broth) and a
large feijoada (black bean and pork stew), popular dishes
cooked for the whole town and visitors in the traditional
way: on embers and in large cauldrons.

78

In Lazarim, three generations of artisans have coexisted,
each embodying distinct aesthetic expressions that trans-
form trunks of alder —trees that grow along the banks of
the River Varosa— into emblematic figures of local tradi-
tion, as documented by Professor Dulce Simoes. These
craftspeople have symbolically inscribed their own cul-
tural universe and imaginative world into their masks, and
memories of childhood carnival practices confer a deeply
personal character on their work. The devil mask created
by Afonso de Almeida e Castro, the oldest known artisan,
awakened in Adao, at the age of fourteen, an interest in
mask carving, initially pursued experimentally and later
sustained over time, purely for the pleasure of the prac-
tice.

The public reading of the testamentos of comadres and
compadres constitute a carnivalesque ritual that symboli-
cally inverts gender and class hierarchies. Through sa-
tirical and obscene folk songs, men and women stage a
ritualised confrontation that, for a single day, places rich
and poor on an equal footing. The metaphorical distribu-
tion of a donkey and a she-donkey results in a grotesque
body that combines mockery, ritual humiliation, and so-
cial commentary on sexuality. Collective laughter, set
against the solemnity of those reading the testamentos,
emphasises the liminal nature of the rite as a temporary
space of critique and transgression, sustained through its
annual repetition.




DIABO DE LAZARIM

Autor: Adao Almeida

Material: madera de aliso
Dimensiones: 22x16x76

2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Méascaras del mundo (108)

n Lazarim, en el municipio de Lamego, los demo-

nios andan sueltos. Todas las mascaras auténticas

de Lazarim son «bautizadas», es decir, usadas en
el Carnaval. Esta pieza fue bailada por Jodo Alfaiate.

En el Carnaval de Lazarim se celebra el <Domingo Gor-
do» y, ademas de la famosa y multitudinaria aparicion de
los enmascarados por la poblacién en un espectacular
desfile con alegre interaccion con el publico, se estable-
ce una «guerra» entre hombres y mujeres en un ambien-
te divertido. Es el momento de la lectura del testamento
carnavalesco: una chica lee el testamento del compadre
y un chico el de la comadre. Se trata de un pacifico en-
frentamiento entre sexos durante el cual se dicen las ver-
dades guardadas durante todo el afo. Nadie se salva de
la satira. Los mufiecos que representan a los personajes
de la comadre y del compadre seran quemados ante to-
dos como sefial de renovacién, como «borrén y cuenta
nueva», una historia que ya es pasado y que volvera a
escribirse durante el resto del afio hasta los préximos car-
navales.

80

La fiesta acaba en torno a un caldo de farinha y una gran
feijoada, comida popular cocinada para todo el pueblo y
visitantes, que se elabora al estilo tradicional sobre las
brasas y en grandes calderos.

En Lazarim han convivido tres generaciones de artesa-
nos, portadoras de expresiones estéticas distintas, que
convierten un tronco de aliso —arbol que crece en las ori-
llas del rio Varosa— en figuras emblematicas de la tradi-
cion local, como ha estudiado la profesora Dulce Simdes.
Cada uno de estos hombres ha imprimido simbdlicamen-
te en sus mascaras su propio universo cultural y su ima-
ginario. Las practicas carnavalescas de su infancia dotan
a su obra de un caracter personal. La mascara de diablo
de Afonso de Almeida e Castro, el artesano conocido de
mayor edad, desperté en Adao, a los catorce afios, su
interés por la talla de mascaras, que comenzé primero de
forma experimental y luego de manera continuada, por
puro placer.

Los testamentos de comadres y compadres constituyen
un ritual carnavalesco que invierte simbdlicamente las
jerarquias de género y clase. Mediante coplas satiricas
y obscenas, hombres y mujeres escenifican un enfrenta-
miento ritual que, por un dia, iguala a ricos y pobres. El
reparto metaférico de un burro y una burra produce un
cuerpo grotesco que combina burla, humillacién ritual y
comentario social sobre la sexualidad. La risa colectiva,
frente a la solemnidad de los lectores, subraya el caracter
liminar del rito como espacio temporal de critica y trans-
gresion, sostenido por su repeticion anual.




CARETAS

Author: Carlos Andrés Santos

Material: leather and papier maché
Dimensions:

Leather cencerro: 24x16x9

Papier maché cencerro: 25x16x10

2016 and 20283, Villanueva de Valrojo, Province of Zamora, Spain

Masks of the world (150 y 151)

he Antruejo of Villanueva de Valrojo, in the Sier-

ra de la Culebra, has its origin in ancient pagan

practices that survive with Christianity. It is cel-
ebrated annually in February, in the three days before Ash
Wednesday, during which the sounds of cowbells can be
heard and at all hours masked and costumed characters
can be seen throughout town: they are the cencerros that
run through its streets threatening with articulated pin-
cers, hayforks, whips, sticks or simply with their hands.
Whoever does not wear a costume will be pranked.

It is a tradition that, after the festivities, young people visit
the village houses asking for Christmas presents and cho-
rizo to eat afterwards in fun festive dinners. This tradition
moves away from pre-established rituals, favoring spon-
taneity. There are no rules or timetables and not even spe-
cific costumes or cowbells. It is in the hayloft of Antruejo
where the town people gather their costumes, cowbells
and masks. Anyone who wants to can go there and dress
up to run around town.

82

In the post-war period, carnivals were banned throughout
the country, Villanueva de Valrojo being one of the places
where they continued to be held, in part, they say, thanks
to the goodwill of successive mayors who never objected.
They also say, although it is improbable that during the
period of greater repression this town was an Arcadia,
that in the most important days of Carnival, one mayor
would leave the village pretending not to know when the
Civil Guard arrived, or another would invite the agents to
his house to eat and drink so that the villagers could have
fun outside. These stories show that it is a Carnival that is
tremendously integrated into a community in which par-
ticipation is not lacking.

On Tuesday, the end of the festivities, the devils appear,
like lost souls. They are three of them, wearing cork masks
with tinplate and leather appliques, brown cloaks and
mournful appearance, carrying torches and a cauldron
with burning sulfur. The figure of the devil symbolizes the
end of excesses and the beginning of Lent, reminding all
participants of the transience of fun and the importance
of sacrifice.




CARETAS

Autor: Carlos Andrés Santos

Material: cuero y papel maché

Dimensiones:

Cencerro en cuero: 24x16x9

Cencerro en papel maché: 25x16x10

2016 y 2023, Villanueva de Valrojo, Zamora, Espafa
Méascaras del mundo (150 y 151)

| Antruejo de Villanueva de Valrojo, en la sierra de

la Culebra, tiene su origen en antiguas practicas

paganas que sobreviven con el cristianismo. Se
celebra anualmente en febrero, en los tres dias previos
al Miércoles de Ceniza durante los que se oiran sonidos
de cencerros por todo el pueblo y a todas horas se ve-
ran unos personajes enmascarados y disfrazados: son
los cencerros que corren por sus calles amenazando con
tenazas articuladas, tornaderas, latigos, palos o, simple-
mente, con las manos. Todo el que estd sin disfrazar va a
ser objeto de sus bromas.

Es tradicion que, después del Carnaval, los mozos visiten
las casas del pueblo pidiendo aguinaldos y chorizos para
comerlos después en divertidas cenas festivas.

Esta tradicion se aleja de rituales preestablecidos preva-
leciendo la espontaneidad. No hay normas ni horarios y
ni siquiera trajes ni cencerros propios. Es en el pajar del
Antruejo donde la gente del pueblo retne los trajes, cen-
cerros y caretas. Todo el que quiera, puede ir alli y disfra-
zarse para salir a correr por el pueblo.

84

En la posguerra, los carnavales fueron prohibidos en todo
el pais, siendo Villanueva de Valrojo uno de los lugares
donde siguieron realizandose, en parte, dicen, gracias a
la buena voluntad de los sucesivos alcaldes, que nunca
se opusieron. Cuentan, aunque resulta inverosimil que
durante la época de mayor represion este pueblo fuera
un Arcadia, que en los dias mas importantes de Carnaval,
un alcalde se iba del pueblo con el fin de hacerse el des-
entendido cuando llegara la Guardia Civil, y otro invitaba
a los agentes a su casa a comer y beber para que, en
la calle, el pueblo se divirtiera. Estos relatos demuestran
que es un Carnaval tremendamente integrado en la co-
munidad que participa de forma generalizada.

El Martes, punto final de las fiestas, aparecen los diablos,
como almas en pena. Son tres diablos, con mascaras de
corcho y apliques de hojalata y cuero, capas pardas y
aspecto funebre, llevando tornaderas y un caldero con
azufre ardiendo. La figura del demonio simboliza el fin
de los excesos y el inicio de la Cuaresma, recordando a
todos los participantes la fugacidad de la diversion y la
importancia del sacrificio.




MACHURRERO

Author: Jesus Hernandez Sanchez

Material: waxed and burnished linden wood
Dimensions: 28x17,5x14

2024, Pedro Bernardo, Province of Avila, Spain
Masks of the world (155)

he masquerade of Machurreros is a popular tra-
I dition in Pedro Bernardo, province of Avila, re-
covered by Siempreviva Association in 2013, al-

though its origins are ancient.

It is perhaps the oldest of the town’s traditions along with
the Quintos Bonfire that takes place during dawn on San
Silvestre, on January 1st of each year. The two are fes-
tive traditions of pre-Christian origin of great ethnographic
and cultural value, adapted to current times and circum-
stances. The tradition is part of the winter masquerades
present in many parts of the Iberian Peninsula. According
to Professor Calvo Brioso’s typology, that of the machur-
reros would be a demonic type of masquerade, labelled
within the zangarrones subtype.

It is not known when the machurreros date back, but the
celebration of the Carnival of Souls in Pedro Bernardo has
been documented since the 17th century, as well as the
existence of Saint Sebastian Brotherhood since the 16th
century.

Nowadays, the masquerade is celebrated in a single out-
ing on Carnival Saturday, but in the past the machurreros
went out every Sunday from the early hours of January

86

15t until the month of February. Fat Sunday or Carnival
Sunday was and is the big day. The machurreros dress up
in a military suit, wooden mask, black scarf on the head
and cowbells that hang from military harnesses, belts and
ropes. They carry a wicker rod, formerly topped by a pig,
goat or sheep bladder.

The word “machurrero” is also of unknown origin, al-
though two hypotheses are currently being proposed.
Professor Bernardo Calvo, who helped with the recovery
work, maintains that it could derive from the contraction
of “machos churreros” (churrero males), a name that in
certain areas of the region is used to designate sheep
stallions (rams). The ram and the he-goat have represent-
ed the devil since ancient times. The masked ones would
primitively symbolize, as in other masquerades, demons
or devils. On the other hand, Pedro Javier Granado ar-
gues that “machurrero” could be a term from the Spanish
Arabic muharrag which means jester or burlesque char-
acter. From that root come the words “moharrache” and
“mamarracho”, used in old Castilian to refer to motley
fools and buffoons.




MACHURRERO

Autor: JesUs Hernandez Sanchez

Material: madera de tilo encerada y brufida
Dimensiones: 28x17,5x14

2024, Pedro Bernardo, Avila, Espafa
Mascaras del mundo (155)

a mascarada de Machurreros es una tradicién po-

pular de Pedro Bernardo, provincia de Avila, recu-

perada por la Asociacién Siempreviva en el 2013,
aungue sus origenes son antiguos.

Es quizas la mas antigua de las tradiciones del pueblo
junto con la Hoguera de Quintos que tiene lugar durante
la madrugada de san Silvestre, el 1 de enero de cada afo.
Son tradiciones festivas de origen precristiano de gran
valor etnografico y cultural, adaptadas a los tiempos y cir-
cunstancias actuales. La tradicion se enmarca dentro de
las mascaradas de invierno presentes en muchos puntos
de la peninsula ibérica. De acuerdo con las clasificacio-
nes del profesor Calvo Brioso, la de los machurreros se-
ria una mascarada de tipo demoniaco, del subtipo de los
zangarrones.

No se sabe a cuando se remontan los machurreros, pero
est4 documentada la celebracién del Carnaval de Animas
de Pedro Bernardo desde el siglo xvi, asi como la exis-
tencia de la Cofradia de San Sebastian desde el siglo xw..

La mascarada se celebra hoy dia en una Unica salida el
Sabado de Carnaval, pero antiguamente los machurreros
salian cada domingo desde la madrugada del 1 de enero

88

hasta el mes de febrero. El Domingo Gordo o Domingo
de Carnaval era y es el dia grande. Los machurreros se
disfrazan con traje militar, mascara de madera, pafiuelo
negro en la cabeza y cencerros que cuelgan de trinchas,
cinturones y cuerdas. Portan una vara de mimbre, rema-
tada antiguamente por una vejiga de cerdo, cabra u oveja.

La palabra «machurrero» es igualmente de origen desco-
nocido, si bien en la actualidad se plantean dos hipétesis.
El profesor Bernardo Calvo, que ayudo en las labores de
recuperacion, sostiene que podria derivar de la contrac-
cion de «machos churreros», nombre que en ciertas zo-
nas de la region se emplea para designar a los sementales
ovinos (carneros). El carnero y el macho cabrio represen-
tan desde la antigiedad al demonio. Los enmascarados
simbolizarian primitivamente, como en otras mascaradas,
a los demonios o diablos. Por otra parte, Pedro Javier
Granado sostiene que machurrero podria ser un térmi-
no procedente del arabe hispano muharrdg, que significa
bufén o personaje burlesco. De esa raiz proceden las pa-
labras moharrache y mamarracho, empleadas en caste-
llano antiguo para referirse a botargas y bufones.

Ly
AR

{ Y |
N i
ol MY

S amd

®
i



CUCURRUMACHO

Author: Pablo de la Fuente Garcia (2024 by Jacinto Martin)

Material: ash wood and horse mane and cow fur
Dimensions: 13x10x24

Mid 20th century, Navalosa, Province of Avila, Spain
Masks of the world (136)

avalosa is a small and lovely town in the Sierra

de Gredos, in the Alto Alberche Valley, Avila.

Here, cucurrumachos come out on Fat Sunday
or Carnival Sunday, covered with blankets, with cowbells
around their waists and their faces hidden by a mask,
called a carilla, made of wood and with animal hair and,
in some cases, bones, horns and animal skins. They also
carry pitchforks or grim banners to inspire fear. The fes-
tival, which has very ancient origins, began to be docu-
mented in 1783, when requests for Christmas gifts were
made on the day of the Three Wise Men and part of the
income went to the parish.

The quintos, eighteen-year-olds, and their mothers also
participate, helping with the tasks of logistics and cook-
ing. The young men wear suits, hats with cockades and
their faces painted with two red rouges on their cheeks.
For a few years now, quintas, the eighteen-year-old girls,
also participate, wearing the typical mountain dweller
costume of the town. Quintos and quintas’ functions vary
from looking for a house, gathering firewood by cutting
poplars, to collecting money.

90

The most important moment is when they spin around the
cut down tree in the afternoon. The Vaquilla is a quinto
who collects the donated cash, keeps the festival ac-
counts and has the leading role when in the afternoon,
around the tree, the bear dies and is resurrected.

In Navalosa, in 2008, at 87 years old, the author of this
carilla, Pablo de la Fuente, showed it for the last time at a
craft fair together with “his stuff”, work and kitchen equip-
ment, yokes and ploughs. It is a danced mask, the last
time at Mascaravila 2024, an associative project that cel-
ebrates the traditions of Avila. The mask contains all the
energies that both he and the dancers have contributed,
turning it into a unique and irreplaceable piece that, with
its humility and greatness, honours this collection.




CUCURRUMACHO

Autor: Pablo de la Fuente Garcia

(mantenimiento en 2024 por Jacinto Martin)

Material: madera de fresno y crin de caballo y vaca
Dimensiones: 13x10x24

Mediados siglo xx, Navalosa, Avila, Espafia
Mascaras del mundo (136)

avalosa es un pequefio y precioso pueblo de la

sierra de Gredos, localizado en el Valle del Alto

Alberche, Avila. Aqui, los cucurrumachos salen
el Domingo Gordo o Domingo de Carnaval, cubiertos con
mantas, cencerros en la cintura y la cara oculta por una
mascara, llamada «carilla», hecha de madera con afadi-
dos de crin de animal y, en algunos casos, huesos, cuer-
nos y pieles de animales. También portan horcas o estan-
dartes ligubres para provocar miedo. La fiesta de origen
antiquisimo comenzd a documentarse en 1783, cuando
se hacia peticién de aguinaldos el dia de Reyes y una
parte de los ingresos iba a la parroquia.

También participan los quintos del afio y sus madres,
quienes ayudan en las tareas de la intendencia y cocina.
Los mozos visten traje, sombrero con escarapelay la cara
pintada con dos coloretes rojos en las mejillas. Desde
hace unos afios, también participan quintas, vistiendo el
traje de serrana propio de la localidad. Las funciones de
los quintos y quintas son variadas, y consisten en buscar
casa, lefia o cortar el chopo hasta realizar la cuestacion.

92

El momento mas importante es cuando giran en torno al
arbol cortado por la tarde. La Vaquilla es uno de los quin-
tos que recoge el dinero metdlico recibido, lleva la con-
tabilidad de la fiesta y tiene el papel protagonista cuando
por la tarde, en torno al arbol, muere y resucita.

En Navalosa, en el 2008, con 87 anos, el autor de esta
carilla, Pablo de la Fuente, la mostraba por Ultima vez en
una feria de artesania junto a «lo suyo», aparejos de tra-
bajo, cocina, yugos y arados. Es una mascara bailada, la
ultima vez en Mascaravila 2024, un proyecto asociativo
para poner en valor las tradiciones abulenses, que contie-
ne todas las energias que, tanto él como los bailarines, le
han aportado convirtiéndola en una pieza Unica e insus-
tituible que, con su humildad y su grandeza, honra esta
coleccion.




CUCI AND CUCOAICE

Author: Constantin Anghel

Material: cardboard, crepe paper, corn husks, feathers,
rabbit fur, cereal grains, wicker, mirrors and sequins
Dimensions: 40x51x82 / 24x15x31

2024, Branesti, lifov County, Romania

Masks of the World (148 y 149)

hristian festivals often coincide with ancestral tra-
ditions, some of which are related to the agricul-
tural cycle. Near Bucharest, in Branesti, in lifov

County, one such tradition of Bulgarian origin is celebrat-
ed: Cuckoos’ Day.

In many other parts of the Christian world, the beginning
of Lent is celebrated with carnival rituals such as this one,
which is at the same time a spring rite with an apotropaic
and fertility function.

The two main types of traditional masks used in Ziua
Cucilor are the cuci, large bird-shaped masks with a spe-
cific costume, and the cucoaice, who cross-dress in an-
thropomorphic masks looking like an old woman. A third
type is spontaneous masking, with disguises that embody
public figures or parody, for instance, weddings and fu-
nerals.

As in many European traditions, the masked individuals
typically wear belts with bells and cowbells attached to
them, and playfully beat passers-by. In the past, these
blows were not so light, as they used pamatuf, object
made of wood and leather. In any case, the ritual gesture

94

of beating is considered to bring health and prosperity,
while the tinkling of bells and cowbells drives away evil
spirits.

This custom has been preserved in several villages in the
[Ifov region where Bulgarian communities once existed.
The name of the ritual itself comes from the Bulgarian term
kukeri, probably derived from the Latin cuculla, meaning
‘hood,” and was wrongly translated into Romanian as
cuci, meaning ‘cuckoos.” Today, these traditions do not
have the vivacity they once had due to the loss of ethnic
identity of the originally Bulgarian community. However,
with the support of close relations with masking com-
munities from Bulgaria who participate in the Cuckoos’
Day festival, efforts are being made to revive the traditions
through the intervention of local authorities, support for
artisans and the involvement of teachers in schools.

These masks used to be made of leather. With modernisa-
tion, the materials used are easier to work with and more
accessible, and the dimensions of the cuci, whose upper
part is a cylindrical wicker basket decorated with natural
elements, have increased.




CUCIY CUCOAICE

Autor: Constantin Anghel

Material: cartén, papel crepé, hojas de maiz, plumas,
pelaje de conejo, granos de cereales, mimbre, espejos y
lentejuelas

Dimensiones: 40x51x82 / 24x15x31

2024, Branesti, lifov, Rumania

Méascaras del mundo (148 y 149)

as fiestas cristianas coinciden a menudo con tra-

diciones ancestrales, algunas relacionadas con el

ciclo agricola. Cerca de Bucarest, en Branesti, en
el condado de lIfov, se celebra una de esas tradiciones de
origen bulgaro, el Dia de los Cucos.

En muchas otras partes del mundo cristiano el comien-
zo de la Cuaresma se celebra con rituales carnavalescos
como este que, al mismo tiempo, es un rito de primavera
con funcién apotropaica y de fertilidad.

Los dos tipos principales de méascaras tradicionales que
se utilizan en el Ziua Cucilor son los cuci, grandes mas-
caras avimorficas acompafadas de un traje especifico; y
las cucoaice, personas travestidas con mascaras antro-
pomorficas que simbolizan a una mujer anciana. Un ter-
cer tipo es el enmascaramiento espontaneo, que incluye
mascaras que representan a personalidades publicas o
parodian, por ejemplo, bodas y funerales.

Como en muchas tradiciones europeas, son caracteris-
ticos en los enmascarados los cinturones a los que se
sujetan campanillas y cencerros con los que golpean de

96

forma divertida a los transeuntes. En el pasado estos gol-
pes no eran tan leves, pues utilizaban pamatuf hecho de
madera y cuero. En todo caso, el gesto ritual de golpear
se considera que trae salud y prosperidad, mientras que
el tintineo de las campanillas y cencerros aleja a los espi-
ritus malignos.

Esta costumbre se ha conservado en varios pueblos del
departamento de lifov donde existieron comunidades
bulgaras. El mismo nombre del ritual proviene del término
bulgaro kukeri, probablemente derivado del latin cuculla,
que significa capucha y fue traducido errbneamente al ru-
mano como cuci, que significa cucos. Hoy en dia estas
tradiciones no tienen la vitalidad de antafio por la pérdida
de identidad étnica de la comunidad originariamente bul-
gara. Sin embargo, con apoyo en las estrechas relaciones
con grupos enmascarados de Bulgaria que participan en
el festival del Dia de los Cucos, se estd apostando por
su revitalizacién, con la intervencién de las autoridades
locales, el apoyo a los artesanos y la implicacién de los
docentes en las escuelas.

Las mascaras mas antiguas se elaboraban con cuero.
Con la modernizacién, los materiales utilizados son mas
faciles de trabajar y accesibles, y las dimensiones de los
cuci, cuya parte superior es un cesto cilindrico de mimbre
decorado con elementos naturales, han aumentado.




y Viento Gollection. Nacho Rovira

Masks of the Baroque Courtly Carnival and the Commedia dell’Arte

Mascaras del Carnaval cortesano l?cl’l’TOCO)i ld Commedia dell’Arte

=
—
AN
co




VOLTO WITH DOMINO
MASK AND FEATHER
HEADGEAR

Author: Adriana Mariti

Material: papier maché with golden foglia and rooster
feathers

Dimensions: 50x15x50

1990, Venice, Italy

Masks of the world (1)

he origin of masks can be found in the rituals of

purification from Evil and propitiation of earth fer-

tility that used to take place at the beginning of
the annual cycle, and which constitute the birth of Car-
nival festivities. It was necessary that, at the beginning of
the year, the deceased returned for a day to the world of
the living and participated in soil fertility rites. The mask’s
unique capacity to turn a self into another also has its
origin in these rites. In that ancient mentality, and still to-
day, the mask has the power to completely transform the
individual who wears it and who, in this way, becomes a
being from the underworld, an animal or a god.

However, despite this interpretation that the purpose of
the mask is to turn the wearer into another being, the op-
posite is also arguable. Many experts consider that one
is more sincerely oneself when wearing a mask that en-
ables anonymity and, therefore, makes criticism, mockery
or social condemnation impossible, allowing one to make
one’s wishes and fantasies come true without fearing the
consequences.

100

The Carnival of Venice has its origins in the late thirteenth
century and reached its height during the eighteenth cen-
tury, when numerous aristocrats with a taste for refine-
ment, arriving from across Europe, travelled to Venice
to take part in the festivities. Although it has traditionally
been interpreted as a festive celebration, various sources
indicate that in its early stages it also fulfilled a political
function, enabling the government to mingle with the pop-
ulation and gauge public opinion regarding the political
and social control exercised by the authorities of the Re-
public of Venice. Over time, however, the Carnival came
to acquire a broader social significance for Venetians,
constituting a symbolic space of temporary equality. Ano-
nymity encouraged the transgression of social norms and
facilitated interaction between social groups that, in ev-
eryday life, remained strictly segregated.

Deeply embedded in urban life, the Carnival of Venice
was celebrated continuously until the arrival of Napoleon
Bonaparte, who, fearing potential conspiracies, decreed
its prohibition. After a prolonged period of interruption, the
celebration was revived in 1979 and has since become an
event of international prominence, attracting thousands of
visitors each year. Among the most emblematic traditions
of the Carnival is the Volo dell’Angelo or flight of the angel,
a spectacle in which a figure dressed as an angel glides
on a wire from St. Mark’s Bell Tower to the stage in the
square below, forming the opening event of the contem-
porary festive programme.

Among the oldest models of Venetian masks, traditionally
worn by the wealthiest nobility for their visual impact and
luxurious character during Carnival and other Venetian
festivities, are feathered masks, long regarded as some
of the most admired and captivating ones of this tradition.




VOLTO CON ANTIFAZY
TOCADO DE PLUMAS

Autora: Adriana Mariti

Material: papel maché con foglia dorada y plumas de gallo
Dimensiones: 50x15x50

1990, Venecia, Italia

Mascaras del mundo (1)

| origen de las mascaras se situa en los ritos de pu-

rificacion del mal y de propiciacién de la fecundidad

de la tierra que se desarrollaban al comienzo del ci-
clo anual y que constituyen la cuna de las fiestas del Car-
naval. Era necesario que, al comienzo del afo, los difuntos
volvieran por un dia al mundo de los vivos y participaran
en los ritos de fecundidad del suelo. También la particular
capacidad de la mascara para convertirte en «otro» tiene su
comienzo en estos ritos. En aquella mentalidad antigua, y
todavia en la actualidad, la mascara tiene el poder de trans-
formar completamente al individuo que la porta y que, de
este modo, se convierte en un ser de los infiernos, animal
o dios.

Sin embargo, a pesar de esta interpretacion de la finalidad
de la mascara en cuanto a convertir al portador en otro se,
también es defendible la contraria, ya que, muchos exper-
tos consideran que se es mas sinceramente uno mismo
cuando se lleva una mascara. Esta te convierte en anénimo
y, por tanto, imposibilita las criticas, burlas o condenas so-
ciales, permitiéndote hacer realidad tus deseos y fantasias
sin miedo a las consecuencias.

El Carnaval de Venecia tiene sus origenes a finales del si-
glo xu y alcanza su maximo esplendor durante el siglo xvi,

102

cuando numerosos aristocratas amantes del refinamiento,
que procedian de distintos puntos de Europa, acudian a
Venecia para participar en los festejos. Aunque tradicio-
nalmente se ha interpretado como una celebracién festi-
va, diversas fuentes sefialan que, en sus inicios, también
cumplié una funcién politica, al permitir a los gobernantes
infiltrarse entre la poblacién y conocer la opinién de los
ciudadanos sobre el control politico y social que ejercia el
gobierno de la Republica de Venecia. Con el tiempo, no
obstante, el Carnaval adquirié para los venecianos un sig-
nificado social mas amplio, al constituirse como un espacio
simbdlico de igualdad temporal. El anonimato favorecia la
transgresién de las normas sociales y la interacciéon entre
grupos sociales que, en la vida cotidiana, permanecian es-
trictamente separados.

El Carnaval de Venecia fue una festividad profundamente
arraigada en la vida urbana y se celebré de manera conti-
nuada hasta la llegada de Napoledn Bonaparte, quien, ante
el temor de posibles conspiraciones, decreté su prohibi-
cion. Tras un largo periodo de interrupcion, la celebracién
se recuperd en 1979 y, desde entonces, se ha consolida-
do como un acontecimiento de proyeccion internacional,
atrayendo anualmente a miles de visitantes. Entre las tra-
diciones mas emblematicas del Carnaval destaca el Volo
dell’Angelo, un espectaculo en el que una figura ataviada
como angel desciende desde lo alto del campanario de
San Marcos hasta la plaza homénima, constituyéndose
como uno de los actos centrales del programa festivo con-
temporaneo.

Uno de los modelos mas antiguos de la mascara venecia-
na, tradicionalmente utilizado por la nobleza mas adinerada
por su vistosidad y lujo durante el Carnaval y otras fiestas
venecianas, son las mascaras de plumas, que han sido de
las mas admiradas y fascinantes.




MEDUSA

Author: Paola Paties

Material: velvet lined papier maché with bastone
Dimensions: 28x18x60

1987, Venice, Italy

Masks of the world (14)

ythology is a common motif for masks around

the world. In this case, the myth represented

is that of Medusa. According to one version of
the myth, Medusa was a Greek priestess who, after mat-
ing with Zeus, was turned by a jealous goddess into a
repulsive being, half woman, half snake, who irrepressibly
turned everyone she looked at into stone.

The bastone was used, above all, by ladies at parties and
by the nobility in their strolls, free of the discomfort that a
fixed mask always entails, but at the expense of its main
attraction: a continuous incognito.

104

From the 14th to the 17th century, various laws were en-
acted that regulated the use of masks in Venice to avoid,
as far as possible, crimes that were committed thanks to
the guaranteed anonymity of the fixed mask. For this rea-
son, attempts were made to limit its use by threatening
transgressors not only with fines, but even with sentences
of up to two years in prison.




MEDUSA

Autora: Paola Paties

Material: papel maché forrado de terciopelo con bastone
Dimensiones: 28x18x60

1987, Venecia, ltalia

Méascaras del mundo (14)

a mitologia es un motivo usual de las mascaras en

todo el mundo. En este caso, el mito representado

es el de Medusa. Segun una de las versiones, esta
era una sacerdotisa griega que, por yacer con Zeus, fue
convertida por una diosa celosa en un ser repulsivo, me-
dio mujer, medio serpiente, que, irreprimiblemente, con-
vertia en piedra a todo ser al que miraba.

El bastone era utilizado, sobre todo, por las sefioras en
fiestas y paseos de la nobleza eliminando la incomodidad
que siempre supone una mascara fija, pero haciéndole
perder uno de los principales atractivos de las mascaras:
la incognita continuada.

106

Desde los siglos xiv a xvi se promulgaron diversas leyes
que regulaban el uso de las mascaras en Venecia para
evitar, en lo posible, los delitos que se cometian con la
garantia de ese anonimato ofrecido por la mascara fija.
Por ello se intentd limitar su uso amenazando a los trans-
gresores, no sblo con multas, sino con penas de hasta
dos afos de prisién.




BAUTA

Author: unknown

Material: papier maché
Dimensions: 12x12x14
1990, Venice, Italy

Masks of the world (32)

he bauta is the noblest mask in Venice. This cos-

tume consists of a black cape, an equally black

short cloak, a tricorn hat and a mask cut at the
mouth called volto or larva.

The bauta was not only a Carnival costume, but a garment
for all occasions, “the elegant protagonist of every Vene-
tian adventure.” It was worn, without distinction, by men
and women and, thanks to its peculiar shape, it allowed
drinking, eating, speaking and breathing while maintain-
ing anonymity.

The historical figure who most popularized this mask was
Giacomo Casanova, an adventurer and beyond with a pe-
culiar life. His autobiography Histoire de ma vie or The
Memoirs of Jacques Casanova, is of great documentary
value regarding the history of social customs in 18th cen-
tury Europe, although the origin of its popularity is else-
where. What makes both the character and his book fa-
mous is, of course, the eroticism that they exude and that
makes him an icon as a womanizer, seducer, libertine and
a precursor of the no less successful Don Juan Tenorio.

108

However, in addition to his skills as a lover, Casanova,
like all post-Renaissance men, was a cultured man with
an insatiable curiosity. It seems that he was a seminarian,
abbot, adventurer, fraudster and forger, soldier, lawyer,
mathematician, violinist, spy, philosopher, alchemist, dip-
lomat, writer and patron. He also practiced esotericism,
Kabbalah and Freemasonry in the difficult era of the Inqui-
sition. After all, his seducer side is closer to legend than
reality because he is credited with ‘just’ over one hundred
and thirty conquests.




BAUTA

Autor: desconocido

Material: papel maché
Dimensiones: 12x12x14
1990, Venecia, ltalia
Méscaras del mundo (32)

a bauta es la mascara mas noble de Venecia. Este

disfraz se compone de una capa negra, una man-

teleta igualmente negra, un sombrero tricornio y
una mascara cortada a la altura de la boca llamada volto
o larva.

La bauta no era Unicamente un disfraz de Carnaval, sino
una vestimenta para todas las ocasiones, «la protagonista
elegante de toda aventura veneciana». Era utilizada, sin
distincién, por hombres y mujeres y, gracias a su pecu-
liar forma, permitia beber, comer, hablar y respirar mante-
niendo el anonimato.

El personaje histérico que popularizd esta mascara fue
Giacomo Casanova, un aventurero y muchas cosas mas
con una vida curiosa. Su autobiografia, Histoire de ma vie
o0 Memorias de Casanova, posee gran valor documental
para la historia de las costumbres sociales de la Europa
del siglo xvii, aunque su popularidad no se debe a esto.
Lo que hace famoso al personaje y a su libro es, cobmo no,
la erética que desprende y que lo convierte en un icono
de mujeriego conquistador, libertino y precursor del no
menos «exitoso» don Juan.

110

Sin embargo, demés de su «talento» como amante, Ca-
sanova, como todos los hombres del pos-Renacimiento,
era un hombre culto con una curiosidad insaciable. Pa-
rece ser que fue seminarista, abad, aventurero, defrau-
dador vy falsificador, soldado, abogado, matematico, vio-
linista, espia, filésofo, alquimista, diplomatico, escritor y
mecenas. Practicd también el esoterismo, la cabala y la
masoneria en la dificil época de la Inquisicion. Al fin y al
cabo, su vertiente de conquistador, es mas leyenda que
realidad porque «solo» se le cuentan algo més de ciento
treinta conquistas.




DAY AND NIGHT

Autor: unknown

Material: papier maché
Dimensions: 29x7,5x33
1985, Vilanova i la Geltrd, Province of Barcelona, Spain
Masks of the world (35)

very ancient tradition. King Carnastoltes, born under

different names, is a character associated with Judas
in some towns, with the devil, with a Moor, and even with
Muhammad in others. The essence of all his speeches
and proclamations, with which Carnastoltes or Carnival
is inaugurated here, is always more or less the same: “As
long as my reign lasts, the poor can behave as if they
were rich, the timid as the most daring of mortals, the un-
happy with the arrogance of the successful... Everything
is possible behind a mask.” The power of transformation
is priceless, even if only for a few days.

In Catalonia, masks and Carnival also come from a

The Carnival of Vilanova is one of the best known in Cata-
lonia, with two hundred years of uninterrupted festive tra-
dition. Starting on Fat Thursday, there are feasts, street
parties, parades, masked and costumed balls and candy
battles up until Ash Wednesday. King Carnastoltes is con-
demned to death for all his partying and excess, and his
solemn funeral is celebrated. There are forty days (Lent)
left until the first spring moon, which announces the cel-
ebration of Holy Week.

The Carnival of Vilanova i la Geltrd is one of the most
prominent carnivalesque celebrations in Catalonia, with

112

documented origins dating back at least to the eighteenth
century. The earliest known written reference dates from
1790, describing the presence of costumed groups and
the celebrated ‘comfit wars,” during which large quanti-
ties of sweets were thrown among participants. At the
time, more than one hundred arrobas —approximately 1.1
metric tonnes— of comfit were used, a figure that today
seems modest in comparison with the nearly 100 tonnes
of sweets thrown nowadays during the Comparsa.

The period of greatest splendour for the Vilanova carni-
val occurred between 1850 and 1880, coinciding with
an economic boom driven by the return of the so-called
indianos, whose prosperity played a decisive role in the
consolidation and organisation of the festivities. From the
mid-nineteenth century onwards, abundant documenta-
tion is available, including programmes published in the
Diario de Villanueva y Geltrd, which reveal a festive struc-
ture closely resembling that of the present day. During
these years, numerous recreational and cultural societies
also emerged, assuming responsibility for organising the
Carnival.

The celebration continued with intensity until 1936, when
the outbreak of the Spanish Civil War brought it to a halt.
Subsequently, the Francoist regime prohibited Carnival,
which survived in a latent form within private settings until
its public revival in 1955, driven by local organisations.
Its definitive normalisation took place between 1976 and
1981. A century ago, the Comparsa was held on Tuesday
rather than Sunday, a shift that illustrates the adaptability
of the festive calendar in ensuring the continued vitality of
the celebration.




DIA Y NOCHE

Autor: desconocido

Material: papel maché

Dimensiones: 29x7,5x33

1985, Vilanova i la Geltrd, Barcelona, Espafia
Méascaras del mundo (35)

n Cataluia, también la mascara y el Carnaval pro-

vienen de una antiquisima tradicién. El Carnestol-

tes, nacido con diferentes nombres, en algunos
pueblos se asocia con Judas, en otros con el demonio,
con un moro e, incluso, con Mahoma. La esencia de to-
dos los discursos y bandos al inicio del Carnestoltes, con
los que aqui se inaugura el Carnaval, es siempre, mas
0 menos, la misma: «Mientras dure mi reinado, el pobre
podra comportarse como si fuera rico, el timido como el
mas osado de los mortales, el infeliz con la arrogancia de
los triunfadores... Todo es posible detrds de una mas-
cara». Es impagable el poder de transformacion, aunque
solo sea por unos pocos dias.

El Carnaval de Vilanova es uno de los mas conocidos
de Catalufia, con doscientos afios de tradicion festiva
ininterrumpida. Desde el Jueves Lardero se suceden las
comilonas, las rdas, las comparsas, los bailes de masca-
ras y disfraces y la batalla de caramelos hasta llegar al
Miércoles de Ceniza. El rey Carnestoltes morira harto de
tanta comida, juerga y excesos, y se organizan entonces
sus solemnes funerales. Cuarenta dias (la Cuaresma) nos
separan de la primera luna de primavera que marca la
celebracion de la Semana Santa.

114

El Carnaval de Vilanova i la Geltru es una de las celebra-
ciones carnavalescas mas destacadas de Cataluia, con
unos origenes documentados que se remontan, al menos,
al siglo xvii. La primera referencia escrita conocida data
de 1790, cuando se describe la existencia de cuadrillas
disfrazadas y las célebres «guerras de confites», en las
que se lanzaban grandes cantidades de dulces entre los
participantes. En aquella época, se llegaban a emplear
mas de cien arrobas de confites —alrededor de 1,1 tone-
ladas—, una cifra que, en comparacién con la actualidad,
resulta modesta frente a las cerca de cien toneladas de
caramelos que se arrojan hoy durante la Comparsa.

El periodo de mayor esplendor del Carnaval vilanovr se si-
tda entre 1850 y 1880, coincidiendo con el auge econémi-
co derivado del retorno de los llamados «indianos», cuya
prosperidad influyé decisivamente en la consolidacion y
organizacién de la fiesta. Desde mediados del siglo xix se
dispone de abundante documentacién, como los progra-
mas publicados en el Diario de Villanueva y Geltrd, que
muestran una estructura festiva muy similar a la actual.
En estos afios también surgieron numerosas sociedades
recreativas y culturales que asumieron la organizacion del
Carnaval.

La celebracién se mantuvo con intensidad hasta 1936,
cuando la Guerra Civil provocé su interrupcién. Poste-
riormente, el régimen franquista prohibié el Carnaval, que
subsistié de forma latente en ambitos privados hasta su
recuperacion publica en 1955, impulsada por entidades
locales. La normalizacién definitiva tuvo lugar entre 1976
y 1981. Hace un siglo la Comparsa se celebraba el Martes
y no el Domingo, lo que evidencia la evolucion del calen-
dario festivo para conservar todo su vigor.




VENETIAN DOMINO MASK

Author: Kartaruga Workshop

Material: cartapesta (papier maché) and glass beads
Dimensions: 18x10x11

Late 20™ century, Venice, Italy

Masks of the world (37)

any historical documents indicate that it was

in Venice where the Carnival as we know it to-

day was officially born. Since the 13th century,
the Venetian Carnival has evolved to become a unique
version in the world, always maintaining a civil character
without a hint of religiosity.

Its main attraction is that it preserves intact a 17th century
baroque and luxurious aesthetic. The decorated masks
and domino masks and the elegant period garments fill
the city. During these dates it is possible to lose oneself in
the mysterious atmosphere that is created and, above all,
to let oneself be carried away sheltered under anonymity.

In 1797 Napoleon banned Venetian Carnival because he
feared that the use of masks and the lack of control during
those days would be used to conspire against him. The
celebration would not fully recover until the 20th century,
when in 1979 it acquired its status as an official holiday.
Although it currently lasts ten days and serves as a pre-
lude to Lent, during the 18th century, when it was at its
peak, the celebration lasted up to six months, from Octo-
ber to the first days of March.

116

The streets and canals of Venice are packed during the
ten days of Carnival and parties or parades spring up on
every corner, but there is another, much more exclusive
side to the celebration: the palaces and ballrooms in the
islands, which celebrate, during those days, luxurious and
exclusive parties.




ANTIFAZ VENECIANO

Autor: Taller Karta Ruga

Material: cartapesta y abalorios
Dimensiones: 18x10x11
Finales siglo xx, Venecia, Italia
Méascaras del mundo (37)

uchos documentos histéricos apuntan a que

fue en Venecia donde el Carnaval naci6é de ma-

nera oficial tal como lo conocemos hoy en dia.
Desde el siglo xii, el Carnaval veneciano ha ido evolucio-
nando hasta convertirse en una versién Unica en todo el
mundo, conservando siempre un caracter civil sin asomo
de religiosidad.

Su principal atractivo es que conserva intacta una estéti-
ca barroca y lujosa del siglo xvii. Los antifaces y mascaras
decoradas y las elegantes vestimentas de época llenan la
ciudad durante unas fechas en las que es posible perder-
se en la misteriosa atmdsfera que genera y, sobre todo,
dejarse llevar al amparo del anonimato.

En 1797 Napoledn prohibié el Carnaval de Venecia de-
bido a que temia que se aprovechara el uso de las mas-
caras y el descontrol de esos dias para conspirar contra
él. La celebracién no volveria a recuperarse plenamente
hasta el siglo xx, cuando, en 1979, adquirié su caracter de
fiesta oficial.

118

Aunque actualmente tiene una duracién de diez dias y
sirve como preludio a la Cuaresma, durante el siglo xvii,
momento de su apogeo, la celebracién duraba hasta seis
meses, desde octubre hasta los primeros dias de marzo.

Las calles y canales venecianos estan a rebosar durante
los diez dias de Carnaval y las fiestas o desfiles surgen en
cada esquina, pero existe otra cara mucho mas exclusiva
de la celebracién: los palacetes y salones de baile de las
islas, que celebran, durante esos dias, fiestas lujosas y
exclusivas.




CAT

Author: Agostino Dessi (Alice’s Masks Studio)

Material: papier maché
Dimensions: 18,5x10x19
2001, Florence, Italy
Masks of the world (40)

ue to the worldwide relevance acquired by the
Carnival of Venice and its mascareri workshops,
as well as the Commedia dell’Arte, extraordinary

mask makers can be found throughout ltaly, despite the
challenge to make a living from this craft.

Masks are a difficult art, which fits between painting and
sculpture. But it is an art of a subtlety beyond all norms
and even understanding. It is said that the most expres-
sive part of a person is their eyes. That is the only thing
that a mask does not hide incognito. Your personality is a
mask, representing “something” with your eyes. In volto
masks, the wearer also lends his mouth to the mask or the
mask its face to the wearer. Yes, it is all very, very subtle.

120

Supposedly, at a Carnival, one chooses a mask that rep-
resents, in one way or another, to a large or small extent, a
figure or something one feels identified with, or what one
considers oneself to be or would like to be. In this case,
the cat is popularly identified as a hunter, independent,
nocturnal, unpredictable, and also cuddly, but with claws.
For this reason, this feline is an attractive personality for
Carnival, which is also chaotically festive, with or without
nocturnality, and always with malice, viciousness and dis-
guise. Cat and Carnival combine perfectly.




GATO/A

Autor: Taller Alice, Prof. Agostino Dessi

Material: papel maché
Dimensiones: 18,5x10x19
2001, Florencia, Italia
Méascaras del mundo (40)

a relevancia mundial adquirida por el Carnaval de

Venecia y sus talleres de mascareri, asi como la

Commedia dell'Arte, hacen que en toda ltalia se
puedan encontrar extraordinarios artesanos de la masca-
ra a pesar de lo dificil que es vivir de ello.

La mascara es un arte dificil, que tiene acomodo entre
la pintura y la escultura. Pero es un arte de una sutilidad
fuera de toda norma e incluso comprensién. Se dice que
lo méas expresivo de una persona son sus o0jos. Eso es lo
Unico que una mascara no reviste de incégnito. Tu per-
sonalidad es una méscara, representando «algo» con tus
ojos. En las méascaras volto, también el portador presta su
boca a la mascara o la mascara su cara al portador. Si, es
todo muy, muy sutil.

122

Supuestamente, en un Carnaval se elige una méscara
que representan, de una forma u otra, en mayor o me-
nor medida, una figura o algo con lo que uno se siente
identificado o con lo que considera que es o le gustaria
ser. En este caso, el gato esta popularmente identificado
como cazador, independiente, nocturno, imprevisible y
también mimoso, pero con garras. Por ello, este felino es
una atractiva personalidad para el Carnaval, que, igual-
mente, es cadticamente fiestero, con y sin nocturnidad, y
siempre con alevosia, ensafiamiento y disfraz. El gato o la
gata y el Carnaval combinan perfectamente.

; AT fi,'f:'
3}- P{QC-)J:- <

A C

ATELIER
DS TING DES

’(,A\




JOLLY

Author: Flavio Gervasutti

Material: papier maché
Dimensions: 28x18x27
1990, Venice, Italy
Masks of the world (9)

etween the 16th and 18th centuries, a form of the-

atre developed in Italy in which mask types were the

protagonists. It was called La Commedia dell’arte,
and was performed by actors specialising in one of the
character archetypes that are part of the plots of all these
commedia sketches: Arlecchino, Polichinela, Pantalone, il
Dottore, Zanni, etc.

These artists did not act according to well-defined plots
but rather improvised scripts that followed the basic char-
acteristics of the archetype. The masks of this type of the-
atre are normally simple and not very ostentatious, all cut
at the mouth so that actors can speak. This is not the case
with this fine piece, more artistic than utilitarian and more
carnival-like than theatrical.

Arlecchino, the Harlequin, is one of the most emblematic
characters of the Commedia dell’arte. He represents one
of the zanni: a poor servant, and above all a perpetually
hungry one. This condition shapes his cunning, resource-
ful, and scheming personality. He acts as a mediator be-
tween masters and servants and pursues the maid Co-
lombina —companion to the servants, temptation and lure
for the wealthy, and confidante of her mistress. Arlecchino
is characterised by his checkered costume, adorned with
multicoloured lozenges. In its earliest form, the outfit con-

124

sisted of patched rags that alluded to his humble status,
later evolving into the geometric pattern, so identifiable
today. While jester is a general term for the medieval court
fool who satirised the powerful, Arlecchino is a specific
character of ltalian Commedia dell’arte. Both, however,
share roots in grotesque humour, making Arlecchino a
theatrical and stereotyped form of the jester.

Arlecchino has left a lasting imprint on a wide range of
cultural expressions. His eccentric aesthetic influenced
the Belle Epoque and the avant-gardes, appearing in the
work of artists such as Pettoruti, Béraud, Dali, and Picas-
so, and even inspiring the names of colourful prints and
desserts. He is also an iconic carnival figure, particularly
in Venice, where his costumes often incorporate confetti
and flour. In modern popular culture, his playful and cha-
otic spirit served as inspiration for the Joker, the iconic vil-
lain of the Batman universe. In theatre and dance, Arlec-
chino remains an enduring archetype, combining comic
and dramatic elements and exploring the perennial duality
between joy and melancholy.

Classically made of leather and black in colour, its light-
ness facilitated the character’s nimbleness on stage. Dis-
tinctive features include an upturned or rounded nose and
facial traits that evoke feline qualities associated with agil-
ity and cunning. Some models incorporate a frontal protu-
berance, a symbolic remnant of origins linked to horned,
diabolical figures —specifically the medieval demon
Hellequin. Within the context of the Carnival of Venice,
the Arlecchino mask takes on a more ornamental charac-
ter: it is often made of papier maché and decorated with
multicoloured lozenges, cheerful bells, and gilded details,
emphasising its festive and spectacular dimension. Jolly
embodies this sense of joy.




JOLLY

Autor: Flavio Gervasutti

Material: papel maché
Dimensiones: 28x18x27
1990, Venecia, ltalia
Mascaras del mundo (9)

ntre los siglos xvi y xvii se desarrollo en ltalia una

forma de espectaculo que tuvo de protagonis-

tas a las mascaras. Se denomin6é La Commedia
dell’Arte, y estaba interpretada por actores especializa-
dos en uno u otro de los personajes que forman parte de
los argumentos de todas estas obras: Arlequin, Polichine-
la, Pantalon, il Docttore, Zanni, etc.

Estos artistas no actuaban de acuerdo con argumentos
bien definidos, sino con guiones que desarrollaban im-
provisando, siempre siguiendo unas caracteristicas ba-
sicas del personaje. Las mascaras de este tipo de teatro
son, normalmente, sencillas y poco vistosas, todas cor-
tadas a la altura de la boca con el fin de permitir hablar a
los actores. No es el caso de esta fina pieza, mas artistica
que utilitaria y mas carnavalera que teatral.

Arlecchino es uno de los personajes mas emblematicos
de la Commedia dell’Arte. Representa a uno de los zanni,
un sirviente pobre y, sobre todo, hambriento. Esto con-
diciona su personalidad astuta e intrigante. Actia como
mediador entre los amos y pretende a la criada Colombi-
na, comparnera de los sirvientes, tentacion y sefiuelo para
los ricos, confidente de las amas. Arlequin se caracteriza
por su indumentaria decorada con rombos multicolores.
En sus origenes, el traje estaba compuesto por harapos

126

remendados que aludian a su condicién humilde, y evo-
lucion6 hasta convertirse en el actual estampado geomé-
trico. Si «bufén» es un término general para un cémico
cortesano medieval que satirizaba a los poderosos, Arle-
quin es un personaje especifico de la Commedia dell’Arte
italiana, aunque ambos comparten raices en la diversion
grotesca, por lo que el segundo es un tipo de bufén este-
reotipado y teatral.

Arlequin ha dejado una huella perdurable en distintas ma-
nifestaciones culturales. Su estética excéntrica marco la
Belle Epoque y las vanguardias, reflejandose en pinturas
de artistas como Pettoruti, Béraud, Dali o Picasso e inspi-
rando incluso nombres de tejidos y postres coloridos. Es
también un personaje emblematico de diversos carnava-
les, especialmente del de Venecia, donde sus disfraces a
menudo incluyen confeti y harina. En la cultura moderna,
su espiritu bromista y cadtico sirvié de inspiracién para
el Joker, el iconico villano de Batman. En teatro y danza,
sigue siendo un arquetipo que combina lo cémico vy lo
dramatico, explorando la eterna dualidad entre alegria y
tristeza.

Clasicamente elaborada en cuero y de color negro, su li-
gereza favorecia la movilidad escénica del personaje. En-
tre sus rasgos distintivos destacan la nariz respingona o
redondeada y unas facciones que evocan cualidades feli-
nas asociadas a la agilidad y la astucia. Algunos modelos
incorporan una protuberancia frontal, vestigio simbdlico
de sus origenes vinculados a figuras diabdlicas cornudas
—demonio medieval Hellequin—. En el contexto del Car-
naval de Venecia, la mascara de Arlequin adquiere un ca-
racter mas ornamental: suele fabricarse en papel maché
y decorarse con rombos policromos, alegres cascabeles
y detalles dorados, enfatizando su dimension festiva y es-
pectacular. Jolly representa esta alegria.




y Viento Gollection. Nacho Rovira

Masks Sfor Christinas and Holy Week performances

Mdscaras para representaciones de Navidad y Semana Santa

=
—
AN
co




DIMONI

Author: Ventura & Hosta Studio

Material: papier maché
Dimensions: 19x11x29
1998, Navata, Province of Girona, Spain
Masks of the world (21)

his piece is used in Els Pastorets, a typical Christ-
I mas play performed in many towns in Catalonia.
The plot revolves around the birth of Jesus in the

midst of a fight between Good and Evil.

Els pastorets have their origins in medieval performances
that were held inside churches on December 25, Christ-
mas Day, and especially during the Matiners mass that
would later become the Missa del Gall. The first texts in
Catalan for this type of theatre are from the 15th century,
although it does not gain strength until the end of the 19th
century, with the publication of Miquel Saurina’s Los Pas-
torets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre Senyor
Jesucrist (1887) and Federic Soler ‘Pitarra”s El bressol de
Jesus, o, En Garrofa i en Pallanga (1901).

There is evidence of non-liturgical performances of this
work in noble houses at the end of the 18th century and
beginning of the 19th century. Nowadays they are per-
formed in social centres, parishes, casinos and theatres
throughout Catalonia, a true source of Catalan theatre to-
day.

130

Performances of Els Pastorets are structured around three
interrelated narrative axes that combine religious and so-
ciocultural dimensions. First, the evangelical account of
the Nativity unfolds, from the Annunciation and the mar-
riage of Joseph and Mary to the birth of Jesus in Beth-
lehem, forming the central thread that provides biblical
legitimacy and doctrinal grounding to the play. Secondly,
the confrontation between angels and demons is intro-
duced, adding a moral and spiritual dimension as well as
dramatic dynamism based on the struggle between good
and evil. Finally, comic and costumbrista episodes cen-
tred on the shepherds are incorporated. Their presence
not only provides humour but also reproduces popular
traditions and everyday rural life, establishing a dialogue
between religious solemnity and popular culture. This tri-
partite structure renders Els Pastorets a complex theatri-
cal work that integrates moral instruction, dramatic spec-
tacle, and social observation within a single performance.




DIMONI

Autor: Taller Ventura & Hosta

Material: papel maché
Dimensiones: 19x11x29
1998, Navata, Girona, Espaia
Méscaras del mundo (21)

sta pieza se utiliza en Els pastorets, una obra tea-

tral tipica de la Navidad representada en muchas

localidades de Catalufia. El argumento gira alrede-
dor del nacimiento de JesUs en medio de una lucha del
bien contra el mal.

Els pastorets tiene su origen en las representaciones me-
dievales que se celebraban en el interior de las iglesias el
25 de diciembre, dia de Navidad y, sobre todo, durante
la misa de Matiners que, mas tarde, se convertiria en la
Missa del Gall. Los primeros textos en cataldn de este
tipo de teatro son del siglo xv, aunque no es hasta finales
del xix, con la publicacién de la obra de Miquel Saurina
Los pastorets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre
Senyor Jesucrist (1887) y la de Frederic Soler, «Pitarra», E/
bressol de Jesus o En Garrofa i en Pallanga (1901) cuando
la representacién vuelve a tomar fuerza.

A finales del siglo xvin y principios del xix ya hay noticias
de las representaciones de esta obra en la casa de los
nobles, desligadas de la liturgia, y hoy se representan en
centros sociales, parroquiales, casinos y teatros de toda
Catalufia habiéndose convertido en una verdadera cante-
ra del teatro catalan.

132

Las representaciones de Els Pastorets se estructuran en
torno a tres ejes narrativos interrelacionados, que combi-
nan dimensiones religiosas y socioculturales. En primer
lugar, se desarrolla el relato evangélico de la Navidad,
desde la Anunciacion y la boda de José y Maria hasta el
nacimiento de JesUs en Belén, constituyendo el hilo cen-
tral que aporta legitimidad y fundamento biblico a la obra.
En segundo término, se presenta la confrontacion entre
angeles y demonios, que introduce un componente moral
y espiritual, asi como un dinamismo dramatico basado
en la lucha entre el bien y el mal. Finalmente, se incluyen
episodios de caracter comico y costumbrista centrados
en los pastores, cuya presencia no solo proporciona hu-
mor, sino que también refleja tradiciones populares y la
vida cotidiana del pueblo, estableciendo un didlogo entre
la solemnidad religiosa y la cultura popular. Esta articula-
cion tripartita convierte a Els Pastorets en un texto teatral
complejo, capaz de integrar ensefianza moral, especta-
culo draméatico y observacién social en una misma repre-
sentacion.




LUCIFER

Author: Xavi Badia. La Gargola
Workshop

Material: papier maché

Dimensions: 23x12x29

2022, Cervera, Province of Lleida, Espana
Masks of the world (114)

of the medieval Misterio de la Pasion that was per-

formed from 1477 to 1545, when performances in
churches were banned, in the parish of Santa Maria de
Cervera and which is based on an original text from 1534.
This work has been performed since 2016 as a historical
recovery that is an important part of the cultural identity
of the town.

I a Passio de Cervera is a historical reconstruction

In this work, the characters appear and disappear through
the boca de I’infern or mouth of hell located at the foot of
the church of Santa Maria, in the west, as is required in
Christian symbolism. Usually, the resurrection of Christ is
represented in the passions, but, in this one, the text that
inspired it refers to the arrival of Christ to limbo, while his
body is still on the cross. Lucifer remains chained by or-
der of Christ, the mouth of hell opens and Adam and Eve
and all the souls of the righteous come out awaiting the
redemption of humanity as well as the souls of the unbap-
tized who die in infancy. Then they all ascend to Heaven,
where the angelic guardians or cherubim, as well as Elijah
and Enoch, await them. Jesus will ascend to paradise and
sit at the right hand of the Father.

134

In medieval representations, masks were usually present
only as symbols of demonic forces. The ecclesiastical tra-
dition saw the use of these as an intervention of the devil
because it was a type of “falsification”, a lie of, like all lies,
infernal origin. At the same time, the clergy considered
these masks a rejection of divine work because they al-
tered the appearance given to the human being by God.

The masks used in the play are four plus the reference
mask, which was used in the performances of 2016, 2017
and 2018, and was inspired by the wooden sculpture of
San Miquel vencent el diable from the altarpiece in the
chapel of the Paeria de Cervera, now in the Regional
Museum. Out of those five original masks, four are half
masks that leave the mouth and lower part of the face
exposed, while this one, the main devil, is the only full
coverage one with its characteristic tongue hanging like
that of the figure in the original altarpiece.




LUCIFER

Autor: Xavi Badia. Taller La Gargola

Material: papel maché
Dimensiones: 23x12x29
2022, Cervera, Lleida, Espafia
Mascaras del mundo (114)

a Passi6 de Cervera es una reconstrucciéon histo-

rica del medieval Misterio de la Pasidn, que se re-

presenté desde 1477 hasta 1545, fecha en la que
se prohibieron las representaciones en los templos, en la
parroquia de Santa Maria de Cervera, basada en un texto
original de 1534. Esta obra se representa desde el afio
2016 como una recuperacion histérica que forma parte
importante de la identidad cultural del pueblo.

En esta obra los personajes van apareciendo y desapare-
ciendo por la boca de l'infern situada a los pies de la igle-
sia de Santa Maria, en el oeste, tal como es preceptivo en
el simbolismo cristiano. Habitualmente, en las pasiones
se representa la resurreccion de Cristo, pero, en esta, el
texto que la inspira hace referencia a la llegada de Cris-
to al limbo, mientras su cuerpo todavia esta en la cruz.
Lucifer permanece encadenado por orden de Cristo, la
boca del infierno se abre y salen los Santos Padres, Adan
y Eva y todas las almas de los justos esperando la reden-
cién del género humano y también las almas de los nifios
muertos sin haber sido bautizados. Después todos suben
al cielo, donde los guardianes Cerubi, Elies y Enoch los
esperan. JesUs ascenderd al paraiso y se sentara a la de-
recha del Padre.

136

En las representaciones medievales las mascaras solian
estar presentes sélo como simbolos de las fuerzas de-
moniacas. La tradicién eclesiastica veia la utilizacion de
estas como una intervencién del demonio por ser un tipo
de «falseamiento», una mentira, y que, como todas las
mentiras, tenia origen infernal. Al mismo tiempo, esas
mascaras constituian para el clero un rechazo de la obra
divina por alterar el aspecto que Dios dio al ser humano.

Las mascaras que intervienen en la obra son cuatro mas
la de referencia, que fue utilizada en las representaciones
de los anos 2016, 2017 y 2018, y se inspiraron en la talla
de madera San Miquel vencent el diable del retablo de la
capilla de la Paeria de Cervera, hoy en el Museo Comar-
cal. De las cinco mascaras originales que se utilizan en
la obra, cuatro son medias mascaras que dejan la boca
y parte inferior de la cara al descubierto, mientras que
esta, la del demonio principal, es la Unica completa con
la caracteristica lengua colgante como la de la figura del
retablo original.




LA MORT
Author: Escola d’Art d’Olot

Material: fiberglass

Dimensions: 22x30x25

1998-1999, Verges, Province of Girona, Spain
Masks of the world (121)

he Dansa de la Mort de Verges, in Baix Emporda,

is part of the Holy Thursday procession. It has

its origins in the Middle Ages, when this type of
dance, in which skeletons dance to the sound of a drum,
was widespread throughout Western Europe after the rav-
ages of the Black Death (1347-1352). The oldest docu-
ment referring to the Verges Procession dates back to
1666.

The body of this dance is made up of two groups of five
members. The first dancer or skeleton is an adult, leads
the group and carries a scythe with the inscription Ne-
mini Parco, «| spare no one.» He is the only dancer who
makes a complete 360° turn with the scythe pointing in
all directions in each evolution. He is followed by another
adult skeleton who carries a black banner with a draw-
ing of a skull and two crossed bones and the inscription
Lo temps és breu, the Catalan translation of the Latin
expression Tempus Fugit. Two child skeletons carry sau-
cers with ashes to remind those present quia pulvis es et
in pulverem reverteris, “They are dust and to dust they
shall return.” Another child skeleton carries a clock with-
out hands to remind us that we do not know the time.

138

During the dance he randomly points out hours to remind
us that death comes at any moment. Two adult skeletons
and two children carry the torches and flank the drum-
mer skeleton. They all wear a black tunic and a purple
hood; they wear gloves and black espadrilles with painted
bones and a skull-shaped helmet.

At the end of the procession, Death bows before the
Blessed Sacrament inside the church as well as in the fi-
nal scene of the crucifixion, thus showing that our life and
the decision of when our time comes are in God’s hands.




LA MORT

Autor: Escola d’Art d’Olot ' o

Material: fibra de vidrio
Dimensiones: 22x30x25
1998-1999, Verges, Girona, Espafa
Méascaras del mundo (121)

a Dansa de la Mort de Verges, en el Baix Emporda,

esta integrada en la procesién del Jueves Santo.

Tiene origen medieval, cuando este género de dan-
za, en el que unos esqueletos bailan al son de un tambor,
estaba extendido por toda la Europa occidental después
de los estragos de la Peste Negra (1347-1352). El docu-
mento mas antiguo que hace referencia a la Procesién de
Verges data de 1666.

El cuerpo de esta danza esta formado por dos grupos de
cinco miembros. El primer danzador o esqueleto es adul-
to, lidera el grupo y lleva una guadafia con la inscripcién
Nemini parco, «No perdono a nadie». Es el Unico danzan-
te que en cada evolucion da un giro completo de 360°
con la guadafia apuntando en todas las direcciones. Le
sigue otro esqueleto adulto que porta un estandarte ne-
gro con el dibujo de una calavera y dos huesos cruzados
y la inscripcion «Lo temps és breu», traduccion en catalan
de la expresion latina Tempus fugit. Dos esqueletos nifios
llevan sendos platillos con ceniza para recordar a los pre-
sentes que Memento homo quia pulvis es et in pulverem
reverteris, «Polvo son y en polvo se convertiran»; y otro
esqueleto nifio porta un reloj sin manecillas que recuerda

140

que la hora no la sabemos, mientras que en la danza se-
fala horas de forma aleatoria para recordar que la muer-
te llega en cualquier momento. Dos esqueletos adultos y
dos nifios llevan las antorchas y flanquean al esqueleto
del tambor. Todos visten una tunica negra y capucha lila,
llevan guantes y alpargatas negras con los huesos pinta-
dos y un casco con forma de calavera.

Al final de la procesién, la Muerte se rinde haciendo una
reverencia ante el Santisimo en el interior de la iglesia y
también en la escena final de la crucifixién, manifestando
asi que nuestra vida y la decisién de cuando nos llega la
hora esta en manos de Dios.




y Viento Gollection. Nacho Rovira

Corpus Christi Masks

Miscaras del Corpus Christi

=
—
AN
co




PLEN

Author: unknown

Material: press paper and iron
Dimensions: 27x12x40

2002, Berga, Province of Barcelona, Spain
Masks of the world (60)

he Patum de Berga was declared a Masterpiece

of the Oral and Intangible Heritage of Humanity

by UNESCO in 2005. lts origin dates back to the
festivities that accompanied the Corpus Christi proces-
sions in the Middle Ages.

The sound of the tabal, a large emblematic drum, begins
the festivities. In the following days there are theatrical
performances and parades of various characters until ev-
eryone gathers to participate in the final dance, the tirabol.

This mask is a plen, the most characteristic characters of
the Patum. They are dressed in green and red fireproof
clothing (the colours of nature and fire). Their face is cov-
ered with a dark green mask, their head is protected with
a covering of a special type of grass and they have two
iron horns that hold six rockets called fuets. They are in
charge of lighting the great infernal sphere that Sant Pere
de Berga square becomes during each Salt de Plens, the
most spectacular moment of the Patum.

Once the plens are placed among the people, the lights
are turned off and silence falls. The fuets are lit, the music
starts and for ten minutes all the people in the square spin

144

frantically among smoke and fire, always counterclock-
wise. This collective dance lasts until the rockets explode
marking the end of the act. It is the collective catharsis of
an entire town, hair-rising and apotheotic.

Tere is a bunch of unwritten protocols for those in the role
of plens of the Patum. It is an honour and it also implies
assuming the responsibility of being intermediaries be-
tween divinity and human beings for the delivery of fire to
the community.




PLEN

Autor: desconocido

Material: papel prensado y hierro
Dimensiones: 27x12x40

2002, Berga, Barcelona, Espana
Méascaras del mundo (60)

a Patum de Berga fue declarada por la Unesco

Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de

la Humanidad en el 2005. Su origen se remonta a
las festividades que acompanaban a las procesiones del
Corpus Christi en la Edad Media.

El sonido del tabal, gran tambor emblematico, inicia los
festejos, y en los dias siguientes se desarrollan represen-
taciones teatrales y desfiles de diversos personajes hasta
que todos se relinen para participar en el baile final, el
tirabol.

Esta mascara es un plen, los personajes mas caracteristi-
cos de la Patum. Estos van ataviados con un vestido igni-
fugo verde y rojo (los colores de la naturaleza y el fuego),
llevan la cara tapada con una mascara de color verde os-
curo, protegen la cabeza con un revestimiento de un tipo
especial de hierba y tienen dos cuernos de hierro para
sujetar seis cohetes llamados fuets. Son los encargados
de encender la gran esfera infernal en que se convierte la
plaza de Sant Pere de Berga durante cada Salt de Plens,
el momento mas espectacular de la Patum.

146

Una vez que los plens se colocan entre la gente, se apa-
gan las luces y se hace el silencio. Se encienden los fuets,
empieza la musica y durante diez minutos toda la gente
en la plaza gira frenéticamente entre humo y fuego, siem-
pre en sentido contrario a las agujas del reloj. Esta danza
colectiva dura hasta que explotan los cohetes que mar-
can el fin del acto, que es la catarsis colectiva de todo un
pueblo en unos momentos apotedsicos y escalofriantes.

Hacer de plen de la Patum esta sujeto a toda una serie
de protocolos no escritos, es un honor e implica asumir la
responsabilidad de ser intermediarios entre la divinidad y
el ser humano para la entrega del fuego a la comunidad.




THE COLACHO

Author: Jorge Sancho Santamaria

Material: polylactic acid (PLA) plastic

Dimensions: 24x15x9

2024, Castrillo de Murcia, Province of Burgos, Spain
Masks of the world (152)

he Colacho is a festival that is celebrated in Cas-
I trillo de Murcia, Burgos, annually and uninterrupt-
edly since 1621 on Corpus Christi. The Colacho,
properly speaking, is a grotesque devil, dressed in a yel-
low, red and green costume and a yellow, black and red
mask. He carries in his hands some large castanets called
terrafiuelas, and a whip made from a horse’s tail. During
the festivities, representing the devil, he leaps to interrupt
villager’'s worshiping to the Holy Sacrament, whipping
those who heckle him with insults.

The high point of the tradition occurs during the Sun-
day procession that takes place amidst songs and the
clamour of bells and kettledrums. The procession stops
and silence falls. Several babies lie on mattresses on the
floor, the colachos get ready and, after a short run, they
jump cleanly over the children. Then, one of the priests
approaches and blesses the infants. Good and Evil want
to exert their influence on the innocence of children but
the diabolical influence flees with the Colacho’s jump and
Good triumphs.

148

Once the procession comes to an end, people go to the
threshing floor where dances are held, the drummer gives
a speech and, finally, the local churrillo wine is drunk ac-
companied by Sasamon cheese and bread distributed by
the Brotherhood of the Holy Sacrament.

This mask was previously made with plaster, but now
Jorge Sancho makes them with 3D printers and a plastic
base. For some, this may not seem handmade or natural
enough. It is the evolution of the times and accepted by
the local guardians of tradition. This thermoplastic poly-
mer that serves as a base is obtained from the fermen-
tation of vegetables such as corn, yucca or sugar cane.
In addition, PLA plastic is a polyester and is made up of
lactic acid units. This acid is soluble in ether, syrupy and
colourless, a material that, when well made, is biodegrad-
able through composting.




EL COLACHO

Autor: Jorge Sancho Santamaria

Material: plastico (PLA)

Dimensiones: 24x15x9

2024, Castrillo de Murcia, Burgos, Espafa
Méscaras del mundo (152)

| Colacho es una fiesta que se celebra en Castrillo

de Murcia, Burgos, anual e ininterrumpidamente

desde 1621 en el Corpus Christi. El colacho, pro-
piamente dicho, es un diablo grotesco, ataviado con un
traje de botarga de colores amarillo, rojo y verde y mas-
cara amarilla, negra y roja. Lleva en las manos unas cas-
tafiuelas de gran tamano, las terrafiuelas y un zurriago
hecho con cola de caballo. Se lanza durante los festejos,
en representacion del diablo, a interrumpir las alabanzas
de la gente del pueblo al Santisimo, fustigando a los asis-
tentes que le increpan con insultos.

El momento algido de la tradicion se produce durante la
procesién del domingo que discurre entre los cantos y los
clamores de campanas y atabal. La comitiva se detiene
y se hace el silencio. Varios bebés yacen encima de col-
chones dispuestos en el suelo, los colachos se preparan
y, después de una carrerilla, saltan limpiamente por enci-
ma de los nifios. Después, uno de los sacerdotes se acer-
ca y bendice a los infantes. El bien y el mal quieren ejer-
cer su influencia sobre la inocencia infantil, pero el influjo
diabolico huye con el salto del colacho y triunfa el bien.

150

Tras finalizar la procesion, la gente va a las eras, donde
se celebran bailes, el atabalero pronuncia un discurso vy,
finalmente, se bebe vino, el churrillo local, acompafado
de queso de Sasamon y pan que reparte la Cofradia del
Santisimo Sacramento.

Esta mascara se hacia antes con yeso, pero ahora Jorge
Sancho las hace con impresoras 3D y con base de plas-
tico. Para algunos eso puede parecer poco artesanal o
natural. Es la evolucién de los tiempos, y los guardianes
nativos de la tradicién lo aceptan. Este polimero termo-
plastico que sirve de base se obtiene a partir de la fer-
mentacién de vegetales como el maiz, la yuca o la cafa
de azlcar. Ademas, el plastico PLA es un poliéster y esta
formado por unidades de acido lactico. Este acido es so-
luble en éter, siruposo e incoloro, un material que, bien
hecho, es biodegradable mediante compostaje.




CAPGROS

Author: Ramon Aumedes i Ferré. Sarandaca Workshop

Material: polyester and fiberglass
Dimensions: 65x74x97

2022, Begur, Province of Girona, Spain
Masks of the world (112)

rocessional giants and cabezudos are a popu-
Plar tradition that is predominantly experienced in

many towns and cities in Western Europe and Latin
America. During the celebration, people on stilts carry-
ing an oversized, carton-pierre head parade, dance, and
cheer or chase the public. Festivals with giants and cab-
ezudos exist in almost half of the countries on the planet
with very diverse origins. Some of the figures date back to
the 15th century and are documented in various places in
Africa, Asia and America.

In the Iberian Peninsula, their origin dates to the Middle
Ages. The lands of the peninsula in the Muslim zone were
banned by the Quran from representing living beings,
much less spiritual, transcendent or divine beings. As the
reconquest of Al-Andalus advanced, the Christian set-
tlers, as they displaced Muslim settlers or settled in sepa-
rate towns, brought their traditions with them. The oldest
known documented record of the giants and cabezudos
in the Peninsula is that of the Corpus Christi procession
in Evora, Portugal, in 1265. The snake, the devil and the
dragon were the figures that symbolically embodied the
vices that the Blessed Sacrament had overcome.

152

In Catalonia, els capgrossos are a tradition that has spread
since the end of the 17th century and in the large city of
Barcelona there is evidence of their existence since 1769,
where a polychrome table by Joan Amat represents a
troupe of five capgrossos taking part in the Corpus Christi
procession.

This tradition began as an accompaniment to the giants,
but today they already have their own groups. The function
they have in the festival is very diverse depending on the
area and locality. In some, they open the way and main-
tain order in the processions and, for this reason, some
of the oldest capgrossos carry or have carried sticks and
bladders for this. This particular capgross was baptized in
Begur on June 11, 2022 and named Capita Aranya.




CAPGROS

Autor: Ramon Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca

Material: poliéster y fibra de vidrio
Dimensiones: 65x74x97

2022, Begur, Girona, Espafa
Méascaras del mundo (112)

os gigantes y cabezudos son una tradicion popular

que se vive especialmente en muchos pueblos y

ciudades de Europa occidental y América Latina.
En la celebracién desfilan, bailan y animan o persiguen
al publico unas personas gue se mueven sobre zancos y
portan una gran cabeza. Las fiestas con gigantes y cabe-
zudos existen en casi la mitad de los paises del planeta
con origenes muy diversos. Algunas de las figuras ya se
documentan en el siglo xv, y en diversos lugares de Africa,
Asia y América estan muy extendidas.

En la peninsula ibérica su origen data de la Edad Media.
Las tierras de la peninsula en la zona musulmana tenian
prohibido por el Coran representar seres vivos y, mucho
menos, espirituales, trascendentes o divinos. Al avanzar
la reconquista, los repobladores cristianos, desplazando
a los pobladores musulmanes o asentandose en pobla-
ciones separadas, llevaron consigo sus tradiciones. El re-
gistro documental mas antiguo conocido de los gigantes
y cabezudos en la peninsula es el de la procesién del Cor-
pus Christi en Evora (Portugal) en el afio 1265. La serpien-
te, el demonio y el dragén eran las figuras que simbdlica-
mente encarnaban los vicios que Cristo Sacramentado
habia vencido.

154

Els capgrossos en Cataluiia son una tradiciéon que se
extendida desde finales del siglo xvi, y en una gran ciudad
como Barcelona hay constancia de la existencia de
capgrossos desde 1769, donde una mesa policromada de
Joan Amat representa una comparsa de cinco capgrossos
participando en la procesion de Corpus.

Esta tradicién empezd como un acompafiamiento de los
gigantes, pero hoy dia ya tienen colles, comparsas, pro-
pias. La funcién que tienen en la fiesta es muy diversa de-
pendiendo de la zona y localidad. En algunas abren paso
y mantienen el orden en las procesiones y, por eso, algu-
nos de los capgrossos mas antiguos llevan o han llevado
bastones y vejigas. Este capgros en concreto fue bauti-
zado en Begur el dia 11 de junio del 2022 con el nombre
de Capita Aranya.




y Viento Gollection. Nacho Rovira

Funerary Masks

Mdscaras funerarias

=
—
cH :
AN
co




CHIPARUS

Author: Serban Tertiu

Material: leather and wool and sheep hair / wood and
leather, wool and sheep hair

Dimensions: 30x20x47 / 27x24x62

2024, Nereju, Vrancea County, Romania

Masks of the World (145 y 146)

hese are masks used in a popular funeral dance

from the commune of Nereju, Vrancea. They rep-

resent an important element in Romanian culture,
although today the custom is no longer preserved in its
genuine form of wake, support for the family and help in
transmutation to another world.

This funeral ritual, unique in Europe, was practiced since
pre-Christian times and consisted of performing a dance
in front of the house of the deceased person and an invo-
cation. Masked men tied with a rope, perhaps the chain
of life, danced around a fire and jumped over it to drive
away evil spirits and as a symbol of purification of the
deceased’s soul.

The dancers represent the ancestors who return to take
with them the soul of the deceased. When suddenly
changing direction of the dance, some of the dancers lost
their balance and fell, amusing the audience. Jokes and
pranks, in this context, represented a way of warding off
death and avoiding suffering for the relatives. Nowadays,
this ritual is no longer in line with morality and customary
behavior in the funeral environment, so the community no
longer usually practices the Chiparus dance, although it

158

preserves it as a highly appreciated cultural value and is
performed as folklore.

According to tradition, Chiparus was performed exclu-
sively at funerals for elderly people whose death is con-
sidered a natural event, while there were other special
practices for funerals of young people that require par-
ticular drama and more sober behavior.

The oldest masks were made of sheepskin using a sim-
ple technique, scraping part of the wool off the leather to
suggest a human face, sewing a nose on it, cutting out
the eyes and adding a moustache made of hair. Later on,
polychrome wooden masks also began to be used and
they include horns made of bone or wood.

In 2018, the mask-making craftsman Serban Tertiu was
recognized as a Living Human Treasure by the National
Commission for the Safeguarding of UNESCO’s Intangi-
ble Cultural Heritage of the Romanian Ministry of Culture.
He makes leather and wood masks, as he learned from
his father Pavel Tertiu, also very well-known in the country.




CHIPARUS

Autor: Serban Tertiu

Material: cuero y lana y pelo de oveja/ madera y cuero, lana y pelo de oveja

Dimensiones: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea, Rumania
Mascaras del mundo (145 y 146)

stas son mascaras utilizadas en una danza funebre

popular de la comuna de Nereju (Vrancea). Repre-

sentan un elemento importante en la cultura ruma-
na, aunque hoy dia la costumbre ya no se conserva en
su forma genuina de velatorio, como apoyo a la familia y
ayuda a la transmutacion a otro mundo.

Este ritual funerario, Unico en Europa, se practicaba des-
de la época precristiana y consistia en realizar una danza
frente a la casa del difunto y una invocacién. Hombres
enmascarados y agarrandose del cinturén de la perso-
na que iba delante, danzaban alrededor de un fuego y
saltaban sobre él para ahuyentar los espiritus malignos y
como simbolo de la purificacion del alma del difunto.

Los bailarines representan a los ancestros que vuelven
para llevarse con ellos el alma del fallecido. Al cambiar
bruscamente de direccién del baile, algunos de los
bailarines perdian el equilibrio y caian, divirtiendo
al publico. Bromas y travesuras, en este contexto,
representaban una forma de alejar la muerte y evitar
sufrimiento a los familiares. En la actualidad, este ritual ya
no esta en consonancia con la moral y el comportamiento
habitual en el ambito funerario por lo que la comunidad
ya no suele practicar el baile del chiparus, aunque lo

160

conserva como un valor cultural muy apreciado y se
representa como folklore.

Segun la tradicidn el chiparus se llevaba a cabo exclu-
sivamente en los velatorios de personas mayores cuya
muerte se consideraba un acontecimiento natural, mien-
tras que habia otras practicas especiales para funerales
de jévenes que requerian un dramatismo particular y un
comportamiento mas sobrio.

Las mascaras mas antiguas se hacian de piel de oveja
con una técnica mas sencilla, raspando al cuero parte del
pelo para sugerir una cara humana, se le cosia una nariz,
se recortaban los ojos y se afiadian los bigotes hechos
de pelo. Posteriormente también se comenzaron a usar
mascaras de madera policromada que incluyen cuernos
de hueso o de madera.

El artesano mascarero Serban Tertiu en el 2018 fue reco-
nocido como Tesoro Humano Vivo por la Comision Nacio-
nal para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial
de la Unesco del Ministerio de Cultura rumano. Fabrica
mascaras de cuero y madera, como aprendié de su pa-
dre, Pavel Tertiu, también muy reconocido en el pais.




y Viento Gollection. Nacho Rovira

Theatre, Performance and Contemporary Masks

Miscaras para teatro, performances y contempordneas

=
p—
cH .
AN
cP




GIULLARE COLLARE

Author: Atelier Russo

Material: painted papier maché
Dimensions: 62x30x45

1990, Venice, Italy

Masks of the world (44)

esters and minstrels are not exactly the same thing,

of course. And we can further complicate the distinc-

tions by including troubadours, but all three have the
same origin.

The term jester refers to all those artists who, in the Mid-
dle Ages, earned their living by performing in front of an
audience, whether at court, at private parties or in town
squares: actors, magicians, mimes, musicians, storytell-
ers, animal trainers, dancers, jugglers. Between the 13th
and 14th centuries, men who lived their daily live as story-
tellers, clowns and acrobats became the bridge between
literature and the people.

For some, minstrels are considered the first true literary
professionals because they made a living from this art
and played an essential role in the dissemination of news,
ideas and entertainment. They carried out their activities
in different ways and used the most disparate techniques,
whether it was words or music, mime or singing. For oth-
ers, minstrels were lower-class travelling musicians and
clowns. Far from being considered composers, they were

164

said to merely copy and plagiarise troubadours’ songs.
They did not perform in castles or palaces, where they
were considered vulgar and foul-mouthed, but rather in
town squares.

In any case, they were all itinerant individuals who travelled
from town to town without a fixed place of residence. Min-
strels were tireless travellers, nomads by profession, who
made a living in the more or less refined entertainment
world by telling stories from more or less distant places.




GIULLARE COLLARE

Autor: Atelier Russo

Material: papel maché pintado
Dimensiones: 62x30x45

1990, Venecia, Italia
Méascaras del mundo (44)

ufones y juglares no son exactamente lo mismo,

desde luego. Y podemos complicar mas las distin-

ciones si incorporamos a los trovadores, pero los
tres tienen el mismo origen.

El término bufén se refiere a todos aquellos artistas que,
en la Edad Media, se ganaban la vida actuando frente a
una audiencia, ya fuera en la corte, en fiestas privadas
o en las plazas de los pueblos: actores, magos, mimos,
musicos, cuentacuentos, entrenadores de animales, bai-
larines, malabaristas. Entre los siglos xu y xiv, los hombres
que vivian el dia a dia haciendo de narradores, payasos y
acrébatas, se convirtieron en el Unico elemento de union
entre la literatura y el pueblo.

Para algunos, los juglares son considerados los primeros
verdaderos profesionales literarios porque vivian de ese
arte y desempefaron un papel muy importante en la difu-
sién de noticias, ideas y formas de entretenimiento. Rea-
lizaban sus actividades de diferentes maneras y utilizaban
las técnicas mas dispares, de la palabra a la musica y de
la mimica al canto. Para otros, los juglares eran musicos

166

y payasos ambulantes de clase baja, y no eran composi-
tores, ya que se limitaban a copiar y plagiar las canciones
de los trovadores. No actuaban en castillos ni palacios,
donde eran considerados vulgares y soeces, sino que lo
hacian en las plazas de los pueblos.

En todo caso, todos ellos eran personajes itinerantes que
viajaban de pueblo en pueblo sin un lugar de residencia
fijo. Los juglares fueron viajeros incansables, némadas
por profesidén, que se ganaban la vida en la farandula,
mas o menos refinada, y contando historias de lugares
mas o0 menos lejanos.




OLA
Author: designed by Peter Mitdiel

Material: plastic
Dimensions: 22,5x23x32
1992, Barcelona, Spain
Masks of the world (28)

his mask was used in Mediterraneo, mar olim-
I pico, by the theatrical group La Fura dels Baus.
The show was the core moment of the opening
ceremony of the 1992 Barcelona Olympic Games and in
which more than 1500 people participated. The Barce-
lona Olympic Stadium staged the myth of the founding of
Barcelona by Hercules after crossing the Mediterranean
Sea in his ship La Copa del Sol (according to others, Bar-
ca-nona). This myth was corroborated even by Alfonso
X of Castile in the Primera cronica general, the first His-
tory of Spain. Evidently, Barcelona was not founded by a
mythological god, but Hercules could have been a king
or, simply, a navigator discoverer who, in that case, would
certainly have been Phoenician. After conquering the land
and imposing his religion, upon returning to his homeland,
he was rewarded or recognized with a kind of glorification
that, over the centuries, became a myth.

168

The Barcelona Olympics were inaugurated on June 25,
1992, and this show, along with the already legendary in-
terpretation of the song “Barcelona” by Montserrat Ca-
ballé and Freddie Mercury, who were unable to perform
live due to the death of the British singer a few months
earlier, is an important part of the city’s history. This is,
therefore, a piece from the Alas y Viento Collection that is
especially loved when recalling its meaning.




OLA

Autor: diseno de Peter Mitdiel

Material: plastico

Dimensiones: 22,5x23x32
1992, Barcelona, Espafia
Méscaras del mundo (28)

sta mascara fue utilizada en Mediterraneo, mar

olimpico, de la Fura dels Baus, espectaculo que

constituyd el ndcleo principal de la ceremonia de
inauguracion de los Juegos Olimpicos de Barcelona de
1992 y en cuyo montaje participaron mas de 1500 perso-
nas. En el estadio de Montjuic se escenografié el mito de
la fundacion de Barcelona por Hércules tras cruzar el mar
Mediterraneo en su nave La Copa del Sol (segln otros,
Barca-nona). Este mito fue recogido como cierto incluso
por Alfonso X, «El sabio», en la Primera crdnica general, la
primera historia de Espafia. Evidentemente, Barcelona no
fue fundada por un dios mitolégico, pero Hércules pudo
ser un rey o, simplemente, un navegante descubridor
que, en ese caso, seguramente fuera fenicio. Este, tras
conquistar el terreno e implantar su religién, al regresar a
su patria fue premiado o reconocido con una especie de
glorificacion y, con el transcurso de los siglos, se convirtié
en un mito.

170

Las Olimpiadas de Barcelona se inauguraron el 25 de ju-
nio de 1992, y este espectaculo, junto a la ya también
legendaria interpretacion de la cancién «Barcelona» por
Montserrat Caballé y Freddie Mercuri, que no pudieron
actuar en directo por la muerte del cantante unos meses
antes, forma parte importante de la historia de la ciudad.
Esta es, por ello, una pieza de la coleccion Alas y Viento
especialmente querida al recordar su significado.




TRIANGLE COLLAGE

Author: Taller Arlequin (?)

Material: Papier maché
Dimensions: 25x9x26,5
1988, Peretallada, Province of Girona, Spain
Masks of the world (53)

his is a Picasso mask. Painting has clearly influ-
I enced the manufacture of contemporary masks,
just as various artistic movements such as the
avant-garde were nourished by mask related cultures. Pi-
casso himself took as a model a Congolese Mahongwe
mask from the beginning of the last century in his work
Les demoiselles d’Avignon, painted in a brothel on Avinyd
street in Barcelona. Other painters and sculptors such as
Braque and Epstein have works with profound similarities
with primitive African art. It is not surprising that these
three artists, and others, had important collections of
masks and, in general, tribal African art. Special mention
should be made of the masks by the Mexican German
Cueto that recall Picasso’s painted cardboard works.

172

It seems that this piece is the representation of a bullfight.
Picasso had a real obsession with the bull as a symbol
of Spain. The Malaga painter is credited with a phrase
that defines bullfighting as “the most Spanish thing, along
with paella, mass and the brothel.” Picasso’s fondness for
bulls became more pronounced over the years and he col-
lected tickets to the bullfights he attended, the emblems
of the bullfighting ranches that he used in his sculptures
and bullfighting cards and erotic engravings, “in which the
bull or the bullfighter are a sexual organ, male or female.”




TRIANGLE COLLAGE

Autor: Taller Arlequin (?)

Material: Papel maché
Dimensiones: 25x9x26,5

1988, Peretallada, Girona, Espafa
Méascaras del mundo (53)

sta es una mascara picassiana. La pintura ha influi-

do evidentemente en la manufactura de mascaras

contemporaneas, al igual que diversos movimien-
tos artisticos como las vanguardias se nutrieron de las
culturas con mascaras. El propio Picasso tomé como mo-
delo una mascara congolefia mahongwe de principios del
siglo pasado en su obra Les demoiselles d’Avignon, pin-
tada en una casa de citas de la calle Aviny6 de Barcelona.
Otros pintores y escultores, como Braque y Epstein,tienen
obras de profundas similitudes con el arte africano pri-
mitivo. No es pues de extrafiar que estos tres artistas, y
otros, tuvieran importantes colecciones de mascaras v,
en general, arte africano tribal. Mencién aparte merecen
las mascaras del mexicano German Cueto que recuerdan
los trabajos en cartén pintado de Picasso.

174

Parece ser que esta pieza es la representacién de una
corrida de toros. Picasso tenia una verdadera obsesion
por el toro como simbolo de Esparia. Se adjudica al pin-
tor malaguefio una frase que define la tauromaquia como
«lo mas espariol, junto a la paella, la misa y el burdel».
La querencia de Picasso por los toros se acentud con el
paso de los afios y colecciond entradas de las corridas a
las que asistia, divisas de ganaderias que utilizaba en sus
esculturas y naipes y grabados eréticos taurinos, «en los
que el toro o el torero son un érgano sexual, masculino o
femenino».




\1|UVa

Museo de la Universidad de Valladolid

GIR IDINTAR
IDENTIDAD E
INTERCAMBIOS
ARTISTICOS

Universidad deValladolid

Catedra de
Estudios sobre la Tradicion

MASKS

UNVEILING THE ARTS AND WORKS BEHIND THE MASKS

48848840 0IE 848 800 S48 B4 448 848 0. 848 040 48 04

Co-funded by
the European Union X NEENE

AMICS PERALA

UNESCO
BARCELONA




