
PROGRESO Y BIENESTAR
De las ideas sobre el progreso social

a las políticas públicas de bienestar (y su declive)

         Universidad de Valladolid                      Universidad Santo Tomás

PR
OG

RE
SO

 Y
 B

IE
NE

ST
AR

.  
De

 la
s 

id
ea

s 
so

br
e 

el
 p

ro
gr

es
o 

so
ci

al
 a

 la
s 

po
lít

ic
as

 p
úb

lic
as

 d
e 

bi
en

es
ta

r 
(y

 s
u 

de
cl

iv
e)

José María Enríquez Sánchez
Carmen Duce Díaz

Luis Javier Miguel González
Bernardo Alfredo Hernández-Umaña

Andrea Leiva Espi�a 
Hernando Sáenz Acosta

(Editores)



  
  



 
 
 
 
 
 

 
 
 

PROGRESO Y BIENESTAR 
De las ideas sobre el progreso social a las políticas 

públicas de bienestar (y su declive) 
 

  



Serie: Sociología nº 15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Progreso y bienestar : de las ideas sobre el progreso social a las políti-
cas públicas de bienestar (y su declive)  
 
Enríquez, José María. - Duce Díaz, Carmen. - Miguel González, Luis 
Javier. - Hernández Umaña, Bernardo Alfredo. -  Leiva Espitia, An-
drea. - Sáenz Acosta, Hernando.  Universidad de Valladolid, ed. 2020 
 
373 p. ; 24 cm. Sociología (Universidad de Valladolid) ; 15  
 
ISBN : 978-84-1320-109-2 
 
1. Progreso. 2.  Asistencia social. I. Valladolid : Ediciones Universidad 
de Valladolid. II. Colombia : Universidad de Santo Tomás. III. 2020 
 
316.422.42  



Editores 
José María Enríquez Sánchez 

Carmen Duce Díaz 
Luis Javier Miguel González 

Bernardo Alfredo Hernández-Umaña 
Andrea Leiva Espitia 
Hernando Sáenz Acosta 

 
 
 
 
 
 
 

PROGRESO Y BIENESTAR 
De las ideas sobre el progreso social a las 

políticas públicas de bienestar (y su declive) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                            



En conformidad con la política editorial de Ediciones Universidad de Vallado-
lid  http://www.publicaciones.uva.es/), este libro ha superado una evaluación 
por pares de doble ciego realizada por revisores externos a la Universidad de 
Valladolid. 

LOS AUTORES. VALLADOLID, 2020 
Diseño: Ediciones Universidad de Valladolid 
ISBN 978-84-1320-109-2 

Diseño de cubierta: Ediciones Universidad de Valladolid 

Motivo de cubierta: Arte urbano (fotografía de una pintura mural callejera sin título) 

Este libro está sujeto a una licencia "Creative 
Commons Reconocimiento-No Comercial – 
Sin Obra derivada" (CC-by-nc-nd). 

http://www.publicaciones.uva.es/


 

 
 
 

 
 
 

ÍNDICE 
 
 

 
Prólogo (José María Enríquez Sánchez) ................................................................................... 9 
 

Primera parte: La era del desarrollo 
 

1. Los límites de la Ayuda Oficial al Desarrollo y sus debates: pobreza y 
desigualdad (Jorge Gutiérrez Goiria e Ignacio Martínez Martínez) ............................ 15 

2. El desarrollo desde la perspectiva de género (María de la Paz Pando 
Ballesteros y Jorge Diego Sánchez) ................................................................................ 25 

3. La crisis ambiental: economía y sociedad (Luis González Reyes) ................................ 39 
 

Segunda parte: Hacia una nueva fase de postdesarrollo 
 

4. Los discursos postdesarrollistas y sus críticas (Yésica Álvarez Lugo) .......................... 57 
5. De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas 

ecosociales. Apuntes sobre las potencialidades y limitaciones del movimiento 
de Ciudades en Transiciónm (José Luis Fernández Casadevante y Nerea 
Morán Alonso) .................................................................................................................. 71 

6. Una mirada desde el desarrollo complejo (Bernardo Alfredo Hernández-
Umaña) .............................................................................................................................. 87 

7. Del decrecimiento como teoría y praxis (Joaquim Sempere Carreras) ....................... 99 
 

Tercera parte: De las ideas sobre la buena vida a su constitucionalización 
 

SECCIÓN I: LOS IDEALES DE LA BUENA VIDA EN OCCIDENTE 
 

8. De la buena vida: un planteamiento ético (Fernando Longás Uranga) .....................115 
9. De la ética sobre la buena vida a las políticas de bienestar (Jorge Alguacil 

González-Aurioles) .........................................................................................................128 



 

10. De la solidaridad como principio rector del Estado de bienestar (Rafael 
Enrique Aguilera Portales) ............................................................................................139 

11. La expropiación del bienestar desde una perspectiva de género (Jezabel 
Lucas-García y Siro Bayón-Calvo) ...............................................................................157 

12. Vida buena y sociedad: el consumo de la felicidad (Cristina Pérez Rodríguez)
 ..........................................................................................................................................169 

 
SECCIÓN II: LA CONCEPCIÓN ANDINA DE LA VIDA EN HARMONÍA 

 
13. La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir 

bien (Gabriela Chiriboga Herrera)...............................................................................183 
14. La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. 

El caso del Ecuador (Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-
Capitán) ...........................................................................................................................199 

15. Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el 
horizonte crítico latinoamericano (Paula D’Amico y Daniela Pessolano) ................219 

16. Del discurso a la práctica: la realidad económico-política del extractivismo 
(Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Esteban Bonilla Reyes) ................................235 

17. La relación conflictual entre desarrollo, Estado y tutelaje en el Buen Vivir 
ecuatoriano y el Vivir Bien boliviano (María del Rocío Pérez Gañán) .....................245 

18. Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia (Lourdes 
Constanza Barrero Fletscher) .......................................................................................257 

 
SECCIÓN III: OTRAS PERSPECTIVAS SOBRE LAS IDEAS DE LA VIDA BUENA EN EL CONO SUR 

 
19. Interculturalidad y buenos convivires: otras miradas desde el Sur (Elssy 

Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian) ...................................273 
 

Cuarta parte: El irresistible triunfo de la modernidad 
 
20. Sobre mal autoinmune de la modernidad y sus derivaciones (José Luis Muñoz 

de Baena Simón) .............................................................................................................287 
21. Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del 

biotecnopoder (Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares) ...................................299 
 
Epílogo (Carmen Duce Díaz y Luis Javier Miguel González) ............................................317 
 
Bibliografía .............................................................................................................................323 
 
Datos curriculares sobre los autores (por orden alfabético) .................................................359 
 



 

 
 
 

 
 
 
 
 

Prólogo  
 
 
 

El término “progreso” indica una dirección, expectativa de perfección. 
Esta perspectiva, posibilidad o esperanza, implica la desvinculación de la expe-
riencia actual por una futura. Por tanto, hablar de progreso comporta un desapre-
cio por el momento presente.  

Pero mientras que la esperanza tiene un carácter imaginativo, la mejora 
se estima que debe ser objetiva. Sin embargo, cabe preguntar qué signo da buena 
cuenta de esta objetividad. Para ello, debe tener un carácter demostrativo e irre-
versible. Evidencia y linealidad —o, siguiendo a Reinhart Koselleck en su Se-
mántica de los tiempos históricos, el “horizonte de expectativas” y el “espacio de 
experiencia”— son, por tanto, dos características del progreso (1993, 339 ss.). 
Una tercera viene dada por el objetivo último que se pretende y que no es otro 
sino ganar autonomía respecto de las circunstancias; lo cual vuelve a las personas 
responsables en todas sus relaciones. 

En esta relación prima la virtud de la Justicia que concreta el Derecho 
con el propósito de favorecer un pacífico orden social que en los últimos tiempos 
se ha caracterizado mediante la idea de satisfacer las necesidades del presente sin 
comprometer la capacidad de las futuras generaciones para satisfacer las suyas. 
Expresión que aglutina la idea de un tipo de desarrollo que se adjetiva como sos-
tenible. Si bien esta adjetivación ha sido la última de una larga lista de los propó-
sitos de las Naciones Unidas como una manera de precisar el derecho al desarrollo 
y su concreción en políticas de bienestar.  

No obstante, surgen una serie de problemas cuando se plantea el progreso 
y el desarrollo desde planteamientos distintos. Cuando el paradigma dominante 
era el pensamiento matemático todo avance debía ajustarse a los modos de hacer 



 

de esa disciplina y lo mismo respecto al pensamiento físico. Hoy la idea de pro-
greso, y el bienestar que debe comportar, se establece desde una sola idea econó-
mica. Se habla así de una economía establecida cuyas raíces son rastreables desde 
hace dos siglos, pero que su concreción se ha hecho patente en la llamada econo-
mía del desarrollo como una sucesión de etapas signadas por una progresiva con-
solidación de la sociedad del consumo de masas.  

En esto se cifra la idea de progreso en nuestros días. Ocurre, no obstante, 
que esta manera en exceso simplificada de concebir el bienestar y sus políticas 
públicas comporta serias contradicciones siempre que se presenta como una con-
cepción impuesta para toda persona y cultura, pero también cuando hace omisión 
de sus límites interiores y exteriores. Hablamos así, de dominación, exceso y des-
pilfarro, respectivamente. Términos que tienen su contraparte en nociones como 
las de liberación, suficiencia y conservación, que son los que dominan el actual 
debate crítico contra el univocismo desarrollista que aún persiste en nuestros días. 

Pues bien, estos son los contrastes que se analizan a lo largo de esta obra 
desde los planes internacionales y las objeciones que cabe hacerles, hasta las po-
líticas nacionales (en los ámbitos europeo y latinoamericano) y su insuficiencia 
para evidenciarse verdaderamente inclusivas toda vez que la lógica de inclusión 
social está caracterizada por las posibilidades de consumo. Una razón política 
excluyente que es necesario seguir pensando; pero también darle un nombre es-
pecífico a este mal persistente en nuestro tiempo, un poco por las ramificaciones 
de este problema y mucho por la hondura de la misma a la que pocos como en 
esta obra se han atrevido a ahondar como se debe, esto es, con un claro carácter 
multidisciplinar, entre lo que no falta la perspectiva filosófica. 

Desde varias facetas se hablará, pues, de límites y limitaciones, de nuevas 
concepciones para el ensanchamiento de márgenes que den cabida a un verdadero 
sentido de la política que —al decir de Hannah Arendt— «no tiene tanto que ver 
con los hombres como con el mundo que surge entre ellos» (1997, 118).  

La buena política, por tanto, no es otra que la acción que conduce al es-
tablecimiento de un orden pacífico entre todos sus miembros, de dentro y de fuera 
de las propias fronteras, lo que comporta respeto por las diferencias y cuidado 
ante los aprietos que no siempre son atendidos por falta de consideración.  

Algo hay que otorgar también respecto de estas desatenciones a una au-
sencia de conocimiento y en pro de esta comprensión es que se han articulado 
desde el primero al último de los capítulos de este libro que, tanto en conjunto 
como aisladamente, han requerido que se digan determinadas verdades en el es-



pacio público para dar siquiera alguna oportunidad a una acción con sentido po-
lítico; entiéndase, objetiva, firme, necesaria y consecuente para establecer una 
idea de bienestar asumible por cada uno y al alcance de todos.  

Este ha sido el cometido que nos propusimos desde el Observatorio de 
Cooperación para el Desarrollo de la Universidad de Valladolid (OCUVa), en 
comandita con el Instituto de la Paz y el Desarrollo (IPAZDE) de la sede principal 
de la Universidad Santo Tomas (USTA), y cuyo resultado entregamos al lector 
interesado, pero también crítico, respecto de los asuntos que aquí se tratan con la 
sistematicidad propia que exige cada uno de ellos y el tratamiento que sus distin-
tos autores, a quienes expresamos nuestro sincero agradecimiento, han conside-
rado más conveniente para explayarlo. De no haber permitido esa libertad de 
pluma, tan fundamental en la historia de los derechos y para la vida de las perso-
nas, no hubiéramos hecho más que, con las mismas rigideces que muchas veces 
gobiernan en el mundo académico, pecar de los mismos excesos que aún mantie-
nen inamovible todo discurso hegemónico que, a la postre, no hace sino alargar 
pesares que sabemos evitables.  

Con cada uno de los capítulos de esta obra no hemos buscado más que 
eso, cargarnos de más razones para enfrentar las derivas degradativas que resque-
brajan los lazos sociales de la buena vecindad y con ello de nuestro bienestar 
mutuo; para lo cual, aquí va, estimado lector, nuestro granito de arena para reco-
nocer lo mismo que tiempo atrás ya dijera el escritor vallisoletano Miguel Delibes 
—al comienzo de la obra Un mundo que agoniza—, que «el verdadero progre-
sismo no estriba en un desarrollo ilimitado y competitivo, ni en fabricar cada día 
más cosas, ni en inventar necesidades al hombre, ni en destruir la Naturaleza, ni 
en sostener a un tercio de la Humanidad en el delirio del despilfarro mientras los 
otros dos tercios se mueren de hambre, sino en racionalizar la utilización de la 
técnica, facilitar el acceso de toda la comunidad a lo necesario, revitalizar los 
valores humanos, hoy en crisis, y establecer las relaciones hombre-naturaleza en 
un plano de concordia». Nada más y nada menos. 

José María Enríquez Sánchez 





 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Primera parte 
 

La era del desarrollo 
 
 
 





 

 
 
 
 
 
 
 
 

1. Los límites de la Ayuda Oficial al Desarrollo y sus debates:  
pobreza y desigualdad 

Jorge Gutiérrez Goiria e Ignacio Martínez Martínez 
 
 

La Ayuda Oficial al Desarrollo (AOD) se concibió como un instrumento para 
dar solución a situaciones de carencia y desigualdad en el mundo, y sus comienzos 
pueden situarse hace más de 70 años. En torno a la AOD se fue articulando a lo 
largo de estas décadas todo un entramado de directrices, normas, relaciones e ins-
trumentos de ayuda que dieron cuerpo al sistema internacional de cooperación para 
el desarrollo. 

Sin embargo, y tras esta larga trayectoria, los resultados alcanzados son objeto 
de controversia. Mucho ha cambiado en todo este tiempo, pero la progresiva com-
plejidad en los estudios y análisis en torno al desarrollo no han calado suficiente-
mente en la cooperación internacional, ni especialmente en la AOD como 
instrumento de ésta. 

A medida que el debate sobre el desarrollo se hacía más comprensivo, aleján-
dose de la identificación del mismo con el crecimiento económico para incluir aspec-
tos ambientales, de desigualdad, problemas globales etc., se iba constatando la 
pérdida de capacidad para transformar esa realidad por parte de una cooperación in-
ternacional muy centrada en la AOD y asentada en la institucionalidad impulsada 
desde el Comité de Ayuda al Desarrollo (CAD) para su gestión. 

En este sentido, y en el marco de la globalización neoliberal, la AOD parece 
abocada a cambios profundos para asumir un nuevo papel, que debe ir unido a una 
visión más amplia y distinta de la cooperación internacional, así como a una revisión 
del propio concepto de desarrollo al que se quiere contribuir. 

El capítulo aborda estas cuestiones comenzando por repasar los logros y proble-
mas de la AOD en materia de pobreza y desigualdad, y los debates mantenidos en 



16  Jorge Gutiérrez Goiria • Ignacio Martínez Martínez 

este sentido. En segundo lugar, se estudia el paralelismo entre la crisis de la coopera-
ción y la de las propias ideas y prácticas de desarrollo a las que la misma se vincula, 
en un marco de cambios estructurales. Posteriormente, se atiende a la cuestión de las 
nuevas agendas, y sus implicaciones para la AOD y el sistema de cooperación inter-
nacional, para finalizar con unas breves reflexiones que apuntan algunos de los prin-
cipales desafíos que la cooperación está llamada a afrontar en el futuro. 
 

1.1. Los debates sobre la AOD, sus objetivos y resultados 
El inicio de la cooperación al desarrollo se sitúa en el periodo posterior a la Se-

gunda Guerra Mundial y los procesos de descolonización, ante los graves problemas 
de pobreza, y los contrastes entre los países que se consideraban desarrollados y 
aquellos que aún no lo estaban. Ya desde sus orígenes la Ayuda Oficial al Desarrollo 
juega un doble papel. Por un lado, constituye un impulso económico para los países 
que mostraban una situación de mayor atraso en su economía. Esa inyección econó-
mica, por otro lado, en un momento en el que comienza a configurarse una política 
de bloques en la posguerra, convierte a la ayuda en un instrumento de relevancia al 
servicio de la geopolítica en el escenario de la guerra fría. 

Con una aproximación economicista, y una concepción del desarrollo como 
proceso muy unido a la acumulación de capital y el crecimiento económico, la AOD 
se presentaba como un instrumento viable para lograr la convergencia entre las eco-
nomías de los denominados países en desarrollo y los países desarrollados, así como 
para dar solución a las situaciones de pobreza y privación. Con ello, además, el ejer-
cicio de la cooperación internacional contribuía a naturalizar la idea de la economía 
de mercado como el medio más adecuado para lograr el crecimiento económico y 
materializar la noción de progreso. Se trataría por tanto de lograr que los países ricos 
contribuyan al desarrollo de los pobres, acercándose a los estándares de los primeros, 
cuestión que se reflejaría en los documentos que dieron lugar a las dos primeras Dé-
cadas para el desarrollo de NNUU. 

La realidad, sin embargo, indicaba que la brecha entre unas economías y otras 
iba aumentando, y así se indica por ejemplo en el informe del Banco Mundial que 
repasaba la trayectoria de 25 años de cooperación al desarrollo (Morawetz: 1977). 
Esta misma línea del problema de la brecha entre unos países y otros desde una lógica 
desarrollista se remarcaba por otros autores (Bairoch: 1973; Seligson: 1984). 

Posteriormente, la preocupación por la desigualdad internacional siguió estando 
presente, pero comienzan a plantearse dudas sobre si la cooperación resultaría más 
eficaz que las dinámicas de la globalización y el mercado para disminuirla (Bhagwati: 
2005). En consecuencia, el papel de la cooperación para reducir la desigualdad inter-
nacional fue desapareciendo progresivamente del debate, que como veremos se cen-
trará más en las cuestiones de pobreza extrema desde comienzos de siglo. 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 17 

Entre los motivos para este menor protagonismo de los temas de desigualdad 
internacional y convergencia entre “economías desarrolladas” y “economías en desa-
rrollo” se encuentra la progresiva pérdida de sentido de la clasificación Norte/Sur, 
que va siendo sustituida por una casuística más amplia. En un marco de países emer-
gentes, y potencias que se enmarcan en los países de renta media y baja, la propia 
idea de la brecha entre esas dos realidades preclasificadas como bloques (Norte y 
Sur) resulta un tanto anacrónica. 

Por otro lado, el abordaje de la desigualdad en términos que superan la renta per 
capita por países como indicador, y que comienzan a considerar desigualdades entre 
países, dentro de los mismos, y globales (Milanovic: 2005) ha contribuido a resituar 
el debate, que sigue presente, pero no tanto unido a cuestiones como la AOD o a una 
transferencia internacional de recursos asociada, sino cada vez más vinculada con la 
reflexión en torno a la gobernanza global y a la transformación de elementos de ca-
rácter sistémico (como la fiscalidad, la desregulación, la financiarización, la desloca-
lización...) que reproducen las desigualdades. 

Junto a la disminución de la brecha Norte-Sur, la lucha contra la pobreza se 
plantea desde un comienzo como objetivo clave de la cooperación. Se pensaba que 
la AOD podría contribuir a romper los círculos viciosos de la pobreza, gracias al 
aporte de capital externo. No se trataba tanto de un alivio directo de la pobreza como 
de un efecto catalizador, que llevaría a un progresivo aumento de la renta per capita 
y a mejorar el nivel de vida en los países receptores1. 

Sin embargo, durante las primeras décadas de la cooperación al desarrollo pudo 
observarse que las tasas de crecimiento agregado no conllevaban una reducción si-
milar en la incidencia de la pobreza, y de hecho los primeros análisis mostraban es-
casos avances en esta cuestión (Pearson: 1969). Semejante constatación supuso un 
cuestionamiento de las políticas seguidas, e introdujo la necesidad de plantear nuevas 
estrategias, favoreciendo así la emergencia de un nuevo paradigma bajo el enfoque 
de las Necesidades Básicas. En este sentido, varios textos encuadrados en este enfo-
que (Stewart: 1985; Streeten: 1981) profundizaban en las diferentes maneras de en-
tender estas necesidades, en términos de mínimos vitales o bien de acuerdo a lo que 
en cada lugar se consideraría un nivel de vida decente. Debe señalarse que la preocu-
pación por la pobreza y las condiciones de vida no se opone, sino que puede contri-
buir, a solucionar el problema de la desigualdad. Esto dependerá de cómo se entienda 
la problemática de la pobreza, y de cómo se aborde y mida la propia desigualdad, 

  
1 El concepto “receptor” (en contraposición al de “donante”) ha sido empleado tradicionalmente en 
el sistema de ayuda para identificar a los países destinatarios de esta. Se trata de un concepto que 
evidencia las relaciones verticales e instrumentales construidas en torno a la ayuda oficial al desa-
rrollo. Los conceptos donante-receptor han sido revisados en los últimos años en el marco de la 
denominada agenda de eficacia de la ayuda y, si bien no han sido abandonados, su uso cada vez es 
menos hegemónico y se han sustituido en buena medida por el concepto de “socios de cooperación”. 



18  Jorge Gutiérrez Goiria • Ignacio Martínez Martínez 

cuestiones que han resultado polémicas en los debates sobre el desarrollo, dando lu-
gar por ejemplo al enfoque de derechos. En este sentido, un enfoque de la pobreza 
muy limitado a los casos extremos, junto a una mirada a la desigualdad que no cues-
tione a los percentiles de mayores ingresos, podría llevar a estrategias de lucha contra 
la pobreza que sean compatibles con aumentos de la desigualdad. 

La crisis de la AOD en los 90 vino acompañada de fuertes cuestionamientos, 
incertidumbres y debates en torno al papel y el propio sentido de la cooperación in-
ternacional (Browne: 1997), y condujo finalmente a que el discurso oficial se centrase 
en la pobreza absoluta como indicador, y más en concreto en la pobreza extrema, lo 
que en sí suponía una renuncia a otros abordajes. El Informe del Banco Mundial del 
año 1990, dedicado precisamente a la pobreza (World Bank: 1990), la definía en fun-
ción de la incapacidad de alcanzar un nivel de vida mínimo, que giraría en torno a 
dos criterios: unos mínimos para nutrición y otras necesidades elementales, y otro 
variable en cada entorno, necesario para participar en la vida social. Esta doble visión 
―que de por sí mostraba limitaciones para asumir un enfoque multidimensional de 
la pobreza, y una conexión de esta con elementos de carácter estructural y sisté-
mico― fue progresivamente abandonada para centrarse en los aspectos más básicos 
de subsistencia, en una decisión para lo que pesaron los motivos prácticos y operati-
vos, pero que lógicamente tiene implicaciones teóricas y políticas. 

A partir de su simplicidad, se abrió paso un enfoque basado en luchar contra la 
pobreza extrema en términos absolutos, no exento de cuestionamientos en cuanto a 
sus umbrales (1 dólar al día inicialmente) y metodologías (Vandemoortele: 2002), 
pero que se vio refrendado posteriormente con los Objetivos de Desarrollo del Mile-
nio (ODM), y especialmente con su primer objetivo, orientado a reducir la pobreza 
extrema a nivel mundial. 

Esta nueva orientación influiría también en la forma de abordar cuestiones como 
la efectividad de la AOD para reducir la pobreza. La AOD comenzaría a verse como 
un complemento a las buenas políticas, con un enfoque de condicionalidad, aso-
ciando los buenos resultados a determinadas políticas macroeconómicas. En todo 
caso, debe señalarse la dificultad de aportar evidencias sobre la incidencia de la AOD 
en la reducción porcentual de la pobreza absoluta, que además ha tenido una evolu-
ción muy variable en función de las zonas geográficas y los diferentes casos. 

Tampoco el posterior debate sobre la eficacia de la AOD, cristalizado en la 
Agenda de Eficacia de la Ayuda, supuso un avance sustancial en relación al abordaje 
de la pobreza y sus causas estructurales. Esta agenda se centró más en los propios 
procedimientos y las relaciones para la gestión de la cooperación internacional que 
en replantear los objetivos y la naturaleza de la cooperación para adecuarla a la natu-
raleza de los problemas del desarrollo. 

Con la Agenda 2030 y los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ODS), aunque 
partiendo de un enfoque muy diferente al de los ODM, la pobreza extrema sigue 
ocupando un lugar central (primer objetivo), y la desigualdad vuelve a tener cierto 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 19 

protagonismo. Lo más relevante, en este caso, es que pobreza y desigualdad son con-
templadas en esta agenda como dos realidades interdependientes, y en conexión tam-
bién con realidades y dinámicas que afectan también a la dimensión ambiental. Esta 
ampliación en la perspectiva en el abordaje de los problemas no garantiza, no obs-
tante, que la práctica de la cooperación internacional a partir de la gestión de la AOD 
asuma la complejidad e interdependencia que en la realidad reflejan las dinámicas 
asociadas a la pobreza y la desigualdad. 
 

1.2. Los problemas de la AOD como reflejo de los límites en el debate sobre 
desarrollo 

De lo planteado hasta ahora cabe deducir un debate inconcluso, pero dominado 
por una cierta insatisfacción con la cooperación internacional, cuyos resultados e im-
pactos distan de ser concluyentes. Debe señalarse que, entre las críticas, se encuentran 
tanto las que achacan ineficiencia a la AOD, como aquellas más frontales que ven la 
cooperación oficial como parte de la estrategia neoliberal, o las que cuestionan sus 
métricas y se preguntan a quién beneficia realmente el sistema de cooperación 
(Sogge: 2015). 

Por otro lado, una nueva cuestión se plantea cuando los resultados parecen indi-
car una tendencia positiva. Es el caso por ejemplo de la mejora reciente en algunos 
indicadores, como los de pobreza extrema. Pese al cumplimiento de metas planteadas 
en este punto en los ODM, parece claro que el factor clave aquí ha sido el gran avance 
de países como India y China, que han mejorado los indicadores globales, pero cuya 
evolución tiene una relación muy poco significativa con la AOD, flujo irrelevante en 
estos casos (Sanahuja: 2013; Unceta y Gutiérrez-Goiria: 2016). Se trata en definitiva 
de un cuestionamiento de la atribución a la AOD de los avances en cuestiones de 
desarrollo que, como veremos, sigue profundizando una situación de crisis de la 
cooperación internacional, al tiempo que afecta al debate sobre el papel de esta en el 
marco más amplio de la agenda internacional de desarrollo. 

Con todo, esta situación de crisis en la cooperación no puede separarse de los 
cuestionamientos y cambios en lo que se refiere al propio desarrollo y las estrategias 
para lograrlo (Unceta: 2013). Así, frente a los objetivos y estrategias planteados ini-
cialmente para la cooperación, derivados de una idea del desarrollo determinada (un 
proceso lineal, con los estados y sus políticas de desarrollo como protagonistas, y la 
dimensión económica como eje central), diversas cuestiones han ido ampliando el 
análisis, haciendo que en la práctica el papel y los objetivos de la cooperación al 
desarrollo se vean desbordados ante dinámicas de desarrollo de carácter sistémico y 
estructural, y decantadas a lo largo de un proceso histórico. Entre las cuestiones que 
amplían los debates y análisis en torno al desarrollo puede destacarse en primer lugar 
la sostenibilidad ambiental. Ya en el llamado Informe Meadows (1972) se indicaba 
que el modelo de desarrollo que se pretendía replicar a escala mundial no era viable, 
lo que por sí solo desmontaría la lógica inicial del sistema de cooperación existente, 



20  Jorge Gutiérrez Goiria • Ignacio Martínez Martínez 

al cuestionar la propia noción de desarrollo sobre la que este se asienta. Esto supon-
dría una llamada a incorporar como parte de los objetivos de la propia cooperación 
internacional el cuestionamiento al modelo de desarrollo dominante. Además, las di-
ferencias entre países y entornos frente a enfoques monistas, la evidencia de proble-
mas globales cuyo abordaje debe ser conjunto, las transversales desigualdades de 
género y otras cuestiones resultado de los procesos de interdependencia y transnacio-
nalización de la realidad van configurando una concepción del desarrollo muy dife-
rente a la de épocas pasadas. Al tiempo, y en consecuencia, van también provocando 
una progresiva pérdida de lugar y de capacidad de transformación de la cooperación 
y la AOD tal como estaban planteadas, lo que, sin cuestionar necesariamente el sen-
tido de la cooperación, constituye una clara llamada a su revisión y replanteamiento. 
La propia concepción de lo que la cooperación internacional debería abarcar presenta 
sesgos muy relevantes, y por ejemplo las propuestas de Nuevo Orden Económico 
Internacional planteadas ya hace décadas, y que inciden en aspectos de comercio o 
poder, representan un enfoque radicalmente diferente y abordado tan solo de manera 
muy marginal a través de miradas y prácticas críticas de la cooperación, y por lo tanto 
distantes de la corriente principal del sistema de ayuda oficial al desarrollo. 

Junto a estos debates, más propios del ámbito de los estudios del desarrollo, es 
necesario entender el contexto dominante de la ortodoxia neoliberal, que plantea la 
inserción en el mercado como la clave para la prosperidad individual y colectiva. La 
hegemonía del Consenso de Washington, bien en su versión más radical o de forma 
más matizada, dejaba poco margen a la cooperación como estrategia, y su papel que-
daba relegado, en el mejor de los casos, a paliar situaciones de emergencia o extre-
mas, mitigando las contradicciones más extremas de la globalización. 

El propio papel de las instituciones y los estados, central en las ideas clásicas de 
desarrollo, se ve limitado a medida que se va profundizando en la globalización de 
enfoque neoliberal. Desde un punto de vista favorable a la creciente liberalización y 
desregulación, el Estado se observa como un obstáculo para el libre funcionamiento 
del mercado y su papel de distribución de bienes y servicios. Y desde un punto de 
vista diferente, partiendo de un enfoque fuerte de gobernanza global, también se cues-
tiona el limitado papel de la cooperación centrada en el desarrollo desde una perspec-
tiva estatocéntrica, en la medida en que limita el desarrollo de un marco para la acción 
colectiva multinivel. Todo ello afecta de lleno a los debates sobre el desarrollo y al 
papel que la cooperación internacional está llamada a desempeñar en la gobernanza 
global del desarrollo, lo que desafía a una concepción de la cooperación muy centrada 
en la AOD y en el CAD como espacio de articulación de esta. 

Las propias respuestas a las cuestiones y debates que van surgiendo en el sistema 
oficial de ayuda, como la iniciativa en favor de la Eficacia de la Ayuda, lanzada en 
París en 2005 y posteriormente difuminada hasta su desaparición, han tratado de so-
lucionar los problemas de fondo con soluciones tecnocráticas, como si el problema 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 21 

se encontrara en la cadena de la ayuda y su gestión, y no en la propia concepción de 
la cooperación, con una dimensión más amplia que el perímetro de la ayuda. 

Estas tensiones y planteamientos trasladan la crisis de la cooperación a un ám-
bito que va mucho más allá de lo técnico, afectando a su propia concepción (Unceta, 
2013). El sistema de cooperación internacional, en consecuencia, se encuentra en un 
momento de cierta tensión en el que se producen diferentes tendencias y orientacio-
nes. Por un lado, parece acusar una inercia histórica que le impide abordar el necesa-
rio cambio de plano que los cambios en el contexto global y en el propio debate sobre 
el desarrollo reclaman. Así, el sistema de ayuda dominado por el CAD de la OCDE 
va resultando cada vez más anacrónico y menos influyente. Por otro lado, no obs-
tante, se vislumbran, más allá de la AOD, otras formas de cooperación (bajo el para-
guas de la cooperación Sur-Sur, de la acción de la sociedad civil o de otros actores 
como las universidades), otros foros (a partir del impulso de NNUU, especialmente 
a través del Foro de Cooperación para el Desarrollo del ECOSOC, y de otros actores 
regionales) y en definitiva otras relaciones entre agentes, instrumentos y objetivos, 
que van constatando la necesidad de superación de un marco que evidencia señales 
de agotamiento. 

Este proceso de transición en el amplio y complejo sistema de cooperación in-
ternacional para el desarrollo ha cobrado un impulso especial a raíz de la aprobación 
de la Agenda 2030 para el Desarrollo Sostenible. La necesidad de articular el debate, 
y la coordinación de la cooperación internacional para el cumplimiento de esta 
agenda desde ámbitos más democráticos y representativos, demandan una reconfigu-
ración de los espacios y actores que configuran el sistema internacional de coopera-
ción para el desarrollo. 
 

1.3. La globalización, la ampliación de la agenda y la progresiva pérdida de re-
levancia de la AOD 

Resultado de los cambios en el contexto global, en los debates sobre el desarro-
llo y en la agenda internacional de desarrollo, se observa un progresivo declive de la 
AOD. Esta pérdida de peso y de capacidad de influencia se refleja claramente al com-
pararla con otros flujos de financiación del desarrollo. Así, si bien se mantiene o crece 
ligeramente en términos absolutos, la ayuda pierde relevancia progresivamente en 
términos globales frente a flujos como las remesas, o la Inversión Extranjera Directa 
(IED). Según los últimos datos del Banco Mundial disponibles (septiembre 2020), las 
Remesas de emigrantes recibidas por el conjunto de países de renta media y baja 
supusieron casi el triple (2,9 veces) del importe total de AOD en 2018, mientras la 
IED supuso 3,7 veces la AOD. Aun considerando los diferentes impactos y natura-
leza de estos flujos, es evidente que el propio proceso de globalización, en su vertiente 
comercial y financiera, hace que la relevancia de la AOD como flujo internacional 
sea cada vez menor. 



22  Jorge Gutiérrez Goiria • Ignacio Martínez Martínez 

Con esto no quiere decirse que la AOD no tenga una importancia clave aún en 
algunos contextos, donde contribuye de manera importante al mantenimiento de los 
servicios básicos. De acuerdo a los datos del Banco Mundial, en 2018 la AOD supuso 
más del 5% del Ingreso Nacional Bruto en 41 países, en muchos casos de África 
Subsahariana, y en 24 de ellos este importe superaba el 10%. Lo que se plantea es 
que, en todo caso, su capacidad como instrumento para generar cambios globales es 
muy limitada, y ha cambiado respecto a décadas pasadas, en las que suponía un flujo 
internacional más relevante. 

Esta progresiva pérdida de relevancia queda aún más patente al revisar la lista 
de objetivos para el desarrollo que van fijando las nuevas Agendas de desarrollo, 
cuyo alcance queda en muchos casos muy alejado de la AOD, e incluso de un con-
cepto más amplio como la cooperación internacional. Se trata de objetivos que apelan 
a elementos como la provisión de bienes públicos globales, la transformación de ele-
mentos sistémicos que consolidan el actual modelo de desarrollo dominante, o la bús-
queda de acuerdos multinivel para afrontar problemas globales, lo que exige, además 
de acciones de colaboración en el marco de la cooperación internacional, una acción 
colectiva global coherente con los principios del desarrollo sostenible. 

En este sentido, las llamadas Agendas recogen un listado de tareas o logros pen-
dientes, combinando propuestas, metas e indicadores. Más que un avance en los de-
bates sobre desarrollo o sus posibles estrategias, resumen objetivos ya planteados en 
otras cumbres, aunque sin fijar de forma clara responsables, ni por supuesto un ca-
mino que vaya de la identificación de problemas y sus causas al subsiguiente diseño 
de estrategias para solucionarlos. 

En el caso de los ODM, que concretaban algunos aspectos de la Declaración del 
Milenio, la lista de 8 objetivos, muy centrados en la pobreza y sus síntomas, fue 
acompañada en muchos casos con cálculos sobre el necesario aporte de AOD nece-
sario para su cumplimiento. La realidad es que, en todo caso, esos aportes serían ne-
cesarios, pero no suficientes para los objetivos propuestos, dados otros determinantes 
y condiciones mucho más relevantes, que cuestionan la relación entre el cumpli-
miento de objetivos y la AOD (Clemens et al.: 2007). 

En el caso más reciente de la Agenda 2030 y los ODS la cuestión es más evi-
dente. Partiendo de un diagnóstico más afinado, y de una visión más amplia y global 
de los problemas del desarrollo, supone sin embargo un nuevo desafío a la AOD en 
particular, y a la cooperación para el desarrollo en general, en cuanto a su protago-
nismo para el cumplimiento de los objetivos de desarrollo a nivel global. 

Este desafío, sin ignorar que incorpora elementos de amenaza para las visiones 
más inmovilistas y tecnocráticas de la ayuda, bien puede ser visto como una oportu-
nidad para el abordaje de los problemas globales desde una perspectiva que sitúe el 
desarrollo sostenible en el centro de las respuestas políticas, y que resitúe a la coope-
ración internacional como parte de estas respuestas. En este sentido, se constata que 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 23 

la propia amplitud de la tarea hace necesario un abordaje conjunto, al estilo del pro-
puesto por la Coherencia de Políticas para el Desarrollo, que reconoce que la coope-
ración internacional tiene un papel limitado en la respuesta a los problemas del 
desarrollo y en la transformación del modelo de desarrollo dominante. Pero implica, 
al mismo tiempo, una mayor asunción de las responsabilidades de los diferentes ac-
tores en la respuesta a los problemas globales, y por lo tanto un potencial avance 
hacia la construcción de un mundo más justo y sostenible. 

Además, en tanto que parte de las respuestas a los problemas de la sociedad 
global, la existencia de un contexto global de cambios y la aprobación de la Agenda 
2030 sitúan a la cooperación internacional ante una oportunidad de replantear su pa-
pel, su composición y su funcionamiento. Es de esperar, en este sentido, que una 
Agenda tan comprensiva como la planteada para 2030 incorpore un amplio esfuerzo 
de replanteamiento del sistema de cooperación, sus protagonistas, instrumentos y al-
cance. No hacerlo, socavaría considerablemente las posibilidades de éxito de la 
agenda, y aceleraría el proceso de declive de la AOD y la cooperación internacional. 

En consecuencia, algunos de los cambios que demanda el sistema de coopera-
ción internacional en el contexto y las necesidades de la nueva agenda se ven refleja-
dos en una mayor importancia del espacio de Naciones Unidas. Es destacable, en este 
sentido, la emergencia del Foro de Cooperación para el Desarrollo del ECOSOC 
como actor del sistema de cooperación internacional. 

Puede observarse cómo, en este contexto, el ECOSOC está asumiendo un papel 
más relevante en el sistema de internacional de cooperación para el desarrollo, 
abriendo espacios a nuevos actores, asumiendo tareas de coordinación, elaborando 
doctrina y disputando el papel central ―y centrado en la AOD― que ha jugado hasta 
ahora el CAD (FCD/ECOSOC: 2016 y 2018). 
 

1.4. Reflexiones finales 
De lo expuesto hasta ahora cabe concluir en primer lugar que no es realista la 

pretensión de mejorar las condiciones de vida en el mundo únicamente desde un ám-
bito tan cerrado como la AOD, o incluso desde la cooperación internacional en un 
sentido más amplio. Más allá de prácticas exitosas que puedan darse a cierta escala, 
son necesarios otros abordajes que engloben la totalidad de las políticas domésticas 
e internacionales. 

No obstante, la cooperación internacional debería jugar un papel importante en 
el marco de la acción colectiva multinivel ante los problemas globales. La cuestión 
aquí es la imprescindible revisión de la cooperación para atender a estos nuevos retos, 
frente a un funcionamiento oficial anclado a una inercia histórica. 

La propia ampliación de la agenda, y los objetivos de desarrollo refuerzan la 
necesidad de superar el marco de la AOD, transitando hacia una lógica de Coherencia 
de Políticas para el Desarrollo. En este sentido, cuestiones como la gestión de los 



24  Jorge Gutiérrez Goiria • Ignacio Martínez Martínez 

riesgos globales, la fiscalidad internacional o los bienes públicos, que superan los 
marcos nacionales, requieren sin duda un fuerte componente de cooperación interna-
cional, con una perspectiva diferente, que podríamos enmarcar en la gobernanza glo-
bal del desarrollo. La relevancia de la AOD y la cooperación vendrá marcada por su 
capacidad para replantear su papel, objetivos e instrumentos en este contexto, y así 
formar parte de las respuestas globales frente a los problemas comunes, aportando el 
componente insustituible de solidaridad internacional. 

De cara a esta necesaria transformación, la ampliación del análisis sobre el desa-
rrollo y su problemática que subyace en la Agenda 2030 puede servir de apoyo. Sin 
embargo, resulta ingenuo pensar que la simple formulación de objetivos (sin respon-
sabilidades asociadas) vaya a revertir situaciones de poder y corregir asimetrías o 
tendencias firmemente establecidas, que consolidan el modelo de desarrollo domi-
nante pese a la evidencia de su insostenibilidad social y ambiental. 

En este sentido, la falta de una lógica y de estrategias solventes que respalden 
las Agendas las puede convertir en listas de objetivos deseables sin responsables ni 
hoja de ruta, que no supongan cambios sustanciales ni cuestionen los elementos más 
problemáticos del modelo de desarrollo. Frente a esto, la incorporación de la refle-
xión y los debates críticos sobre el desarrollo a la práctica de la cooperación interna-
cional puede erigirse en un elemento central para replantear su papel, y contribuir a 
una interpretación más crítica y transformadora de la agenda internacional de desa-
rrollo, que promueva la coherencia en el debate sobre los objetivos, las responsabili-
dades y los medios para alcanzarlos. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

2. El desarrollo desde la perspectiva de género 
María de la Paz Pando Ballesteros y Jorge Diego Sánchez 

 
 
Todavía en pleno siglo XXI más de la mitad de las personas que viven en con-

diciones de pobreza extrema son mujeres. Entre las causas que han provocado y que 
mantienen esta discriminación se encuentran su mayor dificultad para acceder a los 
recursos o a los puestos de toma de decisiones, así como su mayor vulnerabilidad 
ante los abusos sexuales o el recorte de libertades individuales, entre otras muchas. 
En el fondo de estas desigualdades subyace la persistencia del sistema patriarcal y la 
perpetuación de roles de género que provocan que las mujeres cuenten con mayores 
dificultades que los hombres para desarrollar una vida digna, especialmente en los 
países del Sur. 

Es preciso tener en cuenta algunas consideraciones a la hora de abordar las re-
laciones entre mujer, género y desarrollo, así como las políticas implementadas para 
transformar las situaciones de discriminación y desigualdad femeninas. En primer 
lugar, no hay que olvidar que solventar dicha realidad forma parte del proceso de 
conquista y reconocimiento de los derechos de las mujeres, también de los económi-
cos, aunque no solo, como derechos humanos. 

Revertir desigualdades e inequidades por razón de sexo requiere de una refor-
mulación de políticas públicas ad hoc que responda a las necesidades de la ciudadanía 
o de parte de ella, y se vaya adaptando a las realidades sociales de cada momento 
(Astelarra, 2005).  

No obstante, no basta con realizar únicamente un análisis ligado al género, ade-
más de ello, en los estudios sobre el desarrollo debe también tenerse en cuenta las 
características sociales y culturales de cada mujer, especialmente en un mundo glo-
balizado como el actual. No en vano, el fenómeno de la globalización se encuentra 



26 María de la Paz Pando Ballesteros  •  Jorge Diego Sánchez 

íntimamente relacionado con el desarrollo y el género. La globalización es conside-
rada un proceso eminentemente económico, caracterizado por políticas neoliberales 
y de libre mercado que no han hecho sino agrandar las diferencias entre ricos y po-
bres, entre unos países y otros y entre hombres y mujeres (Maquieira, 2006), intro-
duciendo cambios significativos en las condiciones de vida de estas últimas, 
especialmente de las de los países menos desarrollados (Pando Ballesteros: 2009, 
209-230). Otras lecturas de la globalización la definen como un fenómeno que posi-
bilita la convivencia de culturas, después de superar y transformar los intereses neo-
liberales (Brah: 1996, 61-74) inciden en los roles y condiciones de las personas 
migrantes de esos países menos desarrollados a su llegada a los más “avanzados eco-
nómicamente”.  

Así, una concepción integral del desarrollo implica no solo la formación de las 
capacidades, sino también la participación en la sociedad. Por tanto, el desarrollo no 
será socialmente sostenible mientras una parte de la población, en este caso las mu-
jeres, permanezca excluida de la actividad económica y de la participación política. 
 

2.1. Evolución de las estrategias de desarrollo desde la perspectiva de género 
No está demás insistir en que a lo largo de la Historia las mujeres siempre han 

participado en el desarrollo de los pueblos, aunque, con frecuencia, su papel produc-
tivo ha quedado invisibilizado bajo las denominadas labores domésticas, sin importar 
que su trabajo e ingresos fueran imprescindibles para la supervivencia familiar. 

A pesar de dicha contribución, la inclusión de las mujeres y del género en los 
análisis económicos y en los relativos al desarrollo ha comenzado de forma muy tar-
día. Todavía en la primera década del desarrollo, 1960-70, Naciones Unidas no men-
cionaba a las mujeres de forma específica; con anterioridad a esa fecha solo algunas 
feministas insistían en que el análisis económico, así como el de la deuda debía estar 
ligado al género dado el enorme impacto que tenían dichos aspectos sobre las muje-
res, especialmente las de determinadas zonas del planeta. 

Las estrategias de desarrollo durante la década de los 60 estuvieron centradas en 
conseguir la modernización de los países menos desarrollados a través de la indus-
trialización y la transferencia tecnológica. En este sentido, el enfoque del bienestar, 
el primero de los adoptados en la planificación del desarrollo, pretendía mejorar la 
situación económica familiar. Sin embargo, consideraba a las mujeres como recepto-
ras pasivas del proceso, es decir, como consumidoras y usuarias de recursos cuyo rol 
fundamental era la maternidad que se convertiría en su mayor contribución al desa-
rrollo. 

No obstante, al final del periodo las agencias internacionales de ayuda al desa-
rrollo empezaron a implementar programas dirigidos a reducir el crecimiento demo-
gráfico mediante el control de la natalidad, convirtiendo a las mujeres en responsables 
de la limitación del tamaño de las familias. 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 27 

Sería a principios de los años 70 cuando toda una corriente de publicaciones y 
de activismo, promovido por feministas implicadas en cuestiones de desarrollo, de-
nunciaran que los planificadores actuaban con supuestos estereotipados sobre las mu-
jeres, tratando de visibilizarlas como categoría de investigación y reivindicando que 
fueran tenidas en cuenta en las políticas de desarrollo. 

Entre dichas pioneras cabe citar a Ester Boserup (Cruz: 1999), en cuyos estudios 
destacó el rol productivo de las Mujeres del Tercer Mundo, denunciando que, aunque 
eran ellas quienes principalmente contribuían a la productividad básica de sus comu-
nidades, principalmente en la agricultura, su aportación no quedaba reflejada ni en 
las estadísticas, ni en la ejecución de proyectos de desarrollo.  

Debido a las presiones señaladas, los organismos internacionales y las agencias 
de desarrollo se vieron obligados a empezar a reconocer que las mujeres habían sido 
marginadas del proceso de desarrollo, que, sin embargo, ocupaban una posición clave 
en el mismo y que para que dicho desarrollo tuviera éxito y fuera sostenible debería 
tenerse en cuenta su trabajo. A partir de ese momento empezaron a llevarse a cabo 
distintas iniciativas políticas y proyectos para mejorar las condiciones de las mujeres 
del Tercer Mundo con bajos ingresos. 

En ese contexto, en la segunda década del desarrollo (1970-80), Naciones Uni-
das señalaba ya la importancia de la “plena integración de las mujeres en el esfuerzo 
global de desarrollo”, mientras que las Agencias Especializadas de Naciones Unidas 
para la década de las mujeres, 1975-85, pilotaban el cambio de una preocupación 
centrada en el rol de la mujer dentro de la familia, a una comprensión del empleo de 
las mujeres (Moser: 1991, 57).  

Este avance dio lugar a la corriente conocida como “Mujeres en el Desarrollo”, 
MED, auspiciada por la Agencia Internacional para el Desarrollo de los Estados Uni-
dos, basada en la lógica de que el proceso de desarrollo hacia una sociedad más justa 
avanzaría mejor si las mujeres formaran parte del mismo (Moser: 1998, 4).  

Dicha corriente enfatizaba el papel productivo de las mujeres y su presencia en 
la sociedad, aunque explicaba su subordinación por su exclusión del mercado laboral 
y consideraba a las mujeres de forma aislada, buscando soluciones parciales, enmar-
cadas generalmente en enfoques tradicionales que no cuestionaban ni la división so-
cial del trabajo, ni el cambio de las relaciones familiares (Portocarrero y Ruiz Bravo: 
1990, 35).  

Son varias las aproximaciones al desarrollo realizadas desde el enfoque MED, 
sus periodos de aplicación son orientativos y, en ocasiones, incluso se producen si-
multáneamente. 

El enfoque de la equidad, dentro ya de la tendencia MED, reconocía el rol pro-
ductivo de las mujeres como agentes económicos, especialmente en la familia y de-
fendía su acceso al empleo y al mercado, identificándolas como participantes activas 
en el desarrollo. 



28 María de la Paz Pando Ballesteros  •  Jorge Diego Sánchez 

El impulso de la declaración del Año Internacional de la Mujer que dio lugar a 
la Primera conferencia mundial sobre la mujer, celebrada en México en 1975, y a la 
Década de la Mujer, de 1976 a 1985, permitió modificar las bases de la desigualdad 
de género, y favoreció que, a mediados de los 70, el enfoque de la equidad intentara 
desviar la atención de la estrategia del bienestar a la de la igualdad de las mujeres. 
Para conseguir esta última se requería una mejor educación y capacitación de las mu-
jeres que les permitiera aumentar sus oportunidades de empleo y acción política. 

Esta propuesta que evidenciaba el impacto negativo en la igualdad que tuvieron 
las anteriores estrategias de desarrollo, se encontró con grandes dificultades para ser 
plasmada en políticas de desarrollo al suponer elevados costes económicos y políticos 
a los que, tanto las agencias de desarrollo como los gobiernos, no estaban dispuestos. 

Al no aplicarse los programas de igualdad de oportunidades, la retórica de la 
equidad no tuvo los resultados esperados y la pobreza continuó creciendo. En aras de 
paliarla se adoptó un enfoque antipobreza. El cambio de enfoque coincidió con la 
formulación de modelos alternativos de economía y desarrollo social, orientados a 
erradicar la pobreza destacando el rol de las mujeres en la satisfacción de las necesi-
dades básicas, pero promoviendo actividades tradicionalmente femeninas. Tampoco, 
en esta ocasión, se pretendió cambiar la estructura del trabajo; el femenino siguió 
considerándose secundario respecto al masculino (Hernández Zubizarreta: 1999, 67-
79), y permaneció como una jornada añadida a las tareas del ámbito privado, mante-
niendo la idea de que las desigualdades económicas entre hombres y mujeres estaban 
vinculadas a la pobreza, en lugar de a las diferencias entre los géneros.  

La idea de lograr el desarrollo centrándose en los más necesitados aportaba a las 
políticas de desarrollo una dimensión social con elementos redistributivos que antes 
no se había planteado. A tal fin el Estado pasó a tener una participación activa, la 
Organización Internacional del Trabajo (OIT) lanzó un programa de empleo a nivel 
mundial y el Banco Mundial (BM) comenzó a hablar de erradicar la pobreza absoluta. 
Estas medidas impulsaron la estrategia de la satisfacción de las necesidades básicas, 
que propició proyectos centrados en el rol productivo, asumiendo que para paliar la 
pobreza y lograr un mayor crecimiento económico se requería mayor productividad 
por parte de las mujeres de los hogares pobres. Las economistas feministas seguían 
insistiendo en que la falta de acceso de la mujer a la tierra y al capital, así como la 
discriminación en el mercado laboral, seguían estando en la base de la subordinación 
de los hombres a las mujeres. 

Tales denuncias propiciaron que en los años 80 Naciones Unidas, en su proceso 
de reconocimiento de la mujer como sujeto y objeto de desarrollo, declarara a las 
mujeres «agentes y beneficiarias en todos los sectores y a todos los niveles del pro-
ceso de desarrollo». Se favorecía así la aparición del enfoque de la eficiencia o pro-
ductividad dentro de la tendencia MED, que consideraba que a mayor participación 
femenina en el desarrollo correspondería mayor equidad entre hombres y mujeres. 
Sin embargo, la implementación de este enfoque coincidió, en los años 80, con la 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 29 

crisis económica mundial, el ascenso de la filosofía de libre mercado, el aumento de 
la deuda externa y los programas de ajuste estructural del Fondo Monetario Interna-
cional (FMI) y del Banco Mundial (BM). 

La referida situación de crisis provocó que el aumento incontrolado de los tipos 
de interés de los préstamos, que con tantas facilidades habían sido concedidos a fina-
les de los años 60 y principios de los 70, impidiera, una década después, que muchos 
países pudieran seguir pagando los intereses de dichos créditos, que otros tuvieran 
que pedir más dinero prestado para poder hacerles frente, y que a otros se les limitara 
los créditos ante la falta de garantía para devolverlos. Situación ante la que se acon-
sejó a los países que ejercieran un férreo control monetario y que se concentraran en 
las actividades comerciales y en las exportaciones. 

Las consiguientes políticas gubernamentales de ajuste centradas en los recortes 
de servicios públicos, tales como asistencia social, educación, salud, servicios socia-
les, transporte público etc., tuvieron una enorme repercusión sobre las mujeres. No 
solo provocaron la pérdida de trabajo de muchas de ellas, sino que, ante la reducción 
de los salarios, aquellas que pudieron conservar sus empleos tuvieron que trabajar el 
doble para poder seguir cobrando lo mismo. Por otro lado, las mujeres vieron dupli-
cadas sus jornadas laborales al tener que asumir tareas de cuidado que hasta el mo-
mento de los recortes habían estado en manos de los servicios públicos, mientras que 
el acceso a aquellos que se mantenían se dificultaba para muchas mujeres que tenían 
que duplicar sus esfuerzos para acceder a ellos, como por ejemplo caminar el doble 
de distancia. 

Ante dichas repercusiones, las economistas feministas reaccionaron reivindi-
cando la necesidad de contabilizar el tiempo de trabajo real de las mujeres, muy su-
perior al estimado por las políticas de ajuste estructural que excluían las tareas 
reproductivas de la economía, y denunciando que la carga de la deuda se estaba ne-
gociando en términos de calidad de vida de las mujeres.  

Influyen además en la feminización de la pobreza determinadas prácticas cultu-
rales propias de sociedades patriarcales. La preferencia del hijo varón para acceder a 
la educación, a la propiedad, o a la herencia familiar en diferentes zonas de Asia, 
África o en la India, entre otros lugares, dificulta el acceso de las mujeres a los recur-
sos. Los infanticidios femeninos en China, o en determinadas zonas de la India pro-
vocan escasez de mujeres casaderas que desemboca en prácticas como la poliandria, 
caracterizada por matrimonios en los que los hombres comparten esposas, con la so-
brecarga el trabajo que ello implica para las mujeres que han de ocuparse de todas las 
labores domésticas. Sin llegar a situaciones tan extremas, en innumerables países, en 
épocas de recortes, las familias tuvieron que elegir entre la educación del hijo o la de 
la hija (Hernández Zubizarreta: 1999, 47-65), resultando éstas generalmente sacrifi-
cadas con las consecuencias laborales, económicas y sociales que eso implica.  



30 María de la Paz Pando Ballesteros  •  Jorge Diego Sánchez 

Por tanto, podemos afirmar junto a Moser (Moser: 1993) que la visión produc-
tivista del enfoque de la eficiencia responde a las necesidades materiales a costa de 
más horas de trabajo femenino y aumento del trabajo no remunerado.  

Esta tendencia presuponía que las mejoras en la productividad beneficiarían las 
condiciones económicas de toda la sociedad y por ende también de las mujeres. Sin 
embargo, el tiempo ha mostrado que el aumento de la productividad no es suficiente 
para superar las condiciones y la posición de la mujer en la sociedad, como no lo fue 
tampoco su acceso al mercado de trabajo, insuficiente para garantizar su independen-
cia y autonomía, ni se ha puesto fin a las desiguales en el ámbito público. 

En efecto, el trabajo remunerado no siempre representa una salida a la precarie-
dad femenina. Procesos como la globalización ahondan la segregación tanto horizon-
tal como vertical del mercado de trabajo, en el que la feminización del mercado 
laboral ha supuesto un descenso general de los salarios y posteriormente la desapari-
ción del lugar de trabajo femenino y el traslado de su actividad al hogar (Hernández 
Corrochano: 2007, 315-325).  

Fue el fracaso de las políticas públicas de igualdad de oportunidades, las más 
generalizadas a nivel internacional, junto a las críticas feministas a dicho enfoque las 
que dieron lugar a la aparición de nuevos modelos promovidos por mujeres del Ter-
cer Mundo2.  

Como es sabido, las políticas de igualdad de oportunidades tenían como objetivo 
general el acceso al espacio público, pero, como se apuntaba, se ha constatado que la 
mera modificación de la legalidad no produjo inmediatamente cambios en la realidad 
social de las mujeres, porque las condiciones para la participación de hombres y mu-
jeres en el ámbito público no son las mismas, porque existen trabas culturales y por-
que para las mujeres el acceso a la esfera pública no cambia las responsabilidades en 
el ámbito privado. La familia no fue tomada en cuenta al teorizar sobre la discrimi-
nación femenina, ni fue considerada como una unidad de producción de bienes y 
servicios fundamentales para el funcionamiento de lo público (Astelarra: 2005, 85).  

El cambio de política fue planteado en la Tercera Conferencia Mundial de las 
Mujeres, celebrada en Nairobi, en 1985 (Rodríguez Manzano: 2008), donde se de-
fendió el empoderamiento (empowerment)3 como mecanismo para desafiar al pa-
triarcado, transformar las estructuras e instituciones que reforzaban la discriminación 

  
2 La red de las mujeres del Sur DAWN-MUDAR presentó el informe “Desarrollo, crisis y enfoques 
alternativos. Perspectivas de la mujer en el Tercer Mundo”, en el Foro Alternativo de la 3ª Confe-
rencia Mundial de las Mujeres en Nairobi, en 1985. 
3 Este concepto surge como una estrategia impulsada por el movimiento de mujeres del Tercer 
Mundo, en la III Conferencia sobre la Mujer de Nairobi (1985), para cambiar la vida de las mujeres 
y trasformar las estructuras sociales. Dicho término reconoce las desigualdades entre hombres y 
mujeres, y sitúa los orígenes de la subordinación en las relaciones familiares, aunque subrayando 
que dicha subordinación se manifiesta de manera diferente, según la etnia, la clase, la historia co-
lonial, la posición en el orden económico internacional, etc. Del mismo modo, dicho concepto tiene 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 31 

y la desigualdad y permitir a las mujeres el acceso a los recursos materiales, a la 
información y al poder. En dicho enfoque prevalecía el principio de autonomía de la 
mujer tanto física, controlando la propia sexualidad y fertilidad, como económica, 
accediendo a los medios de producción, y política, participando en el poder y en el 
ámbito sociocultural. En suma, el enfoque del empoderamiento plantea como estra-
tegia básica dar poder y consolidar las organizaciones de las mujeres. En la línea de 
la economista india Anita Anand que explicaba que «para que las mujeres llegaran a 
ser una fuerza vital en sus sociedades, el cambio tendría que fundamentarse en una 
teoría del desarrollo que abrazara el feminismo» (Hernández Zubizarreta: 1990, 75).  

Frente a la limitación de las políticas públicas de igualdad se consideró necesario 
responder con un paquete de medidas diferente que permitieran corregir la desventaja 
inicial de las mujeres en el ámbito público. La acción positiva implica primar a una 
mujer que es sujeto de desigualdad sobre un hombre. Sin embargo, las discrimina-
ciones persistían a pesar de aplicar las nuevas políticas porque seguía sin transfor-
marse su rol en el ámbito privado. Superar dicha situación implicaba no solo 
modificar los roles individuales sino la organización social que los sustenta. 

La estrategia del empoderamiento tampoco recibió suficiente apoyo por parte 
de los gobiernos y de las agencias financiadoras al suponer una amenaza para el orden 
establecido, dejando a los grupos de mujeres del Tercer Mundo al albur de los recur-
sos de las ONGs. 

No obstante, el debate generado permitió, a partir de los años noventa, desplazar 
la concepción de políticas orientadas a la inclusión de la “Mujer en el Desarrollo”, 
MED, a la concepción de “Género en el Desarrollo”, GED, y definir herramientas y 
metodologías para la planificación. 

El enfoque GED sostiene que centrarse en la mujer de forma aislada no resolvía 
la causa del problema, que no es sino la subordinación respecto al hombre, sino que 
debía incorporarse al análisis la importancia de las relaciones de poder y de género 
para poder cambiar las desigualdades que, a su vez, están asociadas a factores como 
la clase, la etnia, la cultura y edad, por ejemplo. Este nuevo planteamiento venía 
siendo defendido, desde finales de los 70, por las organizaciones de mujeres y de 
funcionarias de organismos internacionales que fundamentaban su postura en los 
avances de la teoría feminista, y en el desarrollo de conceptos como género y empo-
deramiento.  

  
relación directa con el de poder pues las mujeres aspiran a estar donde se toman las decisiones que 
afectan a su futuro y al de sus sociedades, al mismo tiempo que tiene vinculación con la autonomía, 
entendida como un proceso de negociación con diferentes espacios, como el Estado. El empodera-
miento es, en definitiva, la más importante estrategia de las mujeres tanto a nivel individual como 
a través de organizaciones para ganar poder por sí mismas mediante acciones participativas (León: 
1996, 187-218). 



32 María de la Paz Pando Ballesteros  •  Jorge Diego Sánchez 

El derecho de todas las personas, también de las mujeres, a participar en igual-
dad en la toma de decisiones relativas a políticas y programas de desarrollo que les 
afectan, así como a disfrutar de sus beneficios, fue reconocido además de en la III 
Conferencia sobre la Mujer de Nairobi, en la Conferencia de Derechos Humanos ce-
lebrada en Viena (1993), en la Conferencia de Población de El Cairo (1994), en la 
Cumbre de Desarrollo Social de Copenhague (1995) y en la IV Conferencia sobre la 
Mujer de Beijing (1995). En todas ellas se fue forjando un nuevo paradigma desti-
nado a orientar las políticas de desarrollo y la cooperación internacional a favor de 
un desarrollo humano sostenible en todo el mundo (Hernández Zubizarreta: 1990, 
68).  

En la misma línea, el enfoque GED cuestionaba el modelo de desarrollo domi-
nante, proponiendo como alternativa un desarrollo humano sostenible y equitativo, 
alejado de la ruptura entre los ámbitos privado y público y entre las labores produc-
tivas y las reproductivas, reduccionismos que habían condicionado las relaciones so-
ciales entre los géneros.  Para que esta tendencia permeara de forma más efectiva en 
las políticas públicas se pretende que se reconozca la perspectiva de género como un 
enfoque específico de planificación para el desarrollo. Se configura así la estrategia 
de la transversalización de género, Gender mainstreaming4 o Enfoque Integrado de 
Género (EIG), que pretendía que no sólo las instancias cuya finalidad era la búsqueda 
de la igualdad se sintieran responsables de ella, sino que ésta se promoviera desde 
todas las instancias de los Estados.  

La formulación de las políticas públicas con una perspectiva de género implica 
que cada actuación pública sea analizada en términos del impacto diferencial que 
tendrá en el colectivo femenino y masculino, pues políticas en principio no sexistas 
pueden impactar de modo diferente en hombres y en mujeres. Una vez iniciado el 
proceso de implementación y desarrollo de las políticas, la dimensión de género debe 
ser aplicada en todas las acciones y etapas de la planificación.  

Este planteamiento exige más compromiso político, más recursos y más institu-
ciones implicadas que el resto de actuaciones públicas ensayadas hasta el momento. 

El enfoque GED es coincidente en el tiempo con un discurso de Naciones Uni-
das en el que asume que «la tarea es trasladar una mayor comprensión de los proble-
mas de la mujer a un cambio de prioridades». Coincide del mismo modo con el 
momento en que el el Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) 
lanzó su concepción del desarrollo humano, proponiendo la identidad entre desarrollo 
y libertad al entender que aquel debía crear el contexto propicio para que todas las 

  
4 Gender mainstreaming «es la organización, la mejora, el desarrollo y la evaluación de los procesos 
políticos, de modo que una perspectiva de igualdad de género se incorpore en todas las políticas, a 
todos los niveles y en todas las etapas por los actores normalmente involucrados en la adopción de 
medidas políticas» (Astelarra: 2005, 85). 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 33 

personas, tanto a nivel individual como colectivo, puedan desenvolver todas sus po-
tencialidades. 

Las mejoras económicas unidas a avances políticos y sociales favorecerán el 
contexto necesario para progresar hacia una sociedad más democrática, en la que la 
lucha contra la subordinación de la mujer reconozca las diferencias entre los sexos 
sin desembocar en desigualdades entre los géneros. 

 
2.2. El siglo XXI hacia un derecho universal al desarrollo 
El 8 de septiembre del año 2000 la Asamblea General de las Naciones Unidas 

aprobaba un informe conocido como la “Declaración del Milenio” (A/54/2000) en el 
que se planteaba su papel ante el nuevo siglo. Dicha Declaración fue fruto del con-
senso alcanzado por 189 países miembros de Naciones Unidas que acordaron una 
postura común respecto a la mejora de las condiciones de vida de la humanidad, la 
erradicación de la pobreza, la promoción de la paz y la seguridad, la protección del 
medio ambiente y el respeto a los derechos humanos y a la democracia. Para llevar a 
cabo dicho proyecto se marcaron una serie de objetivos, conocidos como los “Obje-
tivos de Desarrollo del Milenio”, ODM, a cumplir en el primer quinquenio del Siglo 
(Enríquez Sánchez y Pando Ballesteros: 2017). El tercer objetivo recogía la promo-
ción de la igualdad de género y el empoderamiento de la mujer, mientras la meta 
tercera especificaba la necesidad de eliminar las desigualdades entre géneros en todos 
los niveles de la enseñanza. También incluía a las mujeres la Meta 1.b, al señalar la 
necesidad de alcanzar el pleno empleo y productivo y un trabajo decente para todos, 
incluidos las mujeres y los jóvenes.  

En cuanto a las relaciones de género y los derechos de las mujeres, los ODM no 
representaron una agenda diferente sino un nuevo instrumento para el cumplimiento 
y la aplicación de la CEDAW y de los acuerdos de Beijing. De tal modo que forma-
ban parte de un proceso en el que las diferentes herramientas para trabajar por la 
igualdad se apoyaban mutuamente al tiempo que precisaban del refuerzo de los Es-
tados para lograr su aplicación. 

Terminado el periodo previsto para ejecución de los ODM, 2000-2015, el ba-
lance resultaba positivo en cuanto a la reducción de la pobreza y la conquista de al-
gunas de las metas planteadas, faltaba, no obstante, mucho camino por recorrer, 
especialmente en cuestiones de igualdad. 

En la reunión celebrada del 20 al 22 de septiembre de 2010, en Nueva York, 
sobre los Objetivos de Desarrollo del Milenio, se instó a los países asistentes a definir 
la nueva agenda de Naciones Unidas para el período 2015-2030. Finalmente, el 25 
de septiembre de 2015 fue adoptado, por unanimidad, el documento final del pro-
grama, “Transformar nuestro mundo: la Agenda 2030 para un mundo sostenible” 
(A/RES/70/1), compuesto por 17 objetivos y 169 metas que pasaron a identificarse 



34 María de la Paz Pando Ballesteros  •  Jorge Diego Sánchez 

como los “Objetivos de desarrollo sostenible” (ODS), que venían a suceder a los 
“Objetivos de Desarrollo del Milenio” (ODM).  

El Preámbulo del documento final declaraba que los ODS aspiraban a «hacer 
realidad los derechos humanos de todas las personas y a alcanzar la igualdad entre 
los géneros y el empoderamiento de todas las mujeres y niñas». Además de las refe-
rencias en el preámbulo, las presiones ejercidas por parte de ONU Mujeres y de las 
coaliciones internacionales de organizaciones de mujeres garantizaron la existencia 
de un objetivo específico para las mujeres y niñas, al igual que se había incluido en 
los ODM. Era el Objetivo 5 que recogía la necesidad de «Lograr la igualdad entre los 
géneros y empoderar a todas las mujeres y las niñas». En las sucesivas metas se pre-
sentaba la lucha contra la discriminación en sus diferentes formas: 

 
5.1 Poner fin a todas las formas de discriminación contra las mujeres y las 
niñas en todo el mundo.  
5.2 Eliminar todas las formas de violencia contra las mujeres y las niñas en los 
ámbitos públicos y privados, incluidas la trata y la explotación sexual y otros 
tipos de explotación. 
5.3 Eliminar todas las prácticas nocivas, como el matrimonio infantil, precoz 
y forzado y la mutilación genital femenina (MGF). 
5.4 Reconocer y valorar los cuidados y el trabajo doméstico no remunerados 
mediante la prestación de servicios públicos, la provisión de infraestructuras y 
la formulación de políticas de protección social, así como mediante la promo-
ción de la responsabilidad compartida en el hogar y la familia, según proceda 
en cada país. 
5.5 Velar por la participación plena y efectiva de las mujeres y la igualdad de 
oportunidades de liderazgo a todos los niveles de la adopción de decisiones en 
la vida política, económica y pública. 
5.6 Garantizar el acceso universal a la salud sexual y reproductiva y los dere-
chos reproductivos, de conformidad con el Programa de Acción de la Confe-
rencia Internacional sobre la Población y el Desarrollo, la Plataforma de 
Acción de Beijing, así como los documentos finales de sus conferencias de 
examen. 
5.a Emprender reformas que otorguen a las mujeres el derecho a los recursos 
económicos, así como el acceso a la propiedad y el control de tierras y otros 
bienes, los servicios financieros, la herencia y los recursos naturales, de con-
formidad con las leyes nacionales.  
5.b Mejorar el uso de la tecnología instrumental, en particular la tecnología de 
la información y las comunicaciones, para promover el empoderamiento de 
las mujeres 5.c Aprobar y fortalecer políticas acertadas y leyes aplicables para 



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 35 

promover la igualdad de género y el empoderamiento de todas las mujeres y 
niñas a todos los niveles. 

No faltan autoras que han comparado los ODS y los ODM desde la perspectiva 
de género. Diane Elson, Catedrática Emérita de la Universidad de Essex, destaca el 
avance que supone que las metas de los ODS aborden cuestiones como la violencia 
contra las mujeres y las niñas, o los derechos sexuales y reproductivos, que no apa-
recían en la anterior agenda. Asimismo, destaca la incorporación de referencias a las 
diversas discriminaciones sufridas por las mujeres en el ámbito privado bien por mo-
tivos “culturales”, o por no ser reconocidas las labores de cuidados, a cargo mayori-
tariamente de las mujeres, y el trabajo doméstico. Al mismo tiempo exigen la 
implementación de la igualdad de derechos respecto a los recursos económicos (El-
son: 2016, 15-21). No obstante, la Profesora Elson critica que no se haga especial 
hincapié en las obligaciones de los Estados para proteger y garantizar los compromi-
sos adquiridos, ni tampoco en los mecanismos con los que cuenta la ONU para rea-
lizar el seguimiento y la supervisión del cumplimiento de dichas obligaciones (Cruz: 
1999, 21-23).  

Algunos indicadores nos ayudarán a valorar los avances logrados, así como los 
retos pendientes a medida que la comunidad internacional avanza hacia la consecu-
ción de los objetivos de la Agenda 2030. Utilizaremos para ello los datos proporcio-
nados por el Informe sobre Desarrollo Humano, publicado por el PNUD en 2016, así 
como el Informe de los Objetivos de Desarrollo Sostenible elaborado en 2017. 

En 2016, una de cada nueve personas en el mundo padecía hambre y una de 
cada tres, malnutrición; unas 18.000 personas morían al día debido a la contamina-
ción atmosférica; 2 millones de personas eran infectadas por VIH al año; 24 personas 
por minuto eran desplazadas forzosamente de sus hogares. Podríamos continuar se-
ñalando marcadores, pero en todos ellos las mujeres se encuentran entre los sectores 
vulnerables que engrosan dichas estadísticas (PNUD: 2016, 3). Muestra de ello es 
que en todas las regiones del mundo las mujeres registran un Índice de Desarrollo 
Humano, IDH, más bajo que los hombres (El Índice de Desarrollo Humano es un 
indicador social estadístico compuesto por tres parámetros: vida larga y saludable, 
educación y nivel de vida digno), encontrándose la mayor diferencia en Asia Meri-
dional, donde el valor del IDH femenino es un 20% inferior al masculino (PNUD: 
2016, 3).  

De forma más precisa, según los informes señalados en torno al año 2015, más 
de la tercera parte (35%) de las niñas en edades entre 15 y 19 años, en 30 países en 
los que se practica la mutilación genital femenina, fueron sometidas a esta práctica 
(Informe de los Objetivos de Desarrollo Sostenible, 2017). Alrededor de 15 millones 
de niñas se casan anualmente antes de los 18 años, es decir, casi una cada dos segun-
dos (PNUD: 2016). En algunas ocasiones estos matrimonios pretenden evitar situa-
ciones de acoso o violación de las adolescentes, en otras esta es simplemente una 
excusa para justificar el matrimonio de menores de edad.  



36 María de la Paz Pando Ballesteros  •  Jorge Diego Sánchez 

Según las encuestas realizadas en 87 países, entre 2005 a 2016, una de cada 
cinco niñas y mujeres, en edades comprendidas entre 15 y 49 años, con una relación 
estable sufrieron violencia física y/o sexual por parte de su pareja sentimental (In-
forme de los Objetivos de Desarrollo Sostenible, 2017).  

Otros factores también determinan la desigualdad. En más de 150 países las mu-
jeres son discriminadas legalmente; siendo, en 18 países, los procedimientos para 
obtener el pasaporte distintos para hombres y mujeres. Estas además deben disponer 
del consentimiento del marido para realizar un trabajo extradoméstico y en un cente-
nar de países se les impide ejercer algunas carreras profesionales solo por su género, 
condicionando, de este modo, su acceso al espacio público y a los recursos pues solo 
entre el 10% y el 20% de los propietarios de tierras en los países en desarrollo son 
mujeres (PNUD: 2016). 

En contrapartida, según datos registrados entre 2000 y 2016, las mujeres dedi-
caban casi el triple de tiempo en trabajos domésticos y cuidados no remunerados que 
los hombres. Su participación en las cámaras bajas o unicamerales del Parlamento en 
países de todo el mundo alcanzó solo un 23,4% en 2017 y, de 2009 a 2015, en la 
mayoría de los 67 países con datos disponibles, menos de un tercio de los cargos de 
medio y alto nivel eran desempeñados por mujeres. 

Datos que nos permiten afirmar que bien entrado el siglo XXI las mujeres toda-
vía no disfrutan de una ciudadanía plena, con las connotaciones que ésta implica, en 
los países en desarrollo, pero aquella es incompleta también incluso en las regiones 
más desarrolladas del planeta (Pando Ballesteros: 2017, 80-102).  

 
2.3. Conclusiones 
Como ha quedado reflejado en las páginas precedentes, la igualdad de género y 

el empoderamiento de las mujeres se han convertido en dimensiones generalizadas 
de todo discurso de desarrollo. Sin embargo, cuando nos acercamos a las estadísticas 
observamos que las mujeres y las niñas siguen encontrándose entre los grupos priva-
dos de las dimensiones básicas del desarrollo humano. 

La desigualdad de género persiste en todo el mundo, arrebatando a las mujeres 
y a las niñas sus oportunidades y derechos básicos. Alcanzar la igualdad y el empo-
deramiento de las mujeres requiere esfuerzos contundentes, incluida la modificación 
de marcos legales para eliminar la discriminación de género que está profundamente 
arraigada y que, con frecuencia, se asienta en tradiciones patriarcales y normas socia-
les afines. 

En pleno siglo XXI sigue siendo preciso mejorar el acceso de las mujeres al 
espacio público, así como su presencia en los lugares de toma de decisiones y en 
puestos relevantes del ámbito profesional, o en el control de los medios de produc-



Los límites de la ayuda oficial al desarrollo y sus debates: pobreza y desigualdad 37 

ción. Para ello es interesante aprovechar el potencial de la sociedad civil que per-
mita a las mujeres ampliar los mecanismos para participar en las instituciones mul-
tilaterales. 

Se requiere la implementación de unas políticas públicas con perspectiva de gé-
nero; establecer modalidades de trabajo flexibles y fomentar los servicios públicos 
que puedan asumir las labores de cuidado tales como guarderías, programas de acti-
vidades extraescolares, residencias de ancianos y centros de cuidados de larga dura-
ción, que puedan favorecer que las mujeres dispongan de más tiempo para ampliar 
sus posibilidades. 

Es preciso que las políticas de género sean sostenibles sectorial y espacialmente, 
y se mantengan a pesar de los cambios de administraciones gubernamentales y de las 
tensiones entre el desarrollo económico y la democracia social y política. Para ello es 
necesario intervenir en el más alto nivel de la planificación nacional. 

A pesar de las dificultades señaladas en este trabajo, la incorporación de las mu-
jeres al desarrollo es imparable, así como el impulso de los grupos de mujeres de todo 
el mundo que buscan una alternativa al modelo de desarrollo imperante. Es preciso 
tener en cuenta que las mujeres experimentan problemas similares en todo el planeta, 
aunque utilicen estrategias diferentes para afrontarlos. 

Avanzar en la consideración de los derechos de las mujeres como derechos hu-
manos, como plantearon las conferencias mundiales, dentro de los cuales los dere-
chos económicos y el desarrollo como un derecho universal deben ocupar un lugar 
fundamental, significa transformar las relaciones de género por la vía de la equidad. 

Aunque se ha logrado un considerable progreso en todas las áreas de desarrollo, 
el ritmo del mismo es insuficiente para cumplir plenamente con los Objetivos de 
Desarrollo Sostenible y las metas para 2030, que es lo que reivindican las organiza-
ciones de mujeres, que defienden como prioridad garantizar que dicha agenda tenga 
pleno financiamiento. 
 
 





 

 
 
 
 
 
 
 
 

3. La crisis ambiental: economía y sociedad 
Luis González Reyes 

 
 

El significado hegemónico del término “desarrollo” es sinónimo de “creci-
miento”. Esto se debe a que el capitalismo requiere del crecimiento sostenido para 
esquivar y solventar sus inevitables crisis periódicas. Pero, fruto fundamentalmente 
de los límites ambientales que estamos alcanzando caracterizados por los límites de 
recursos energéticos y materiales disponibles, este crecimiento no se va a poder sos-
tener y, con ello, la ideología del “desarrollo”, tal y como se entiende de forma ma-
yoritaria, va a dejar de ser posible. 
 

3.1. Cuando dicen “desarrollo” hablan de “crecimiento” 
El término “desarrollo” es polisémico, pero en este texto vamos a trabajar con 

la afección que consideramos hegemónica. Es esa en la que “desarrollo” y “creci-
miento” son sinónimos y funcionales al capitalismo. Es desde esa lógica desde la que 
vamos a argumentar que estamos viviendo el final de la ideología del “desarrollo”. 

El capitalismo es un sistema cuyo funcionamiento le genera inevitablemente 
crisis periódicas. En primer lugar, para reproducir el capital los y las capitalistas de-
ben invertir en fuerza de trabajo (parte variable del capital) y medios de producción 
(parte constante del capital). Fruto de la competencia, deben acometer mejoras técni-
cas continuamente que conlleven aumentos de productividad. Esto produce que la 
parte constante del capital aumente a costa de la variable. Pero es precisamente la 
parte variable (el trabajo humano) la que genera la plusvalía. De este modo, con el 
tiempo y con una competencia sostenida, esto provoca una reducción del beneficio, 
que a su vez hace que disminuya la inversión, lo que ha terminado desembocando en 
crisis periódicas. Por decirlo de forma simplificada, fruto de la competencia cada vez 
se tiene que invertir más con unos márgenes de beneficio menores. 



40  Luis González Reyes 

Un segundo elemento interno que desencadena crisis en el capitalismo es que 
hay toda una serie de trabajos que son imprescindibles para la reproducción del capi-
tal, pero que no generan plusvalía desde el punto de vista global del sistema (conta-
bilidad, limpieza). Estos gastos van en aumento en el capitalismo conforme el sistema 
se va haciendo más complejo. En muchos casos, tienen que ser asumidos por la em-
presa, por otras empresas o, la mayoría de las veces, por el Estado. En todos los casos, 
el pago de estos trabajos no productivos (en el sentido de generación de plusvalor) 
proviene de las plusvalías de un porcentaje decreciente del proletariado. 

Las crisis no solo tienen su origen en la fase de producción, sino también en la 
de comercialización. El sistema tiende, fruto del incremento de la maquinización, a 
un crecimiento constante de la producción. En contraposición, la capacidad de con-
sumo es limitada. Este consumo es el de la clase trabajadora, el suntuario de la capi-
talista y las inversiones de todo tipo. El consumo de la clase trabajadora está limitado 
por la propia valorización del capital (no pueden subir mucho los salarios porque 
entonces se reduciría la plusvalía). La demanda suntuaria no es suficiente para tirar 
por sí sola del sistema. Finalmente, las inversiones (el ejemplo paradigmático son las 
infraestructuras) son buenas formas de sostener la demanda a corto plazo, pero a me-
dio-largo requieren de un aumento en la capacidad de consumo total de la población. 
En definitiva, el sistema tiene una tendencia a la sobreproducción (mercancías que 
no encuentran salida) y sobreacumulación de capital (capital que se valoriza mal o 
no se valoriza). 

Sin embargo, hay factores que retrasan y contrarrestan parcialmente estas ten-
dencias estructurales a la crisis. El primero es incrementar la explotación de las per-
sonas. Puede ser en el plano laboral, mediante la depresión salarial y con ello 
conseguir una reducción de gastos. Pero la rebaja salarial a la larga refuerza la crisis, 
pues limita las ventas por debilidad de la demanda. También puede ser fuera del ám-
bito asalariado, incrementando la tasa de trabajos de cuidados no pagados. Pero esto 
termina socavando las bases de la sociedad para sostenerse y, por ende, del conjunto 
del sistema. 

Por una parte, el aumento de la productividad que disminuye la aportación del 
capital variable que acabamos de reseñar también tiene efectos beneficiosos para la 
creación de valor. Produce que se pueda disminuir el precio de las mercancías y au-
mentar su monto total, lo que hace posible incrementar las ventas consiguiendo com-
pensar la pérdida de plusvalía por unidad de producto. Alternativamente, se pueden 
bajar los salarios sin que disminuya el poder adquisitivo del proletariado (pues las 
mercancías son más baratas) y, por lo tanto, las ventas. Así, el crecimiento de la pro-
ducción y del consumo sortean la crisis (temporalmente, no entramos ahora en lo que 
sucede a medio y largo plazo). 

El crecimiento también se produce mediante la expansión del sistema hacia sus 
afueras. Por una parte, la creación de nuevos mercados: nuevas facetas de la vida 
sujetas a la lógica de la acumulación y/o nuevos territorios en los que sus recursos y 



La crisis ambiental: economía y sociedad 41 

poblaciones se sometan a dicha lógica. Es decir, una profundización en la mercanti-
lización de la vida y una extensión territorial del capitalismo. 

La segunda manera es incrementar la apropiación del “trabajo” de la naturaleza. 
Imaginemos una mina en la que los costes se cubren con 5 horas de trabajo y los 3 
restantes sirven para producir plusvalía. Si esa mina tuviese una ley mayor, haría falta 
menos trabajo humano para concentrar el mineral, lo que podría reducir a 4 horas el 
trabajo de las personas asalariadas para cubrir los costes de la producción. Podríamos 
decir que ha sido el “trabajo” de la naturaleza de concentrar el mineral (que es externo 
al capitalismo) del que se ha apropiado el sistema, ya que no se produce una restitu-
ción ni reparación (una vez utilizado, no hay reposición del mineral en la misma con-
centración). El capitalismo se apropia de este “trabajo” porque lo mercantiliza y con 
ello lo convierte en capital en forma de materia prima. El aprovechamiento creciente 
del “trabajo” de la naturaleza no es un accidente evitable en el sistema, sino un ele-
mento nodal e imprescindible para la reproducción del capital, que está íntimamente 
ligado al crecimiento. 
 

3.2. El “desarrollo” como ideología del crecimiento 
Si el crecimiento sostenido es indispensable en el funcionamiento del capita-

lismo, no es de extrañar que se haya creado toda una ideología alrededor de él. En 
esta construcción, los términos “progreso” y “desarrollo” se convirtieron en equiva-
lentes y significaron ambos “crecimiento”, por su puesto económico. 

Durante las décadas posteriores a la Segunda Guerra Mundial se aupó al PIB 
como el indicador estrella. Todo se debía medir en términos monetarios, y no cabía 
tener en cuenta la alteración y deterioro de las variables biofísicas ni de los trabajos 
de cuidados. Además, la degradación ambiental y social incrementaba el PIB (tala de 
bosques, sobreexplotación de pesquerías, expansión de la agricultura industrializada, 
urbanización, tratamiento de vertidos), ocultando los aspectos negativos que su ex-
pansión implicaba. 

Pero la aparición cada vez más evidente de fuertes disfunciones ambientales lo-
cales obligó a que empezaran los primeros intentos institucionales de creación de 
organismos y regulaciones para enfrentarlos. Esto se afrontó con medidas de “final 
de tubería”. En la década de 1960, se empezaron a hacer palpables los conflictos me-
dioambientales interestatales y se comenzaron a buscar vías institucionales para abor-
darlos. También hubo una concienciación ecologista in crescendo. La publicación de 
Los límites del crecimiento (Meadows y col., 1972) marcó un antes y un después en 
todas estas reflexiones al poner sobre la mesa la imposibilidad del crecimiento infi-
nito en un ecosistema finito. Todo lo cual creó el caldo de cultivo que dio lugar a la 
primera conferencia internacional sobre la problemática ambiental: la conferencia de 
la ONU en Estocolmo (1972). Su declaración final estableció que el combate contra 
la pobreza era imprescindible para proteger el medio ambiente. Y este combate tenía 
que hacerse con más desarrollo, que no era otra cosa que más crecimiento. 



42  Luis González Reyes 

En la siguiente década, la crisis ambiental se cruzó con la crisis energética, las 
crisis político-sociales en el Centro y la intensificación de la rebelión de las Periferias, 
lo cual aumentó el debate: la retórica para abordar la problemática ambiental se con-
virtió en un campo de batalla internacional. 

Pero el auge del neoliberalismo afectó a la lucha ambiental. Los precios del pe-
tróleo y de la energía en general, así como de las materias primas, empezaron a caer 
abruptamente. Eso permitió que el crecimiento se pusiese otra vez en marcha y con 
él se relegó la visibilidad de los límites ambientales. En este contexto, se redactó 
Nuestro futuro común (CMMAD, 1992) que impulsó el concepto de “desarrollo sos-
tenible”. El texto no consideraba previsible la escasez de petróleo en el futuro y, tras 
resaltar algunos de los principales problemas ecológicos, se centraba en subrayar que 
«lo que necesitamos es una era de crecimiento, un crecimiento vigoroso y, al mismo 
tiempo, social y ambientalmente sostenible». Las preocupaciones, como señala Na-
redo (2006), pasaron de la posible escasez de recursos a la contaminación y los resi-
duos, que afectaban sobre todo a los países centrales y que ocultaban los problemas 
de raíz del metabolismo urbano-agro-industrial. Así, el “desarrollo sostenible” no 
solo es un oxímoron, sino que además el sustantivo, “desarrollo” (crecimiento), se 
impone claramente sobre el adjetivo, “sostenible”. 

En la Cumbre de la Tierra de Río (1992) se coronó el “desarrollo sostenible” 
como la forma de acabar con la pobreza y resolver la crisis ambiental. Este creci-
miento solo se conseguiría liberalizando y profundizando el comercio mundial, entre 
otras medidas de corte neoliberal. El foco institucional (y social) se desplazó hacia 
mecanismos de mercado para afrontar los problemas ambientales. Además, la indus-
tria fue avalada como un agente hacia la sostenibilidad. Los años posteriores a la 
Cumbre de Río han seguido la senda marcada allí. 

Esto es en lo que concierne al discurso ambiental, en el plano de la retórica social 
también es necesario hacer un breve recorrido, pues el “desarrollo” (crecimiento) se 
proyecta como la solución a las desigualdades Centro-Periferias. El término fue po-
pularizado por Truman en 1949 cuando habló de países “desarrollados” y “subdesa-
rrollados” (simplificando de paso toda la diversidad de pueblos). Además, como el 
subdesarrollo caía del guindo y era una etapa hacia el desarrollo, apareció un tercer 
término, el de “en vías de desarrollo”. El desarrollo reconfiguró las relaciones Centro-
Periferias, que pasaron de ser colonizadores-colonizados a desarrollados-subdesarro-
llados. 

Quienes saben cómo conseguir el desarrollo son, obviamente, quienes ya están 
desarrollados y a partir de ahí se han justificado todas las intervenciones en la política 
local que han impulsado la supeditación de las Periferias al Centro. En este papel, 
han sido claves el BM, el FMI, el PNUD (Programa de Naciones Unidas para el 
Desarrollo) y los programas de ayuda al desarrollo de cada país. Incluso bajo el pa-
raguas del “desarrollo” se han llegado a legitimar invasiones por medio de las “inter-
venciones humanitarias”. 



La crisis ambiental: economía y sociedad 43 

Para conseguir el desarrollo es imprescindible el crecimiento, por lo que ambos 
términos, en la práctica, se vuelven a unir. La clave no estriba en el reparto de la 
propiedad, ni en las desiguales relaciones Centro-Periferias. Se pone el dedo sobre el 
escándalo que es la pobreza, pero no sobre la riqueza, como si ambos aspectos no 
estuviesen relacionados. La clave es simplemente conseguir una tasa de aumento del 
PIB suficiente. El subdesarrollo, más que un absoluto, es una comparación entre el 
PIB de distintos países, que, por lo tanto, obliga a un crecimiento sin fin. Además, 
este discurso pone el énfasis en que el bienestar se puede conseguir sin conflictos, 
incluso que ese era el mejor medio. En el fondo, el “desarrollo” esconde una triple 
falacia: i) que es bueno en sí mismo; ii) que es posible para todos los países, es decir, 
que el “desarrollo” de unos no se basa en el empobrecimiento de otros; y iii) que es 
factible en un planeta de recursos limitados. 

La ideología del desarrollo no solo ha calmado rebeliones en las Periferias, sino 
que también ha servido para canalizar muchas energías de las poblaciones de los Es-
tados centrales hacia la “ayuda al desarrollo”. En términos generales, ha impregnado 
cada vez más las subjetividades sociales. 
 

3.3. El fin del crecimiento y del “desarrollo”: Los límites internos para el sostén 
del capitalismo global 

Tras la II Guerra Mundial, el keynesianismo había conseguido un periodo de 
rápido crecimiento gracias a la expansión monetaria (del consumo), y el incremento 
de la productividad y la explotación de la naturaleza (con el petróleo como eje direc-
tor), entre otros elementos. Pero este modelo entró en crisis en la década de 1970 por 
un exceso de producción y de capital ocioso. La respuesta neoliberal fue el incre-
mento de la explotación dentro del capitalismo (precariedad laboral) y fuera (natura-
leza, otras sociedades mediante la globalización, más ámbitos de la vida), y la 
expansión del crédito y de la economía financiera (detraer plusvalía del futuro). Esto 
permitió sostener las tasas de beneficios, pero incrementando todavía más la sobre-
producción y sobreacumulación latentes. Finalmente, la crisis estalló en 2007/2008 y 
aparecieron los elementos de fondo que se venían desarrollando desde mediados del 
siglo XX: la reducción del capital variable y el incremento de los trabajos no produc-
tivos, así como la incapacidad para introducir continuamente cantidades sustanciales 
de riqueza exterior en la circulación ampliada del capital. Probablemente, estemos 
asistiendo a la quiebra del capitalismo global por su incapacidad de mantener la re-
producción del capital. 

En lo que concierne a la recuperación de la plusvalía a nivel interno del capita-
lismo, los márgenes son estrechos: 

1) El recurso interno histórico del sistema ha sido incrementar la productividad 
para con ello rebajar el coste de la mano de obra (que puede mantener su 
nivel de vida accediendo a mercancías más baratas) y sostener la masa de 
plusvalía aumentado el volumen de ventas. Sin embargo, la productividad 



44  Luis González Reyes 

cada vez crece más despacio (Husson, 2015) debido a tres razones. La pri-
mera es que las TIC no están dando los resultados esperados (Acemoglu y 
col., 2014). En segundo lugar, no se está realizando una inversión productiva 
sustancial (en nueva planta o en mejoras tecnológicas), sino fundamental-
mente en la economía financiera (Husson, 2015; Roberts, 2015), ya que no 
hay expectativas de crecimiento en la economía productiva. Esto es un indi-
cador claro de la debilidad, cuando no de la inexistencia, de una recuperación 
real. Finalmente, y de manera más profunda, el final de la energía y los ma-
teriales abundantes y accesibles están planteando límites físico-económicos 
a las inversiones tecnológicas rentables, sobre lo que entraremos más ade-
lante. 

2) No queda mucha mano de obra que incorporar trabajo asalariado, una vez 
que las mujeres están ya en gran parte bajo esa lógica. 

3) Las rebajas en las condiciones laborales están teniendo límites en forma de 
luchas sociales (por ejemplo, en China), de que ya no quedan grandes nichos 
de “trabajo barato” por explotar a nivel mundial y, sobre todo, de la limita-
ción que supone reducir más los salarios sin resentir el consumo. 

Para que el valor creado en la producción se pueda realizar, es imprescindible 
que las mercancías se vendan, lo que es crecientemente difícil en el escenario de so-
breproducción que se arrastra. Por lo tanto, la destrucción del poder adquisitivo de la 
clase trabajadora, sobre todo de las “clases medias” de EEUU y la UE, ha supuesto 
profundizar en la crisis capitalista, ya que minó su capacidad de compra. 

Sin embargo, todavía no se ha producido una disminución importante del con-
sumo. Esto se ha conseguido mediante una expansión gigantesca de la liquidez y del 
crédito, pero esta estrategia está llegando a su límite. La creación ingente de dinero 
ha permitido un anémico crecimiento productivo y financiero. Pero es inestable, ya 
que se basa en el apoyo de los Gobiernos (coyuntural y en las mismas líneas produc-
tivas que generaron la crisis) y en la inmensa inyección monetaria de los bancos cen-
trales. No hay recuperación de la economía productiva y la desconfianza está también 
en las capacidades del sector financiero, no en vano está lejos de haber saneado sus 
tóxicos balances. 

En los años de exuberancia financiera y durante la Gran Recesión, que se podría 
alargar hasta su recrudecimiento, la deuda se ha disparado. El capitalismo necesita de 
la creación de deudas para funcionar, pero no hay margen para un incremento creíble 
de estas mientras no se saneen, sobre todo en un planeta de recursos disponibles men-
guantes. Por lo tanto, en la medida en que no se hagan fuertes quitas, pues la deuda 
es impagable, no habrá recuperación real posible. Pero el saneamiento de esa deuda 
implica una crisis de amplio calado. El problema es más grave ya que, hasta la crisis 
de la década de 1970, fue posible que el PIB creciese a la misma velocidad que la 
deuda. Sin embargo, desde entonces la deuda no es capaz de animar la reproducción 



La crisis ambiental: economía y sociedad 45 

del capital a la suficiente velocidad para compensar su crecimiento (Tverberg, 2015), 
lo que está produciendo la creciente acumulación de deudas impagables. 

Todo esto en lo que concierne a la capacidad de reproducir el capital a nivel 
interno del sistema. ¿Qué nichos le quedan al capitalismo para expandirse y, con ello, 
salvar los límites a la creación de valor que está encontrando? En el siguiente apartado 
entraremos en lo que concierne al “trabajo” de la naturaleza. Respecto a la expansión 
hacia nuevas sociedades, no hay mucha más globalización que llevar a cabo, una vez 
“completada” la inclusión de China y Rusia. Tampoco se puede esperar mucho reco-
rrido de una mayor mercantilización de las poblaciones más empobrecidas mediante 
estrategias como el “capitalismo inclusivo”. En lo que sí hay algo más de margen es 
en la privatización de servicios públicos, pero es difícil pensar que pueda sostener por 
sí solo un nuevo ciclo expansivo. 

Además, para que estas estrategias, tanto internas como externas, sean factibles 
es necesario que los seres humanos puedan trabajar en la reproducción del capital. Es 
decir, que las sociedades sean capaces de sostener la vida. Pero este sostenimiento de 
la vida está siendo fuertemente erosionado. 
 

3.4. Los límites ambientales a la ideología del “desarrollo” 
No existe crecimiento sin aumento en el consumo de materia y energía, como 

argumentaremos en el siguiente apartado. Es más, no existe crecimiento sin una va-
riedad alta de elementos utilizables, y fuentes energéticas abundantes, densas y dis-
ponibles sin intermitencias. Esto, que había sido la tónica del siglo XX, está dejando 
de serlo. 

En la explotación de un recurso minero, la primera fase tiene forma de curva 
ascendente. Es una etapa en la que cada vez se puede obtener más cantidad de materia 
prima. En ella, se encuentran los yacimientos más accesibles y grandes. Pero, inevi-
tablemente, llega un momento en el que la capacidad de extracción empieza a decli-
nar. El punto de inflexión es el “pico de la sustancia”. Durante la segunda fase, esta 
se consigue en cantidades decrecientes, es de peor calidad (puesto que primero se 
explotan los mejores yacimientos) y más difícil de conseguir (ya que al principio se 
eligen los emplazamientos de más fácil extracción y de mayor tamaño, y además la 
sustancia cada vez es más difícil de sacar). De este modo, una vez sobrepasado el 
pico, lo que resta es una disponibilidad decreciente, de peor calidad, y más difícil 
técnica, financiera y energéticamente. También es un método más contaminante y 
que por lo tanto requiere de más medidas paliativas. 

Cuando suceda el cénit y cómo es el descenso de la extracción una vez se so-
brepasa depende de factores geológicos (cantidad de las reservas, concentración), po-
líticos (ayudas públicas, inestabilidad, apuesta por el reciclaje en el caso de los 
minerales), económicos (inversiones), sociales (resistencias a la explotación), am-



46  Luis González Reyes 

bientales (falta de otros elementos necesarios para la extracción) y tecnológicos (me-
joras en la maquinaria). La tabla 1 resumen cuándo se pueden producir los picos de 
distintas fuentes energéticas y la tabla 2 de distintos elementos que son centrales para 
el funcionamiento de la economía. 

Fecha prevista 
del cénit TRE 

Energía 
primaria 

(% en 2015) 

Potencial teórico má-
ximo 

(% de 2015 y TW) 

Líquidos combustibles 2018-2024 31,3 

Petróleo convencional 2005 18-20:1 y ba-
jando 

Petróleo ártico 5-10:1 

Petróleo aguas profundas 5-10:1 

Petróleos pesados y bitumen 3:1 

Petróleo de roca poco po-
rosa 2018-2022 <5:1 

GTL 5:1 

CTL <5:1 

Kerógeno 1,5-7:1 

Biodiésel 1-9:1 
0,005 incluido en biomasa 

Bioetanol 2-5:1 

Gas combustible 2020-2039 21,2 

Gas convencional 10-20:1 y ba-
jando 

Gas de roca poco porosa 2-5:1 

Clatratos de metano 2-5:1 

Carbón 2025-2040 28,6 

Carbón convencional 46:1 y ba-
jando 

Gasificación subterránea de 
carbón <<46:1 

Uranio 2015 5-14:1 ligada 
al pet. 4,8 

Renovables 14,1 26-66 (4,5-12 TW) 



La crisis ambiental: economía y sociedad 47 

Hidroeléctrica No hay 20-84:1 ligada 
al pet. 2,4 0,5-1,8 TW 

Eólica No hay 10-20:1 ligada 
al pet. 

1,4 

0,5-2 (+0,5) TW 

Fotovoltaica No hay 0,8-3:1 ligada 
al pet. 

2-4 TW 
Termoeléctrica No hay 4-20:1 ligada 

al petróleo 

Geotérmica No hay 9:1 ligada al 
pet. 0,06-0,2 TW 

Marinas No hay 1:1 ligada al 
pet. 0,06-0,7 TW 

Biomasa y residuos  10-80:1 10,3 0,9-3,3 TW 

Tabla 1: Características de las fuentes energéticas. La potencia mundial considerada ha sido 
de 18 TW (Fernández Durán y González Reyes, 2018). 
 
Elemento Fecha prevista del cénit Algunos usos 

Mercurio 1962 Baterías, medicina. 

Arsénico 1971–2015 Preservantes de la madera, diodos láser, LED, aleacio-
nes, insecticidas, pigmentos. 

Estaño 1979–2010 Latas, industria del vidrio, pigmentos, fungicidas, sol-
dadura, esmaltes, baterías. 

Teluro 1984 Placas solares, electrónica, aleaciones. 

Plomo 1986/9–2015 Pigmentos, recubrimiento de cableado, aditivos de 
plásticos, insecticidas, esmaltes, imanes. 

Cadmio 1989–1996- 2010 Baterías, aleaciones, televisores, catalizadores. 

Fósforo 1989–2031/4 Fertilizantes. 

Talio 1995 Medicina, óptica, electrónica. 

Selenio 1994 Medicina, electrónica, aleaciones, células solares. 

Zirconio 1994–2020 Materiales resistentes a altas temperaturas y a la corro-
sión, acero, medicina, superconductores. 

Oro 1994-2000 Reserva monetaria, componentes electrónicos. 

Plata 1995-2015 Reserva monetaria, aplicaciones industriales (sobre 
todo electrónicas). 



48  Luis González Reyes 

Antimonio 1998 Conductores, microprocesadores, baterías, retardantes 
de llama. 

Zinc 1999-2015 Anticorrosivo, baterías, pigmentos, aleaciones. 

Galio 2002-2040 Electrónica, diodos, láser, microondas, paneles solares, 
LED, medicina. 

Wolframio 2007 Resistencias, electrónica, materiales resistentes. 

Manganeso 2007-2020 Aceros inoxidables, pigmentos. 

Cobre 2012-2020 Conducciones eléctricas, producción de electricidad, 
construcción. 

Litio 2015–2040 Baterías, medicina. 

Bismuto 2015-2020 Medicina, aleaciones. 

Cromo 2015 Metalurgia, catalizadores, curtido de cuero, protección 
de la madera. 

Níquel 2017-2025 Acero inoxidable, aleaciones, catálisis. 

Molibdeno 2018- 2022 Aceros resistentes, catalizadores en la industria petro-
lera, pigmentos, lubricantes, electrónica. 

Niobio 2022 Acero, superconductores, lentes. 

Germanio 2025 Fibra óptica, electrónica, óptica, catalizadores. 

Magnesio 2025 Medicina, componentes de aleaciones. 

Titanio 2028–2040 Medicina, construcción. 

Hierro 2030-2040 El metal más usado en masa. 

Cobalto 2030- 2042 Aleaciones, imanes, industria petrolera, electrónica, 
pigmento, baterías. 

Tántalo 2034 Telefonía móvil, ordenadores, televisiones. 

Vanadio 2042-2067 Aleaciones (acero especialmente), catalizadores, bate-
rías, electrónica. 

Aluminio 2050 El segundo metal más usado en masa. 

Potasio 2072 Fertilizantes, células fotoeléctricas, pirotecnia. 

Tabla 2: Picos de extracción y usos de distintos elementos (Fernández Durán y González 
Reyes, 2018). 
 
  



La crisis ambiental: economía y sociedad 49 

Un segundo elemento a considerar en la disponibilidad energética es la tasa de 
retorno energético (TRE). La energía bruta no marca cuánta energía le queda dispo-
nible a la sociedad, pues hay que descontar la energía requerida para obtenerla. Para 
estimar la energía neta es necesario conocer la TRE, que es el cociente entre la energía 
obtenida y la energía invertida para ello. A altas TRE (mayores de 20:1), la energía 
neta y la bruta se parecen bastante. Sin embargo, a partir de una TRE de 10:1 la ener-
gía neta cae de forma exponencial. La tabla 1 resume las TRE de los combustibles 
fósiles, que están en fuerte descenso. 

No hay que considerar solo el pico de extracción (la energía total disponible) y 
la TRE, sino también si la disponibilidad energética es continua o discontinua, si está 
concentrada o dispersa, o si se transforma en un vector energético de altas prestacio-
nes o más limitado. El segundo adjetivo de cada par describe las características de las 
fuentes del futuro, como argumentamos a continuación, lo que refuerza la imposibi-
lidad de sostener el crecimiento. 

 
3.5. No hay alternativas al fin del “desarrollo” 
La Crisis Global está teniendo impactos imposibles de ocultar. Es por eso que 

desde las instancias de poder se lanzan nuevos mitos que persiguen plantear que el 
crecimiento, el “desarrollo”, es todavía posible. Pero no tienen detrás argumentos 
sólidos. 
 

3.5.1. El mito de las fuentes energéticas alternativas 
Que el petróleo, acompañado por el gas y el carbón, sea la fuente energética 

básica del capitalismo no es casualidad. El petróleo se caracteriza (en algunos casos 
se caracterizaba) por: i) tener una disponibilidad que no depende de los ritmos natu-
rales; ii) ser almacenable de forma sencilla (no es especialmente corrosivo, es líquido, 
no se degrada); iii) ser fácilmente transportable; iv) tener una alta densidad energé-
tica; v) estar disponible en grandes cantidades; vi) ser muy versátil en sus usos; vii) 
tener una alta TRE; y viii) ser barato. Una fuente que quiera sustituir al petróleo de-
bería cumplir todo eso. Pero también tener un reducido impacto ambiental para ser 
factible en un entorno fuertemente degradado. 

No hay ninguna fuente energética alternativa, en solitario o en combinación, que 
pueda sustituir con iguales prestaciones al petróleo convencional y, mucho menos, al 
conjunto de los combustibles fósiles. Esta afirmación es válida para los agrocarbu-
rantes, el hidrógeno (que en realidad es un vector energético, no una fuente), los hi-
drocarburos no convencionales y la nuclear. También para las energías renovables, 
incluyendo la biomasa (Fernández Durán y González Reyes, 2018): 

1) Las energías renovables no son suficientes para mantener los niveles de con-
sumo actuales y, con las tecnologías disponibles, apenas llegaríamos a al-
canzar la mitad. Estas limitaciones provienen de tres factores: el carácter 



50  Luis González Reyes 

poco concentrado de las renovables; el hecho de que, frente a los combusti-
bles fósiles que se usan en forma de energía almacenada, las renovables son 
flujos; y que la energía neta que proporcionan varias de ellas es baja. En la 
tabla 1 se muestran sus TRE y potencias teóricas máximas. 

2) Las renovables, en su formato hipertecnológico, son una extensión de los 
combustibles fósiles más que fuentes energéticas autónomas. Todas ellas re-
quieren de la minería y el procesado de multitud de compuestos que se rea-
liza gracias a los fósiles. Probablemente, el futuro será de energías 
renovables explotadas con tecnologías más sencillas y menos potentes. 

3) Hay sectores que las renovables no pueden impulsar. Uno es el del transporte 
pesado debido a las limitaciones de las baterías (permiten llevar poca carga 
y tienen relativamente poca autonomía). Otro es el de la industria petroquí-
mica. Por ejemplo, sería necesario realizar enormes consumos de biomasa 
para cambiar las materias primas fósiles por vegetales, algo que no es posi-
ble. Además, hay que tener en cuenta que algunos procesos industriales se 
pueden electrificar, pero otros no, como la reducción química de los mine-
rales. Para esto haría falta más carbón vegetal. En un escenario de máximos 
(fuera probablemente de las posibilidades realistas), el sector petroquímico 
se reducirá al 45-49% del tamaño que tenía en 2005 (García-Olivares, 2015). 

4) Los plazos requeridos para construir las nuevas infraestructuras se adentran 
en las curvas de caída de la disponibilidad de combustibles fósiles y, por lo 
tanto, dificultan enormemente cualquier transición. 

 

3.5.2. El mito de las fuentes materiales inacabables 
Ante el pico de distintos elementos se plantean tres opciones: i) la explotación 

de los recursos bajo el lecho marino o disueltos en el agua; ii) el reciclaje; y iii) la 
sustitución de los elementos más escasos por otros más abundantes. 

Bajo el fondo marino parecen existir importantes depósitos con leyes similares 
a las terrestres. Otra cosa es la viabilidad económica y energética de su obtención, 
cuyos costes se disparan, pues estamos hablando de la explotación de sólidos (más 
difíciles de extraer que los líquidos y los gases), a centenares de metros de distancia 
y en un ambiente corrosivo. A pesar de que las principales potencias tienen proyectos 
para su desarrollo, no existen minas importantes en el mar. La extracción de recursos 
disueltos en el agua marina se ha planteado para el litio y el uranio, pero es inviable 
por la energía que requiere. 

El reciclaje tiene fuertes límites. Un primer problema es que casi no se está lle-
vando a cabo porque no existe una política pública apropiada, porque los aparatos no 
están diseñados para la recuperación de sus componentes, pero sobre todo porque el 
sistema necesita acumular materiales de forma constante. El segundo problema es 
que reciclar los aditivos que se añaden a distintos compuestos (pinturas, plásticos) es 



La crisis ambiental: economía y sociedad 51 

imposible para el ser humano. Es cierto que el sistema-Tierra recibe grandes cantida-
des de energía del Sol que podrían sostener altas tasas de reciclaje de los materiales, 
pero eso requeriría un funcionamiento mediante compuestos totalmente biodegrada-
bles, basado en fuentes energéticas no concentradas, plenamente integrado en los 
ecosistemas y de ritmos mucho más lentos. Es decir, otro sistema socioeconómico 
(González Reyes, 2017). 

Por último, la sustitución no es una opción sino, cada vez más, una necesidad. 
Pero una necesidad que implica la reducción en las prestaciones, la menor disponibi-
lidad (hay sustitutos, pero en menores cantidades y de más difícil acceso por la crisis 
energética) y, en muchos casos, la imposibilidad de mantener la tecnología actual. 
Por ejemplo, no existe sustituto óptimo de ninguno de los 62 metales o metaloides 
más usados en los aparatos de alta tecnología. Y para 12 de ellos no hay sustituto 
adecuado (Dennehy, 2013). 
 

3.5.3. El mito de la eficiencia 
Propone que el aumento de la eficiencia es parte de la solución (o incluso la 

solución) a los problemas energéticos y materiales. Ciertamente, la tecnología puede 
incrementar temporalmente la TRE y todavía hay recorrido para una cierta mejora a 
nivel mundial de la eficiencia (PNUMA, 2014). Sin embargo, tiene límites insupera-
bles e incluso efectos secundarios adversos. 

En primer lugar, una parte de las supuestas mejoras en la eficiencia en las regio-
nes centrales no son tales, sino deslocalizaciones de los procesos más consumidores 
de materia y energía a las zonas periféricas. 

Un segundo aspecto es que las medidas basadas en la eficiencia tienen poco 
recorrido si se persigue el crecimiento exponencial. Hace falta una reducción del uso 
de energía y materiales del orden del 90% en las regiones centrales para entrar dentro 
de los límites de la sostenibilidad, como se desprende de las reducciones de GEI re-
queridas para no disparar los bucles de realimentación positiva. Para alcanzar esta 
meta gracias a una mayor eficiencia sería necesario un “factor 10” (los materiales y 
la energía por unidad del PIB disminuyen 10 veces). Pero si en este tiempo la econo-
mía sigue creciendo al 2% sería necesario un “factor 27”, y si crece al 3% un “factor 
45” (Spangenberg, 2008). Es obvio que la mejora de la eficiencia tiene un límite fí-
sico marcado por las leyes de la termodinámica. Además, muchos procesos ya son 
todo lo eficientes que cabe esperar. 

La mejora de la eficiencia no siempre conlleva una reducción en el consumo de 
materia y energía. Por ejemplo, a pesar de la importante mejora en las emisiones de 
CO2 de los vehículos en la UE, la reducción de emisiones por kilómetro recorrido se 
ha visto desbordada por el impresionante aumento del parque automovilístico y de 
los kilómetros recorridos en coche. El resultado es un incremento del consumo global 
de petróleo para los vehículos. Este es el efecto rebote o la paradoja de Jevons. Este 



52  Luis González Reyes 

ejemplo dista de ser una excepción: «la mayoría de los trabajos empíricos han ava-
lado el hecho de que el “efecto rebote” existe y que su valor, en términos generales, 
se encuentra entre el 8% y el 65%» (Carpintero, 2005). Además, no hay que consi-
derar solo el efecto rebote directo, sino también el indirecto. Este consiste en que los 
ahorros se desvían a otros sectores donde se incrementa el consumo. El fundamento 
último del efecto rebote es que el aumento de la eficiencia libera recursos que permi-
ten aumentar la producción y el consumo. En realidad, es una consecuencia del capi-
talismo y de su necesidad de crecimiento continuo. 
 

3.5.4. El mito de la desmaterialización o el desacoplamiento 
La desmaterialización es la afirmación de que la economía capitalista puede se-

guir creciendo reduciendo su consumo de energía y materia. Su versión suave es el 
desacoplamiento, que sostiene que el PIB aumente de forma más rápida que el con-
sumo material y energético. 

La desmaterialización no se sostiene con datos empíricos. Así, el consumo ener-
gético y material desde la Revolución Industrial ha seguido una curva exponencial. 
Además, todos los periodos en los que ha bajado el consumo de materia se han debido 
a una recesión económica. Se puede añadir que la correlación entre el PIB y el con-
sumo energético mundial es casi lineal, mostrando el acoplamiento de ambos indica-
dores. Como resumen Ward y col. (2016): «el crecimiento en el PIB no se puede 
desacoplar del material y energético». Esto no está en contradicción con afirmar que 
ha disminuido la intensidad energética de la economía, pues la pendiente de la recta 
es menor de 1. 

En el centro de la propuesta de la desmaterialización está una economía basada 
en servicios. Pero este tipo de actividad no es menos consumidora de materia y ener-
gía (Carpintero, 2003; Warr y col., 2010), y requiere del sector industrial para existir. 
Es más, una economía basada en servicios es incompatible con el capitalismo, ya que 
el consumo de servicios tiene límites estrechos (el tiempo disponible por las perso-
nas) y no se puede acumular (como los bienes materiales). Esto implica problemas 
irresolubles para la reproducción del capital. 

En realidad, la desmaterialización es físicamente imposible. El Segundo Princi-
pio de la Termodinámica supone que la utilización de energía (y de la materia) con-
lleva su degradación y el reciclaje tiene limitaciones, como ya hemos apuntado. 
 

3.5.5. El mito de la ciencia y la tecnología 
Los mitos anteriores son hijos del mito de que la ciencia y la tecnología podrán 

sostener el crecimiento. En primer lugar, Ayres y Warr (2005) mostraron cómo la 
mayoría de los avances tecnológicos en realidad eran aumentos de la cantidad de 
energía utilizada o en la eficiencia en que esta era trasladada hasta el lugar donde el 
trabajo era realizado. La tecnología no es más que energía, materia y conocimiento 



La crisis ambiental: economía y sociedad 53 

colectivo sedimentados. No puede generar energía ni materiales, por lo que no puede 
resolver los problemas de fondo. 

El segundo límite es la ley de rendimientos decrecientes. Significa que los in-
ventos más fáciles de abordar se llevan a cabo en primer lugar y los más difíciles, 
después. Esto implica que los requerimientos energéticos, materiales, intelectuales y 
financieros necesarios crecen exponencialmente conforme avanza el conocimiento y 
que, además, deben sostenerse durante periodos más dilatados de tiempo. Esto se 
refleja en que la tasa de innovación (número de inventos relevantes por año partido 
por la población mundial) tuvo su pico en la década de 1870 (Huebner, 2005). Apli-
cando esto al mito de la eficiencia, surge un argumento más para sostener que su 
incremento indefinido es imposible. Esto lo corrobora el hecho de que ya se viene 
registrando un descenso continuado en las mejoras en la eficiencia. 

Otro problema de primer orden es el temporal. Hemos visto como el descenso 
energético y material está sucediendo ya o lo hará en muy breve lapso. Sin embargo, 
entre la invención, la viabilidad económica y la difusión masiva de los cambios tec-
nológicos pasan décadas. 

Si sumamos la ley de rendimientos decrecientes a la reducción progresiva de la 
disponibilidad de energía y a los largos plazos para el desarrollo de las tecnologías, 
la dificultad de solventar técnicamente los desafíos que tiene la humanidad se vuelve 
aún más irreal. Esto no implica solo la incapacidad de sostener el ritmo innovador, 
sino incluso de mantener el sistema tecnocientífico actual. 

Pero, más allá de todos estos límites fisicoquímicos del sistema tecnocientífico, 
hay otro fundamental: ni la ciencia ni la tecnología van a ser capaces de resolver los 
problemas ambientales y sociales porque su causa es político-económica, no técnica. 
Las soluciones tendrán que pasar, necesariamente, por la superación del capitalismo. 
Uno de sus pilares ideológicos es el “desarrollo”. 





Segunda parte 

Hacia una nueva fase de postdesarrollo 





 

 
 
 
 
 
 
 
 

4. Los discursos postdesarrollistas y sus críticas  
Yesica Álvarez Lugo 

 
 

Las primeras aproximaciones postdesarrollistas comienzan a tomar resonancia 
a finales de los años ochenta y principios de los noventa, fecha en la cual se celebró en 
Ginebra el primer congreso internacional bajo esta denominación. Esta cita organizada 
por la Eckenstein Foundation y el Institut d’Etudes sur le Développement en el año 
1991 dio el pistoletazo de salida a la constitución de una corriente de pensamiento di-
versa y heterogénea donde numerosas perspectivas, enfoques y argumentos comparten 
un rechazo total al desarrollo. Las obras de referencia obligada para conocer el argu-
mentario principal postdesarrollista son los volúmenes colectivos del Diccionario del 
Desarrollo: una guía del conocimiento como poder (Sachs, 1996), The Post-develop-
ment reader (Rahnema y Bawtree, 1997) y Pluriverso: Un diccionario del posdesarro-
llo (Kothari et al., 2019). No obstante, también son de suma relevancia los trabajos 
individuales de autores como Arturo Escobar (2007), Gustavo Esteva y Madhu Suri 
Prakash (1998), Gilbert Rist (2002), Eduardo Gudynas (2014), Serge Latouche (2003) 
y Alberto Acosta (2013), entre otros y otras.  

En este tiempo el postdesarrollo —corriente de pensamiento plural, aunque se 
presente con un sustantivo singular— se ha postulado como una “alternativa al desa-
rrollo” y no como una “alternativa de desarrollo más”. Y ello porque se propone una 
transformación epistemológica y sistémica del “desarrollo” en la que el término —así 
como su orden discursivo— sea abandonado y superado. Este posicionamiento es pro-
ducto del carácter híbrido que tiene esta corriente al ser fruto de —por un lado— las 
críticas que se han venido realizando a los debates oficiales y academicistas sobre desa-
rrollo o lo que es lo mismo, a los Estudios sobre Desarrollo. Y, por otro lado, de aplicar 
a estos discursos oficiales y academicistas las teorías críticas postestructuralistas y de 
la postmodernidad/globalización, así como los estudios postcoloniales y decoloniales; 
todas ellas corrientes que han influido en la generalidad de las Ciencias Sociales. 



58  Yesica Álvarez Lugo 

Por tanto, y a partir de dicho carácter híbrido, los discursos postdesarrollistas ven-
drán a concebir el “desarrollo” como una creencia, como un producto histórico, como 
un discurso y como una práctica. Así, y sobre dicha percepción, se cimentan una serie 
de postulados-base, un mínimo común denominador, que compartirá toda teoría post-
desarrollista a pesar de la gran heterogeneidad en argumentos, enfoques y temáticas 
que la caracterizan. 

A continuación se profundizará en esta visión postdesarrollista sobre el “desarro-
llo” y sobre dichos postulados-base, pero antes debe tenerse presente que, en definitiva, 
la alternativa que propone el postdesarrollo no es otra que legitimar en condiciones de 
igualdad material y formal al sujeto subalterno/subdesarrollado y sus modos de saber-
conocer, hacer, escuchar y vivir para, a partir de ello, intentar transformar las estructuras 
que impiden la construcción de un mundo heterogéneo y plural (Escobar: 2009, 28-29; 
Esteva: 2009, 4). Desde el postdesarrollo se entiende que para ello no existen recetas y 
que, por tanto, los caminos son múltiples (Gudynas: 2009, 33); así no hay que esperar 
ninguna propuesta cerrada y concreta por parte de esta corriente. No obstante, y pese a 
ello, sí pueden ser referidas como propuestas postdesarrollistas más “conocidas” o “po-
pulares” el Decrecimiento (en Europa) y el Buen Vivir (en América Latina). 
 

4.1. Visión postdesarrollista sobre el desarrollo 
El término “desarrollo” no posee un significado unívoco al ser un concepto con-

trovertido, abstracto y multiforme que ha cambiado a lo largo del tiempo. Es por este 
motivo que no queda más que retrotraerse a la evolución de los Estudios sobre Desa-
rrollo para manejar una idea o concepto; y dicha idea o concepto no es más que la 
imagen teórica e histórica del desarrollo que se ha construido a lo largo de las diferentes 
etapas y discursos oficiales sobre desarrollo que han ido sucediéndose a lo largo de la 
historia. A grandes rasgos —y siguiendo la identificación de las etapas enunciadas por 
Koldo Unceta (2009, 2014)— podemos enumerar las siguientes fases en la historia de 
los Estudios sobre Desarrollo: (a) desde una aproximación clásica, progreso significa 
expansión productiva y, por ende, desarrollo; (b) en la década de los años 20 y 30 se 
posiciona la idea de “bienestar”, la cual supone crecimiento económico; (c) en la década 
de los 50 y 60 nace la Economía al Desarrollo y con ella la cuestión del subdesarrollo; 
(d) con la década de los 60 y 70 cobra especial relevancia el componente humano del 
desarrollo y así van surgiendo importantes críticas a los límites convencionales del dis-
curso sobre desarrollo que evidencian, principalmente, la cuestión de género, la cues-
tión medioambiental y la cuestión de la pobreza y la equidad; así como la diferente 
posición de los países y sus economías por la división del trabajo y comercio interna-
cional; (e) con la década de los 70 llega la crisis económica que lleva a que en los años 
80 se impongan los conocidos “ajustes estructurales” y la consecuente “década perdida 
del desarrollo”; y (f) en los años 90 en adelante, se es testigo de la proliferación de 
muchos y muy variados desarrollos alternativos, cobra especial interés la cuestión de la 



Los discursos postdesarrollistas y sus críticas 59 

Ayuda Oficial al Desarrollo, los Objetivos de Desarrollo del Milenio (ODM) y, final-
mente, los Objetivos de Desarrollo Sostenible y la Agenda 2030. 

Las teorías postdesarrollistas —conocedoras de esta “evolución” del concepto de 
“desarrollo” que hemos resumido escuetamente en el párrafo anterior— concebirán di-
cho término como un concepto «amebiano» con numerosos pseudópodos semánticos 
que mantiene y posterga una desigualitaria relación de poder que queda manifestada en 
los términos que conforman el discurso (Sachs: 1996, 5). Así, el desarrollo será enten-
dido por el postdesarrollo tanto como un «proyecto económico» como un «proyecto 
cultural» nacido en Occidente con la pretensión de establecer en el imaginario colectivo 
la idea de progreso y modernidad como camino hacia un estado de plenitud (Escobar: 
2009, 26). Esto se logrará gracias, entre otras cosas, a la difusión e institucionalización 
del binarismo desarrollado/subdesarrollado; una dicotomía arbitraria que se ha cons-
truido históricamente y que ha permitido la difusión y expansión del mito del desarrollo 
y con él, de su discurso y sus prácticas. 

El postdesarrollo, por tanto, se presenta como un nuevo arquetipo teórico e ideo-
lógico que debe lidiar con la praxis, ya que las necesidades concretas de acción colisio-
nan con los problemas que surgen con la implementación y gestión de los cambios a 
emprender en la práctica, sobre todo en aquellos casos donde la construcción de 
cualquier propuesta postdesarrollista debe partir de la realidad impuesta por el 
“desarrollo” (Acosta: 2013, 37). 

4.1.1. Desarrollo como creencia 
El desarrollo es considerado por las teorías postdesarrollistas como una creencia 

sustentada por la metafísica occidental, la cual sostiene la linealidad de la historia; un 
supuesto teleológico basado en la promesa de alcanzar el estadio final de la historia que 
es, por definición, un estado de plenitud (Escobar: 2007, 100; Rist: 2002, 33-36). Desde 
el postdesarrollo se llama la atención sobre el préstamo que las Ciencias Sociales han 
hecho a las Ciencias Naturales al tomar el concepto de “desarrollo” que es propio de 
este último campo para aludir al fenómeno natural de evolución. Desde enfoques post-
desarrollistas la metáfora biológica ha servido como una estrategia de marketing para 
la venta del discurso desarrollista; pues a través de ella se ha trasmitido la percepción 
de que, con el paso del tiempo, se iría produciendo el perfeccionamiento de las socie-
dades, su expansión y crecimiento. Con esta naturalización se aceptan a su vez —según 
Rist (2002, 39)— cuatro asunciones o características del “desarrollo”: «discrecionali-
dad» o crecimiento a través de fases diferenciadas que poseen un sentido y un objetivo 
y que, por lo tanto, se considera positivo; «continuidad» o cambio constante; «carácter 
acumulativo» o encadenamiento de etapas ordenadas; y, por último, «irreversibilidad». 
Dichas asunciones refuerzan la idea de este perfeccionamiento natural labrado en el 
tiempo; idea de perfeccionamiento que viene —a su vez— sustentada en la idea de 
progreso y en la inseparable compañía de la pareja ciencia-tecnología que está llamada 
a llevar a la humanidad hacia un estadio “mejor” (Ullrich: 1996, 361). 



60 Yesica Álvarez Lugo 

Así, para el postdesarrollo, la metafísica occidental ha impuesto su visión lineal 
de la historia haciendo creer que el desarrollo es un proceso transitorio que sí o sí con-
ducirá hacia el progreso; un progreso alcanzable mediante la modernización, la indus-
trialización y la urbanización. Dicho proceso ya ha sido emprendido por Occidente y 
por ello éste sirve de ejemplo y modelo al resto del planeta en una autoproclamada 
superioridad que le vale para mostrarse ante el Mundo “pobre” e “infantil” como ejem-
plo a seguir. Para el postdesarrollo, por tanto, el discurso del desarrollo es más que todo 
una manifestación del etnocentrismo de Occidente cuyo poder reside en su internacio-
nalización por una gran cantidad heterogénea de personas, comunidades, pueblos y Es-
tados (Rahnema: 1997, 119). 

Esta creencia etnocéntrica basada en la presunción de que «[...] lo que es válido 
para unos debe ser necesariamente válido para todo el mundo» se ha conformado como 
una especie de religión que enuncia sus mandamientos: economización del tiempo y 
mercantilización de las personas y de los bienes; dinero como única medida de valor; 
culto al individuo, la competición y el éxito individual; especialización y compartimen-
tación de la vida; y reclamo universal del modelo de desarrollo (N’Dione et al.: 1997, 
368). En definitiva, y para postdesarrollistas como Gilbert Rist (2002), no cabe la me-
nor duda: el desarrollo es una creencia occidental, un mito. 

4.1.2. Desarrollo como producto histórico 
El discurso del desarrollo visto a través de lentes postdesarrollistas surge tras el 

fin de la Segunda Guerra Mundial y no por casualidad. Para el postdesarrollo hay una 
intencionalidad clara en él y una motivación aún más cristalina. Las explicaciones son 
de carácter histórico y, por lo tanto, el desarrollo mismo y su discurso es un producto 
de la misma naturaleza. Tras el fin de la Segunda Guerra Mundial se produce una reor-
ganización mundial del poder: Europa queda herida en sus cimientos por los estragos 
de la guerra y Estados Unidos se consolida como gran potencia económica y militar. 
No obstante, la URSS se coloca en la esfera internacional como el otro gran gigante 
que hace frente y que colisiona con los intereses de su antagónico capitalista. La Guerra 
Fría se instaura y la gran contienda entre EE. UU y la URSS sitúa su campo de batalla 
fuera de sus fronteras. Es entonces cuando la consolidación de los Tres mundos se es-
tablece: Primer Mundo (industrializado y capitalista), Segundo Mundo (industrializado 
y comunista) y Tercer Mundo (no-industrializado y fuente de materias primas cuyo 
futuro era negociado en la sede de las Naciones Unidas). Y todo ello en un contexto de 
crecientes reivindicaciones y luchas, ya sean de carácter anticolonial en Asia y África, 
o antimperialistas por parte del creciente nacionalismo latinoamericano.

Después de 1945 el sistema capitalista mundial se afianza bajo la dirección esta-
dounidense, a quien le iba interesando cada vez más librarse de las trabas que el “Viejo 
Mundo” ejercía en el “Sur”, pues su industria y sus emergentes corporaciones requerían 
del acceso directo a materias primas baratas. Se opta pues, por la crítica al antiguo im-
perialismo y al fomento de un «nuevo imperialismo anticolonial» (Rist: 2002, 90) que 



Los discursos postdesarrollistas y sus críticas 61 

verá discursivamente la luz el 20 de enero de 1949 en el Punto IV del discurso de in-
vestidura del presidente de EE. UU Harry S. Truman, en el cual se posiciona y publicita 
el binomio desarrollado/subdesarrollado. El discurso del desarrollo se pronunciará ori-
ginalmente, por tanto, en boca de la gran potencia capitalista mundial; lo cual supone a 
priori una sospecha de omisión inviable a ojos postdesarrollistas y explica el porqué de 
que las referencias a este presidente sea un tópico frecuente en su literatura (Rist: 2002, 
84-85; Escobar: 2007, 73; Sachs: 1996, 2; Illich: 1996, 159; Sbert: 1996, 299; Ullrich: 
1996, 360; Esteva: 2009, 1; Tortosa: 2009, 18; Saunders: 2004, 1). 

El discurso de Truman inaugura, por tanto, una nueva conceptualización de las 
relaciones internacionales donde la posición de los países ahora bautizados como “sub-
desarrollados” —o menos avanzados económica e industrialmente hablando— ocupa-
rían un lugar estratégico en el contexto de la Guerra Fría. Así, para el postdesarrollo, el 
discurso convencional del desarrollo fue formulándose —nutrido con la metafísica oc-
cidental— debido a la coyuntura histórica en la que se encontraba el mundo a finales 
de la Segunda Guerra Mundial. En este sentido, desde el punto de vista postdesarro-
llista, si se pasó del discurso colonizador al discurso desarrollista no fue por la firme 
convicción de protección de la humanidad, sino por la pragmática impuesta del mo-
mento (Escobar: 2009, 1; Rahnema: 1997, 118-119; Rist: 2002, 59-81). Es por ello que 
el discurso del desarrollo es concebido por el postdesarrollo como hijo de su tiempo y, 
por tanto, simple y llanamente, un producto histórico. 

4.1.3. Desarrollo como discurso 
El postdesarrollo, al nutrirse de la metodología postestructuralista, analiza el desa-

rrollo como discurso. Ello significa que en dicho análisis se transciende la mera textua-
lidad al entender que el lenguaje posee fuerza productiva; es decir, a través de los 
enunciados y las prácticas que éstos posibilitan se crea realidad, realidad que establece 
relaciones de poder y subjetividades jerarquizadas. El giro discursivo aplicado al aná-
lisis del desarrollo por parte de los discursos postdesarrollistas permite evidenciar que 
los significados trascendentales —tales como subdesarrollo, pobreza, necesidades bá-
sicas, progreso, ayuda, ciencia, territorio, Estado, igualdad, medioambiente, mercado, 
nivel de vida, participación, planificación, población, producción, recursos, tecnología 
etc.— son relativos a un tiempo y a un espacio determinado donde la existencia de las 
estructuras dependen de los regímenes de verdad impuestos por el poder. Para que nos 
entendamos, el postdesarrollo considera que los significados de los términos utilizados 
por los discursos sobre desarrollo son totalmente arbitrarios, ya que estos conceptos 
quedan definidos por las potencias que ostentan el poder político, económico y que 
dominan las estructuras de poder-conocimiento tales como las Universidades y otros 
centros de formación técnica. 

La formación discursiva auspiciada por los Estudios sobre Desarrollo se concreta 
en la existencia de una regularidad entre sus objetos, sus tipos de enunciación, sus con-
ceptos y sus elecciones temáticas. Es esta regularidad establecida entre estas relaciones 



62  Yesica Álvarez Lugo 

lo que determina lo que puede decirse, por quién puede decirse y con qué autoridad y 
legitimidad se dice. Es esta regularidad lo que impone un determinado orden del dis-
curso que a su vez decreta lo que puede ser enunciado y pensado, por quién, de qué 
modo y mediante qué vías y canales; todo lo cual conlleva a que en los márgenes se 
sitúe el discurso deslegitimado y descalificado, que es por tanto impensable. Es por ello 
que los discursos no-convencionales sobre desarrollo o alternativos al desarrollo no 
gozan de la misma legitimidad que los discursos sobre desarrollo; ya que aquéllos no 
comparten el mismo espacio discursivo que éstos. Los desarrollos alternativos, a dife-
rencia de las alternativas al desarrollo, sí comparten este espacio discursivo o el orden 
del discurso impuesto por el Desarrollo; lo que supone una lucha transformadora de las 
prácticas dominantes limitada, pues se sigue legitimando y reforzando —aunque de 
manera crítica y de tendencia reformadora— los objetos, tipos de enunciación, concep-
tos y elecciones temáticas de la formulación discursiva del desarrollo. 

Lo que se pretende enfatizar desde el postdesarrollo es precisamente que se han 
normalizado las relaciones de desigualdad y poder bajo un halo de naturalización y 
objetividad que se ha conseguido gracias al andamiaje discursivo de los Estudios sobre 
Desarrollo. Mediante este discurso de desarrollo se ha representado de forma universal, 
hegemónica y preconstituida a los “pobres” y “subdesarrollados” que son sustraídos de 
todo contexto histórico, económico, político, social, cultural, de género y clase; en de-
finitiva, de todo contexto. El “subdesarrollo”, por tanto, es para los autores y autoras 
postdesarrollistas una construcción discursiva del Desarrollo que éste considera exte-
rior a sí mismo y observable de manera panóptica para su tratamiento y posterior su-
peración. 

En definitiva, las teorías postdesarrollistas visualizarán el desarrollo como un dis-
curso occidental nacido en el siglo veinte que instaura como estructura motriz de la 
sociedad el crecimiento económico exponencial rentable a los poderes estatales y cor-
porativos dominantes; quienes interpretan —e imponen con ello el régimen de ver-
dad— a los otros mundos como realidades atrasadas y subyugadas por la escasez 
material que puede ser solventada por el triunvirato de la modernización —capital, 
ciencia y tecnología— que conducirá hacia el progreso social y cultural. El postdesa-
rrollo, como crítica postestructuralista, estudiará por tanto las relaciones entre los diver-
sos elementos que componen el discurso, así como las relaciones entre éstos y sus 
prácticas e instituciones; ya que este complejo sistema de relaciones es lo que determina 
el marco limítrofe de lo que puede ser dicho, pensado y propuesto. Finalmente, no hay 
que olvidar que afirmar que el desarrollo es un discurso por parte de la crítica postdesa-
rrollista significa que se ha recurrido a la metodología postestructuralista que sostiene 
que el discurso transforma y produce realidad a través de sus prácticas. En este sentido, 
el discurso no es mera textualidad, ya que posee fuerza productiva mediante las prácti-
cas posibilitadas a través del lenguaje y sus enunciados.  



Los discursos postdesarrollistas y sus críticas 63 

4.1.4. Desarrollo como práctica 
El postestructuralismo sostiene que todo discurso se despliega a través de las prác-

ticas concretas y cotidianas que él mismo posibilita y que dan lugar a una realidad. En 
este sentido, el desarrollo como discurso, sigue este mismo patrón y ello significa que 
el discurso sostenido por los Estudios sobre Desarrollo o la Economía al Desarrollo ha 
creado acciones, situaciones, conocimientos, pensamientos e instituciones que hacen 
del desarrollo una realidad palpable y del subdesarrollo una “verdad” tangible. Para el 
postdesarrollo, los mecanismos que hacen del desarrollo un discurso atractivo, fuerte y 
dinámico vienen dados por las estructuras de poder-conocimiento que se manifiestan 
en su progresiva marcha institucional y en la potestad del conocimiento experto pro-
ducto de su proceso de profesionalización. 

La profesionalización y la institucionalización, en definitiva, evidencian el desa-
rrollo como práctica, cuyos principios de autoridad y competencia regulan y normali-
zan su discurso. De esta manera, por muy amebiano que sea el concepto “desarrollo”, 
éste existe «[...] a través de las acciones que legitima, las instituciones a las que hace 
vivir y los signos que atestiguan su presencia» (Rist: 2002, 22). Y esta articulación entre 
el conocimiento experto y la profesionalización del desarrollo es, a ojos postdesarro-
llistas, un complejo sistema de poder cimentado en la episteme moderna-occidental que 
excluye saberes y conocimientos otros al respaldar el saber científico-técnico y no otro 
tipo de saberes, como el narrativo y ancestral (Escobar: 2007, 33-34). De esta manera, 
se restringe temas o asuntos, que pasan a ser del dominio del conocimiento especiali-
zado de base occidental. 

Así, para el postdesarrollo, la producción de conocimientos en materia de Estudios 
de Desarrollo no hace más que establecer relaciones jerárquicas de poder entre las per-
sonas letradas en la materia y la gente común. De esta manera, el conocimiento sobre 
desarrollo se convierte en una disciplina académica con unos determinados métodos de 
enseñanza e investigación y con unos criterios de autoridad bien definidos que con su 
apariencia neutral son funcionales al sistema de conocimiento y poder establecido (Es-
cobar: 2007, 87). La rama del saber correspondiente a las Ciencias Sociales, y sobre 
todo a la economía, es la encargada de nutrir la nueva materia compartimentada y se-
parada del resto de las áreas de conocimiento y de la vida social; pues la especialización 
en esta área del saber requiere unas capacidades y dotará de unas cualidades analíticas 
precisas para abordar el concreto objeto de estudio. Las estructuras de poder-conoci-
miento y sus instituciones asociadas formarán cuadros de profesionales destinados a 
mejorar la vida de la humanidad mediante intervenciones donde solo es necesario apli-
car de manera diestra y disciplinada estrategias y técnicas científicas sistematizadas que 
serán evaluadas conforme a indicadores. Esta asistencia técnica supone la aplicación 
de grandes paquetes de transformaciones socio-culturales e institucionales en los países 
y regiones “a desarrollar” que siguen un patrón universal de normas económicas, so-
ciales, culturales e institucionales aplicables a todas y cada una de las personas del pla-
neta (Senarclens: 1997, 195). Tal y como indica Nandy (1997, 168) el colonialismo 



64  Yesica Álvarez Lugo 

moderno (calificativo con el que alude al desarrollo) creó de manera exitosa jerarquías 
seculares incompatibles con los órdenes tradicionales. Los profesionales y técnicos 
eran y son, por tanto y para las teorías postdesarrollistas, los encargados de instaurar e 
implantar dicha jerarquía. 

Para los discursos postdesarrollistas, por tanto, el desarrollo no es más que un 
mito, un producto histórico, un discurso y unas prácticas llamadas a ser superadas y 
abandonadas. 

 
4.2. Postulados-base de los discursos postdesarrollistas 
El postdesarrollo opta por la defensa de la pluralidad de modos de vida y de seres, 

estares y saberes diversos y legítimos dentro del planeta común que comparte la huma-
nidad. Esta defensa es esbozada por los enfoques postdesarrollistas a partir de un marco 
argumental común o —como aquí se denominará— una serie de postulados-base, que 
pueden ser considerados como un escenario de criterios identificados en la formulación 
de estos discursos críticos. Las alternativas concretas al desarrollo serán, en todo caso, 
propias de cada región y no unívocas para todas las personas y territorios del planeta; 
lo que no impide, que se sostenga desde el postdesarrollo un mínimo común denomi-
nador que compartirán las muy diversas propuestas postdesarrollistas. 

 
4.2.1. Oposición a la categoría binaria desarrollo/subdesarrollo 

Las teorías postdesarrollistas consideran que el establecimiento de la dicotomía 
desarrollo/subdesarrollo responde a una cuestión de poder ya que los significados de 
ambos términos son impuestos desde el locus de enunciación de quien tiene capacidad 
de imponer su régimen de verdad. Para el postdesarrollo se trata de una renovada codi-
ficación dicotómica de la realidad y de las sociedades que posterga la relación de poder 
desigualitaria heredada de la época colonial. Conceptualmente, la dicotomía desarro-
llado/subdesarrollado parte de un cierta «continuidad sustancial» entre ambos concep-
tos al ser el “subdesarrollo” la «[...] forma aún inacabada o para mantenernos en la 
metáfora biológica, embrionaria» del desarrollo (Rist: 2002, 89). Ello supone construir 
en el imaginario colectivo una aspiración de cambio social que permita justificar deter-
minadas prácticas y mantener una actitud supuestamente racional que conciba la opo-
sición al “desarrollo/progreso” como un fenómeno contra natura. 

Para el postdesarrollo, al oponer el estado de opulencia deseable al estado de ca-
rencia indeseable se intuyen una serie de ideas que, casualmente, coinciden con las 
ofrecidas por la economía capitalista dominante: «en el mundo real, más allá de la 
disputa académica sobre los significados del término, desarrollo es lo que tienen las 
personas, áreas y países “desarrollados” y los demás no» (Esteva: 2009, 2). El sujeto 
“subdesarrollado” se representa, por tanto, a través de tipos universales y homogéneos 
que transcienden cualquier particularidad y contexto y que, por lo tanto, obliteran toda 
existencia plural y todo factor situacional. 



Los discursos postdesarrollistas y sus críticas 65 

El postdesarrollo, rechazando y actuando contra esta exhibición de generalidades 
que desvaloriza a grupos humanos y pueblos enteros, se nutre de las premisas postes-
tructuralistas, postcoloniales y decoloniales para afirmar con contundencia que el “sub-
desarrollo” es una ficción que tiene como objeto imponerse como “verdad”. Es por ello 
que el concepto “desarrollo” debe abandonarse, pues éste no es —no existe— sin su 
contrario, el subdesarrollo; una categoría cimentada sobre ideas ontológicas que posi-
bilita y posterga relaciones de poder donde se desvalora la diversidad de seres, estares 
y saberes existentes en el mundo. 

4.2.2. Rechazo a la superioridad epistémica del saber científico y del experto 
El eurocentrismo y la geopolítica del conocimiento son fenómenos inherentes al 

discurso del desarrollo según las teorías postdesarrollistas; ya que este discurso aparen-
temente neutral parte de la observación “objetiva” e “imparcial” de una realidad a la 
que se le aplican —para proceder a su análisis— categorías occidentales. El Desarrollo 
se ha presentado como un conjunto de estudios científicos —como una disciplina— 
dentro de la rama de las Ciencias Sociales. Mayoritariamente de corte economicista, 
aunque no únicamente, estos estudios han seguido una metodología y han compuesto 
una doxología que es estudiada y reproducida por cuadros de expertos técnicos y pro-
fesionales que, en teoría, saben cómo solucionar o al menos remediar en gran medida 
el estado de escasez al que se ven sometidos grandes grupos humanos y sociedades 
enteras. El conocimiento occidental, sus construcciones discursivas y sus representa-
ciones, por tanto, se exportan y se inculcan como verdades que estructuran subjetivi-
dades, espacios, cuerpos y prácticas sociales a la vez que deslegitiman las que no 
responden a estos parámetros. 

En este sentido, desde el postdesarrollo se considera que la estructura binaria 
desarrollado/subdesarrollado se extiende al plano epistémico agudizándose en la di-
cotomía experto/no-experto; todo lo cual construye la representación del no-experto 
como un ignorante cuyo saber cuestionable por tradicional e irracional es, además, 
primitivo, mítico y atrasado. La desvalorización de los conocimientos y técnicas tra-
dicionales por parte del experto se produce —además de por la dicotomía establecida 
entre la instrucción y la ignorancia— a través de la especialización del lenguaje y del 
uso de tecnicismos. Este lenguaje empleado como herramienta de trabajo por los cua-
dros de expertos del desarrollo redefinen y remodelan la percepción de los seres hu-
manos que observan en su vida cotidiana y que representan para, así, producir teorías 
y datos que plasmarán en informes y en evaluaciones que se presumirán científicas, 
imparciales y neutras (Esteva y Prakash: 1998, 72). Asimismo, los índices de desa-
rrollo son productos del conocimiento eurocéntrico y, por lo tanto, serán métodos de 
cálculo arbitrarios con base en aspectos económicos y estadísticas, generalmente re-
feridos al nivel de vida y al producto interior bruto per cápita o al sumatorio de este 
último con la esperanza de vida al nacer y con el grado de alfabetización de un país 
(Latouche: 1997, 135). 



66 Yesica Álvarez Lugo 

Los discursos postdesarrollistas buscarán descentrar y desplazar este conoci-
miento occidental y sus construcciones discursivas y representaciones reivindicando 
el papel de la sabiduría popular, del conocimiento no-científico o no-académico, de 
las prácticas asentadas por años y años de experiencia y de la sapiencia ancestral 
trasmitida a través de generaciones. El saber y conocimiento otro deslegitimado por 
las estructuras de poder-conocimiento occidentales que enaltecen la ciencia y la aca-
demia como únicas fuentes de erudición serán, por tanto, re-valorizados por el post-
desarrollo. En este sentido, la crítica postdesarrollista se dirigirá a derribar el lugar 
hegemónico del experto y de la supremacía de la ciencia a favor de la pluralidad de 
sujetos productores de conocimiento y de la diversidad de modos legítimos y valiosos 
de saberes no-científicos. Así, lo que se pretende desde el postdesarrollo es un cambio 
en la concepción de lo que es y no-es conocimiento legitimado; se persigue, por tanto, 
que las formas heterogéneas de conocer-saber-pensar otros sean consideradas y so-
pesadas al mismo nivel que el pensamiento moderno o saber científico; que las per-
sonas, en definitiva, sean reconocidas como expertas en sus vidas y que con ello 
tengan la potestad de dialogar y proponer sus soluciones a sus problemas, que habrán 
sido identificados por ellos y ellas al ser interlocutores legítimos y guías de sus pro-
cesos. 

4.2.3. Rechazo a la pretensión de discurso único del desarrollo 
Las teorías postdesarrollistas sostienen que el discurso del desarrollo tiene la 

pretensión de ser universal y que, por lo tanto, pretende la homogenización del 
mundo conforme a sus parámetros y límites establecidos en su orden discursivo. No 
obstante, desde estos enfoques se defiende que la legitimidad del desarrollo como 
discurso único ha llegado a su fin; y ello lo demuestran las múltiples y variadas resis-
tencias en terreno que han despertado sus programas y proyectos. Estas resistencias 
—que no son nuevas, pero con los años han ido haciéndose más visibles y patentes 
en el día a día— se oponen a la imposición del modelo desarrollista a la vez que 
proporcionan las alternativas que consideran válidas según su contexto, cultura y ne-
cesidades. 

Dentro de estas alternativas, y uno de los motivos principales que suscita la opo-
sición al modelo desarrollista, cobra relevancia el trato que se le otorga a la Natura-
leza. Ya se trate de propuestas biocéntricas o no, lo cierto es que la preocupación por 
el cuidado de los ecosistemas y de los ciclos naturales de regeneración de los mismos 
es una fuente ingente de críticas a un modelo —el sostenido por el discurso del desa-
rrollo— devastador con la Naturaleza. ¿Y el Desarrollo Sostenible? El Desarrollo 
Sostenible para el postdesarrollo es un parche más que se le ha puesto al discurso 
para seguir postergándolo, y es que —para el postdesarrollo— este llamado a la “sos-
tenibilidad” no es más que un “greenwashing” que pretende dar la imagen de una 
preocupación por el cuidado del medioambiente en un sistema que —por la carga 
economicista de sus cimientos— no puede prescindir de un continuo crecimiento 



Los discursos postdesarrollistas y sus críticas 67 

económico que por definición contradice la valoración y cuidado del medio natural 
y de sus recursos. 

Por otro lado, es preciso reparar en que —desde los años cincuenta del pasado 
siglo hasta la actualidad— se han sucedido toda una compleja gama de acontecimien-
tos que hacen del desarrollo un anacronismo dado que sus herramientas conceptuales 
y metodológicas han quedado desfasadas por las particularidades de esta nueva etapa 
histórica marcada por la globalización neoliberal. En este sentido, no parece sensato 
a ojos postdesarrollistas que se apliquen como solución las mismas herramientas y 
métodos que provocaron la aparición y/o agravamiento del problema llamado a sol-
ventar: «[...] es el momento de entender que no se puede transformar el mundo me-
diante conceptos y estrategias que corresponden con los sueños del pasado» (Rist: 
2002, 253-254). De esta manera, cualquier reinvención sobre los mismos principios 
—aunque maquillados— conducirá a un «neo-desarrollismo» (Escobar: 2009, 27) o 
a más «maldesarrollo» según la concepción del profesor José María Tortosa (2009); 
no al postdesarrollo. 

Todo ello supone que desde el imaginario postdesarrollista se conciban los di-
versos desarrollos alternativos como parches que garantizan la continuidad del dis-
curso y de sus prácticas, legitimando así sus estructuras de poder-conocimiento y sus 
intereses; y todo ello a pesar de que, en diversos puntos teóricos —tanto desarrollos 
alternativos como alternativas al desarrollo— coincidan. En este sentido se podría 
referir, entre otras, a la Ética al Desarrollo, a determinadas posturas ecofeministas, a 
las críticas generales al Desarrollo que venían siendo difundidas ya desde los años 
sesenta por parte de los Estructuralistas Latinoamericanos y del Enfoque de la De-
pendencia y, a algunos puntos importantes surgidos de la teoría del Desarrollo Hu-
mano. No obstante, debe sopesarse que la gran diferencia entre desarrollo alternativo 
y las teorías postdesarrollistas es que éstas últimas optarán por la oposición radical a 
la continuidad discursiva y doxológica del Desarrollo y a la legitimidad de sus espe-
cialistas. 

Con la crítica al discurso “único” y “moderno” del desarrollo, el postdesarrollo 
pretende legitimar modos de vida otros que no se corresponden con los parámetros 
desarrollistas y que son tildados por éste como modelos o modos de vida “subdesa-
rrollados”. Así, el término “pluriverso” se posiciona en la literatura postdesarrollista 
como una propuesta de defensa de un mundo plural y heterogéneo donde ningún 
modo de vida, ser, estar o saber sea por definición superior a otro. Este pluriverso que 
vendría a subvertir el universalismo se define por la coexistencia pacífica y sostenible 
de una rica multiplicidad de idiomas morales, conceptos y discursos que respetan la 
legítima diversidad y el diálogo (Esteva y Prakash: 1998, 116). En definitiva, desde 
el postdesarrollo se critica la idea de desarrollo y con ella todas sus premisas de pro-
greso y modernización que mantiene la creencia en un camino y un fin que llevará a 
la humanidad al encuentro con un estado de plenitud y abundancia donde todos los 



68 Yesica Álvarez Lugo 

seres vivirán libres y felices. El precio para alcanzar este paraíso secular que los ex-
pertos y técnicos del desarrollo profetizan es —se advierte desde enfoques postdesa-
rrollistas— la pérdida de la pluralidad cultural y de la biodiversidad (Sbert: 1996, 
305); y, por ello, el postdesarrollo lo rechaza frontalmente. Para estas corrientes crí-
ticas legitimar un discurso de progreso universal —el desarrollo— es legitimar un 
discurso basado en un tipo de saber especializado (científico-técnico) que tiende a 
homogeneizar en la medida que se va universalizando. Y es por ello que, ante el uni-
verso desarrollista, se propone el pluriverso postdesarrollista donde forma de seres, 
estares, saberes y vivires otros sean legitimados y respetados en su diversidad. 

4.2.4. Defensa de los movimientos sociales de carácter emancipador como 
actores de cambios 

Los discursos postdesarrollistas llaman la atención sobre las dinámicas que im-
pone la actual globalización neoliberal y el tipo de universalismo económico y cultu-
ral que va implantando. Desde estos enfoques críticos se considera que el discurso 
desarrollista ha mutado para quedar transfigurado en el pensamiento global que hace 
de la postmodernidad la acentuación de los peores atributos de la modernidad: la pro-
longación de la colonialidad y con ella de la dominación y explotación; la beatifica-
ción de la biotecnología y la tecno-ciencia como salvadores de la humanidad; el 
aumento de la capacidad decisoria de las grandes corporaciones económicas; el em-
peño en la desarticulación de la soberanía popular y de sus procesos colectivos y 
sociales; y el impulso neoliberal y mercantilista como guía de la vectorial historia 
universal de la humanidad. Ante esta realidad, el postdesarrollo fija su mirada en las 
resistencias ejercidas por las bases populares y de los movimientos sociales de carác-
ter emancipador5. 

Para Escobar (2004, 86-98) la «imaginación del después del Tercer Mundo» se 
desarrolla a raíz de dos procesos centrales: el primero, por la aparición de esta nueva 
manera de «globalidad imperial» que subordina económica, militar y políticamente 
a las regiones y pueblos del mundo; y, el segundo, por la consecuente emergencia de 
movimientos sociales auto-organizados que se relacionan en redes y que, operando 
con nuevas lógicas, fomentan acciones contrahegemónicas que potencian otras for-
mas de globalización. Para el postdesarrollo son estos movimientos sociales de ca-
rácter emancipador —colectivos, participativos y no jerárquicos— los que impulsan 
una transición paradigmática que supera los postulados de la modernidad instaurando 
otras lógicas y otras políticas; “otra cosa” a lo teorizado e imaginado por expertos y 
académicos eurocéntricos es lo que estas bases sociales —con sus prácticas— están 
provocando e impulsando. De esta manera, tal y como explica Majid Rahnema (1997, 

5 Por movimientos sociales de carácter emancipador se entiende aquellos movimientos sociales que 
luchan a favor de la liberación respecto de un poder, autoridad o tutela y en contra de cualquier tipo 
de situación de subordinación, opresión y dependencia en la línea teorizada por Boaventura de 
Sousa Santos (2009).  



Los discursos postdesarrollistas y sus críticas 69 

125), bajo las peores condiciones aparecen nuevas formaciones humanas y alianzas 
que tratan de defender sus raíces y su deseo de vivir en autonomía; las cuales utilizan 
un lenguaje fundamentalmente diferente al del desarrollo. En este sentido, el autor 
aclara que la “problemática” de la era del postdesarrollo estará marcada por el resul-
tado de las luchas, a todos los niveles, entre las fuerzas de la conciencia humana y la 
creatividad y las estrategias de manipulación de economistas y de instituciones pro-
fesionalizadas. Así, la materialización de los discursos del postdesarrollo vendrá de 
la mano de las luchas populares por la justicia social, es decir, por las movilizaciones 
contrahegemónicas donde recobran importancia grupos desdeñados como sujetos re-
volucionarios: indígenas, afrodescendientes, campesinos, mujeres y marginados ur-
banos, entre otros. 

En definitiva, los discursos postdesarrollistas pondrán en el centro de sus deba-
tes el papel fundamental de estos movimientos sociales de carácter emancipador y 
luchas contrahegemónicas que no vienen ideadas por expertos, ni académicos ni in-
telectuales, sino por el común de las gentes. El postdesarrollo verá en estas moviliza-
ciones y en sus resistencias y reivindicaciones las epistemes otras marginadas que, 
con sus prácticas, proponen alternativas viables. El postdesarrollo, por tanto, pretende 
pasar del discurso teórico a la materialidad de sus enfoques a través de las alternativas 
propuestas por y desde las bases populares a través de sus movimientos, reivindica-
ciones, experiencias de resistencia y prácticas. De ahí vendrán las propuestas concre-
tas de alternativas al desarrollo con las que superar el modelo convencional que 
devasta culturas y ecosistemas. 

4.3. Conclusión 
Las teorías postdesarrollistas son una amalgama de propuestas que conformarán 

un nuevo paradigma contestatario al discurso del desarrollo al considerarse éste una 
empresa imperialista y economicista que devasta culturas y ecosistemas. El postdesa-
rrollo se presenta como una propuesta cuya intencionalidad principal es romper con 
la linealidad discursiva del Desarrollo y de sus múltiples parches de manera tal que 
no suponga una grieta más en el discurso, sino su fractura teórica definitiva que trae 
como consecuencia la legitimación de modos de vida otros, con su plurales y diversas 
formas de seres, estares y saberes. Y es que hay que recordar que los discursos post-
desarrollistas realizan sus análisis a partir de las aportaciones postestructuralistas, 
postmodernas, postcoloniales y decoloniales que han influido en la generalidad de las 
Ciencias Sociales y que aplican a los Estudios sobre Desarrollo. Con ello, concluyen 
que el desarrollo se define a partir de su carácter mítico, histórico y discursivo que se 
materializa a través de las prácticas que llevan a cabo su cuadro de profesionales y 
sus instituciones. Producto de estos análisis, los discursos postdesarrollistas llegan a 
la conclusión de que es necesario superar de manera radical los límites convenciona-
les del desarrollo y de su orden discursivo; tarea que se proponen emprender a través 



70 Yesica Álvarez Lugo 

de la toma en consideración de una serie de postulados-base a partir de los cuales 
pueda comenzarse a andar hacia un mundo heterogéneo y plural. 

Tras más de dos décadas de discursos postdesarrollistas éstos han ido tomando 
posiciones y han influido notablemente en diversas discusiones relacionadas con la 
necesidad de superar el modelo de desarrollo convencional-economicista. Un ejem-
plo de ello es la presencia de dichas preocupaciones y críticas en los debates en torno 
al Buen Vivir en la región andina y al Decrecimiento en Europa. Aunque es un error 
considerar que el Buen Vivir y el Decrecimiento representan la materialización del 
postdesarrollo, no es menos cierto que su enfoque ha influido en la formulación de 
los mismos. Esta influencia, junto con la emergencia de los múltiples y diversos Dis-
cursos de la Transición —que se posicionan en el imaginario postdesarrollista a pro-
puesta de Escobar (2012) como vías para marchar hacia la materialización de 
alternativas al desarrollo concretas— puede ser considerada como una muestra más 
de la incidencia de los discursos postdesarrollistas. Al margen del ámbito académico, 
las teorías postdesarrollistas son de uso recurrente por parte de algunos activistas y 
movimientos sociales. Todo lo cual revela que los mismos están incidiendo en la 
práctica de diversos grupos humanos que pretenden cambios en muchos aspectos y 
ámbitos de la sociedad, sobresaliendo de entre varios, el campo de la producción, el 
consumo y la manera de considerar a la Naturaleza y al trabajo productivo y repro-
ductivo. 

El postdesarrollo es, en definitiva, una corriente de pensamiento heterogénea y 
plural que suministra una crítica estructurada del desarrollo que puede ser utilizada 
tanto en el ámbito académico como en el debate social y político. No obstante, y pese 
a lo dicho, debe evidenciarse que ciertos temas o cuestiones deberían ser tratados de 
una manera más profunda por parte de las teorías postdesarrollistas. Estas cuestiones 
pueden ser muchas y muy variadas, pero a criterio de quien escribe estas líneas se 
deberían considerar tres de especial relevancia en el mundo actual: el análisis de las 
nuevas tecnologías y de las investigaciones bio-tecnológicas; un estudio más pro-
fundo del lugar y el papel de los feminismos en esta alternativa al desarrollo más allá 
de referenciar su importancia; y la consideración de los derechos humanos. Con todo, 
se comparta o no la visión postdesarrollista sobre el desarrollo y sus postulados-base, 
no puede dejar de reconocerse que el postdesarrollo se ha posicionado en el debate 
académico, social y político como una valiosa herramienta de análisis crítico con la 
que someter a examen y cuestionar —entre otras cosas— los avances, retrocesos y 
reestructuraciones de la Agenda de Desarrollo y los parámetros que guían la Coope-
ración Internacional. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 

5. De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas 
ecosociales. Apuntes sobre las potencialidades y limitaciones del 

movimiento de Ciudades en Transición 
José Luis Fernández Casadevante y Nerea Morán Alonso 

 
 

Nuestra civilización se encuentra llegando rápida y alegremente a lo alto de una 
montaña rusa, todas las evidencias científicas auguran que estamos disfrutando del 
remanso de paz antes de la caída y el inicio de las curvas. Un tiempo de descuento, 
los intensos segundos que tratamos de prolongar mientras evitamos el vértigo que 
provoca mirar el abismo que tenemos bajo los pies. El Antropoceno, la superación 
de los límites biofísicos, el colapso climático, el declive energético apuntan a un 
inexorable cambio de ciclo histórico donde ya nada será como antes (Klein: 2016). 
Los cambios radicales han dejado de ser una opción a elegir para convertirse en un 
imperativo a planificar. 

Asistimos a una coyuntura en la que estamos emplazados a reactivar la produc-
ción de un pensamiento urbano crítico, así como de unas prácticas que reactua-licen 
muchas de las grandes cuestiones e interrogantes que se habían formulado para bus-
car alternativas a la ciudad industrial desde hace siglo y medio: ¿Cuál es la unidad de 
complejidad territorial mínima para planificar transiciones en el suministro de agua, 
energía y alimentos? ¿Cómo se reconcilian el campo y la ciudad? ¿Cómo se conjuga 
el protagonismo social y las propuestas municipalistas? ¿Cómo se activa ecológica-
mente a los grupos socialmente vulnerables? ¿En qué medida resulta posible trans-
formar las ciudades sin cambiar el modelo socioeconómico? 

Anticipándose a contextos ecológicamente adversos y frente a un fatalismo pa-
ralizante, una pluralidad de movimientos sociales, en la que destaca el Movimiento 
de Transición, vienen ensayando respuestas prácticas a pequeña escala. Un experi-



72 José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

mentalismo que está movilizando la ilusión de miles de comunidades locales, reno-
vando algunos planteamientos del ecologismo y poniendo a disposición de la socie-
dad estructuras y patrones que pueden ser funcionales en los escenarios futuros. 

5.1. Nuevo localismo, ecobarrios, la red del nuevo municipio… o las transicio-
nes antes del movimiento de transición 

Siempre hay una historia que nos precede, por lo que toda fecha de inicio es 
arbitraria, podríamos remitirnos al socialismo utópico y el primer cooperativismo, o 
a la geografía anarquista impulsada por Eliseo Reclús y Kropotkin, que defendieron 
la disolución de las grandes ciudades en asentamientos de menor escala, la posible 
descentralización de la industria y su necesaria combinación con la agricultura para 
garantizar la sostenibilidad de los asentamientos, la importancia del contacto con la 
naturaleza para el bienestar humano o la necesidad de que campesino y ciudadano 
fuesen de la mano (Oyón: 2011). 

Podríamos recordar la Ciudad Jardín6 formulada por Howard a finales del XIX, 
como una utopía práctica donde se conjugaban lo positivo de las dinámicas urbanas 
(la activa vida social, los servicios públicos, las mayores oportunidades e innovacio-
nes socioeconómicas) y de las rurales (espacios abiertos, contacto con la naturaleza, 
proximidad entre vivienda y trabajo…). Un proyecto de promoción de organismos 
autogestionados que se autogobernarían localmente e impulsarían una economía 
cooperativa. Una iniciativa que también resultó influyente en el primer urbanismo 
moderno, impulsado por la socialdemocracia durante el periodo de Entreguerras en 
ciudades como Viena, Berlín o Frankfurt. Barrios de cooperativas de vivienda obrera 
con amplias zonas verdes, numerosos equipamientos y una densa vida asociativa y 
económica de base autogestionada, que incorporaban el cierre de ciclos de agua y 
materia en proximidad; o cuestiones como que cada casa tuviera un huerto, pues los 
arquitectos, urbanistas y paisajistas que los diseñaron habían formado parte de la Aso-
ciación Internacional de la Ciudad Jardín (Fernández Casadevante y Morán: 2015).  

Referentes lejanos que conectarían con el nacimiento del ecologismo durante 
los años sesenta y su popularización ligada a la contracultura durante la década pos-
terior. En un contexto de efervescencia sociopolítica y de depresión económica, li-
gada a la crisis energética de los años setenta. Este redescubrimiento de una 

6 Una ciudad autónoma, pensada para unas 32.000 personas, cuya actividad económica combinaría 
la industria descentralizada y la actividad agrícola profesionalizada, así como de ocio mediante 
pequeños huertos urbanos. Howard constituyó una influyente sociedad cívica internacional donde 
confluían intelectuales (Bernard Shaw, H. G. Wells…) y planificadores que intentaron llevar a la 
práctica sus presupuestos. En 1903, Letchworth, zona agraria situada a unos 55 kilómetros de 
Londres, acogería la primera iniciativa conformada por una amplia diversidad de tipologías de 
vivienda de baja densidad, con espacios comunes como cocinas comunitarias o jardines cuidados 
de forma colectiva, espacios abiertos y verdes de alta calidad, zonas de juego infantiles y huertos. 



De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas ecosociales 73 

adormecida sensibilidad ambiental y de un profundo sentido de ecodependencia, per-
mitieron una oleada de experimentación que impregnó la forma en la que se conce-
bían las ciudades y las formas de habitarlas. Las luchas contra la contaminación o las 
centrales nucleares se acompañaron de la afirmación de nuevas formas de estar en el 
mundo: comunas, ocupaciones de viviendas, autoconstrucción de viviendas y zonas 
verdes, cooperativas de consumo, granjas y huertos comunitarios, movilizaciones ci-
clistas… 

En Europa barrios autogestionados como Christiania en Copenhague, el movi-
miento Provo en Holanda, los Squatters británicos o el movimiento autónomo alemán 
encarnaron muchas de esas demandas. Al otro lado del océano, el nuevo localismo 
en EEUU vinculó estos procesos contraculturales a movimientos vecinales más tra-
dicionales, mediante una tupida red de iniciativas de base local y comunitaria. Un 
proceso que ilustrarían iniciativas como Adam-Morgan Neighborhood, una comuni-
dad situada a las afueras de Washington en la que varios centenares de vecinos trata-
ron de construir un barrio lo más autosuficiente posible. Acciones orientadas a 
construir la autonomía local, que implícitamente suponían procesos pedagógicos y 
nuevos sistemas de valores, donde se desarrollaron la cría de pescado en piscinas, la 
agricultura y el compostaje urbano, los baños secos, las placas solares, las miniplantas 
de etanol para convertir basura en energía, los proyectos de economía cooperativa… 
(Morris y Hess: 1978). 

Durante las décadas siguientes la sostenibilidad urbana irá obteniendo recono-
cimiento institucional y se consolidará en las políticas públicas, debido a la realiza-
ción de centenares de Agendas 21 municipales, derivadas de las recomendaciones de 
la Cumbre Mundial del Medio Ambiente de 1992. Experiencias llevadas a cabo con 
desigual fortuna y rigurosidad, que oscilaron entre la promoción de un marketing 
verde urbano y la puesta en marcha de iniciativas ambiciosas desde gobiernos locales. 

Al calor de estas Agendas 21 se desarrolló en Europa un amplio y disperso goteo 
de iniciativas de regeneración urbana integral, muchas de las cuales se popularizaron 
bajo la denominación de ecobarrios. Los ecobarrios son una de las fórmulas que me-
jor condensaban la vocación de integralidad de las necesarias transformaciones que 
deben atravesar nuestras ciudades. Unos cambios que son simultáneamente urbanís-
ticos (movilidad sostenible, conexión del barrio con la ciudad, descentralización, di-
seño del espacio público, tipología de viviendas…), ambientales (eficiencia 
energética, gestión de residuos, zonas verdes, agua…) y sociales (apropiación ciuda-
dana de los procesos, participación, identidad, dimensión económica y de diversidad 
social…). En definitiva, un ecobarrio no es un barrio convencional con placas solares 
y un tranvía, se trata de iniciativas que conjugan la rehabilitación del patrimonio ur-
bano en clave de sostenibilidad con la rehabilitación relacional, los procesos partici-
pativos y la adopción de estilos de vida comunitarios más ecológicos. 



74  José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

Hubo muchas experiencias inspiradoras como la construcción del barrio de Bed-
ZED (Beddington Zero Energy Development) con sus sofisticados sistemas de aho-
rro energético en Londres; Hammarby Sjöstad en Estocolmo, Ecolonia y Kronenberg 
en Alemania o Trinitat Nova en la periferia de Barcelona, donde con un fuerte prota-
gonismo vecinal se reorientó un proceso de rehabilitación hacia una remodelación 
integral basada en la noción de ecobarrio (Verdaguer y Velázquez: 2008). 

Aunque nuestra experiencia de referencia sería Vauban, en Friburgo, surgida en 
1993 con la ocupación de unos antiguos cuarteles. Tras un proceso de negociación 
con el Ayuntamiento, obtuvieron permiso para permanecer en algunas de las naves. 
De esa iniciativa nació SUSI, una cooperativa autogestionada de vivienda de alquiler 
para jóvenes y personas con bajos ingresos, así como espacios para iniciativas socia-
les. Posteriormente activistas del ecologismo plantearon un proyecto de ecobarrio, 
fruto del cual el conjunto del barrio ha sido diseñado a partir de un proceso participa-
tivo, incluyendo los equipamientos y las zonas comunes. Las cooperativas y grupos 
de autopromoción de vivienda han incorporado a sus proyectos estándares más exi-
gentes que los legales en cuestiones energéticas y han añadido nuevos criterios como 
la obligación de conservar los árboles existentes, el uso de cubiertas verdes, de siste-
mas de filtración de pluviales, o de materiales locales y ecológicos. 

En materia de energía las viviendas del barrio están obligadas a consumir menos 
de 65 kWh/m2 anuales, por lo que se ha fomentado el uso de energía solar mediante 
colectores y placas fotovoltaicas que producen el 30% de la energía consumida. El 
barrio cuenta con una planta de cogeneración que funciona con astillas de madera y 
gas natural, destinada a proveer de calefacción a todo el distrito. Además, iniciativas 
como «Barrio sin coches» y «Barrio sin aparcamiento», introducen un modelo de 
movilidad basado en los desplazamientos peatonales, la bicicleta o coche compartido; 
logrando que el 40% de los habitantes del barrio no tenga coche. La principal crítica 
que suele recibir Vauban es la carencia de diversidad en su composición social, una 
especie de monocultura de clase media con estudios. Un sesgo que los grupos socia-
les más activos como SUSI o Forum Vauban han tratado de paliar, mediante la in-
corporación de personas mayores y gente de bajos ingresos en sus cooperativas 
(Fernández Casadevante et al.: 2010). 

Los ecobarrios han quedado en su mayor parte asociados a proyectos aislados 
donde predomina la imagen sugestiva de los edificios, un poco desconectados de los 
entornos en los que se insertan. Todas las ciudades terminaron queriendo disponer de 
su experiencia que poder enseñar al mundo, más que un verdadero cambio de para-
digma urbanístico asistimos a una proliferación de proyectos singulares. Los proce-
sos de regeneración urbana incentivan este experimentalismo, restringiéndolo a una 
perspectiva eminentemente técnica que va difuminando la vertiente participativa. El 
horizonte transformador se diluye, pero se van logrando mejoras en los estándares de 
calidad urbanística o los códigos técnicos, se construyen proyectos de vivienda pú-
blica innovadores o se logra dar un impulso a la arquitectura bioclimática. 



De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas ecosociales 75 

Nuestras sociedades tienen tendencia a despreciar e infravalorar muchos de los 
saberes y prácticas que vienen del Sur Global. Nos aproximamos a su realidad desde 
una injusticia cognitiva que las subordina, restando relevancia a todo lo que tienen 
que enseñarnos (Sousa Santos: 2009). Un ejemplo serían las escasas pero interesan-
tes iniciativas de ecobarrios en América Latina, que desde su otredad han pasado 
desapercibidas o no han resultado merecedoras de interés. 

La iniciativa pionera sería la del Proyecto Ecobarrios Bogotá, impulsada desde 
la municipalidad en 2001, cuyo principal objetivo era fortalecer a las organizaciones 
comunitarias de base inspirándose en los proyectos de ecoaldeas para abordar de 
forma integral cuestiones sociales, económicas y ambientales en los barrios. Durante 
tres años un motivado equipo dinamizador trabajó en procesos de capacitación con 
líderes barriales que asistían a formaciones en la universidad durante los fines de se-
mana, orientadas a impulsar procesos de planificación participativa en sus comuni-
dades. 

A partir de este trabajo participativo se logró definir 193 proyectos comunitarios 
adaptados a las necesidades particulares de cada barrio, que contarían con un pequeño 
apoyo económico y de personal técnico (equipamientos culturales, rehabilitación de 
espacios públicos, microempresas comunitarias, huertos urbanos…). Una vez finali-
zado el proyecto en 2010 un 30% de las iniciativas siguió funcionando de forma au-
togestionada, logrando incluso que organizaciones barriales se apropiaran de las ideas 
para luchar por la regularización de viviendas en los bordes urbanos, integrando vi-
vienda y gestión sostenible de los cerros (Rojas y Ome: 2011). Los paneles solares, 
las viviendas ecológicas, las huertas orgánicas y los espacios comunitarios pueden 
ser creados al tiempo y son necesarios, pero nunca serán más importantes (Rojas y 
Arastizabal: 2004). 

Otra de las experiencias más emblemáticas de Latinoamérica sería la que se ha 
dado desde 2006 en el barrio de Maipu en Santiago de Chile. Una experiencia surgida 
en un barrio construido de forma participativa por el gobierno de Allende, activo du-
rante la oposición a la dictadura y que durante los años 90 sufrió un proceso de des-
movilización social y deterioro debido a las drogas. Villa 4 Alamos disponía de un 
parque que había sido autoconstruido por el vecindario y que era el espacio de refe-
rencia para las actividades comunitarias. A finales de 2003 la municipalidad pretende 
destruirlo y su defensa se convierte en el despertador que devuelve el dinamismo al 
tejido asociativo. Finalmente, en enero de 2004 operarios municipales asaltan el par-
que escoltados por la policía, talando 119 árboles de los 120 existentes; el único árbol 
que se salva es un ceibo que el vecindario logró rodear y proteger. Después de de-
mandar a la municipalidad el barrio consigue que se les compense con 4.900 metros 
cuadrados destinados a áreas verdes, naciendo en ellas el Centro Cultural, Social y 
del Medio Ambiente Ceibo, orientado a mejorar el medio ambiente, la calidad de 
vida y a ayudar a comunidades afectadas por conflictos ambientales. En 2005 El 



76  José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

Ceibo y el vecindario recuperan el antiguo parque y plantan nuevos árboles, entrando 
en un Programa Internacional del PNUMA, apoyados por la municipalidad. 

La mayoría de los integrantes de Ceibo tenía experiencia como dirigentes socia-
les, pero poco y nada sabían del área medioambiental, fueron aprendiendo por el ca-
mino. Y es esta lucha la que los lleva a contactar con María Inés Díaz, licenciada de 
Ecología y Paisajismo, interesada en hacer su tesis sobre la reconversión de periferias 
urbanas en ecobarrios. Durante 2006 María Inés trabajó con la comunidad, resca-
tando su historia y elaborando en conjunto un proyecto de ecobarrio que posterior-
mente sería implementado por la propia gente. Iniciativa que arranca con la 
rehabilitación del espacio público (autoconstrucción de arboreto, plazas y paseos ver-
des, huerto comunitario…), como una forma de recrear las formas de relacionarse 
entre las personas, y de estas con el entorno. Además de desarrollando una intensa 
actividad formativa (ambiental, ecoarte, liderazgo comunitario, deporte social…) y 
de pequeños proyectos demostrativos (compostaje, luminaria solar de las zonas ver-
des…). La iniciativa terminaría siendo apoyada presupuestariamente desde la muni-
cipalidad y mediante proyectos de cooperación internacional. 

Estas iniciativas de ecobarrios del Sur Global priorizan la reconstrucción del 
lazo social y los vínculos entre las personas, dinámicas más pedagógicas que basadas 
en avances tecnológicos, en las que el protagonismo comunitario y la autogestión 
vecinal son elementos centrales desde donde interactuar con las instituciones locales, 
incorporando saberes y perfiles técnicos que bien gestionados potencian las capaci-
dades de la comunidad. Una lógica de trabajo donde lo social y lo ecológico resultan 
indisociables, incidiendo en la necesidad de cambiar las relaciones sociales y los es-
tilos de vida. El ecobarrio es más un proceso que un resultado. 

Avanzando en el tiempo, otro antecedente sería la italiana Red del Nuevo Mu-
nicipio, pionera en tratar de traducir a la escala local muchas de las demandas y pro-
puestas surgidas a raíz del Foro Social Mundial de 2001. Liderada por municipios 
pequeños y ciudades de tamaño medio, articuladas en torno a la “Carta del Nuevo 
Municipio”, supuso la agrupación de entidades locales preocupadas en impulsar ini-
ciativas de democracia participativa, fomentar el autogobierno y el desarrollo local 
autosustentable. Estos municipios se volcaron en activar procesos de reterritoriali-
zación política, económica y socioambiental; lo que se traducía en recuperar y poner 
en valor recursos naturales, paisajes agrarios y producciones típicas, saberes y cultu-
ras ambientales, productivas y artísticas, arquitecturas vernáculas, energías renova-
bles… sentando las bases locales para una producción de riqueza sustentable. Los 
movimientos recrean las comunidades, se reconocen y se organizan, y pasan de la 
oposición a la propuesta y a la generación de nuevos proyectos locales basados en el 
autorreconocimiento de las peculiaridades identitarias y patrimoniales. Y es que, 



De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas ecosociales 77 

usando sus palabras, las potencias transformadoras se estaban desplazando de la con-
ciencia de clase a la conciencia de lugar7 (Magnaghi: 2012).  

5.2. El Movimiento de Ciudades en Transición y la proliferación del experimen-
talismo socioambiental 

Corría el año 2006 en el municipio británico de Totnes, cuando entre sus 9.000 
habitantes un grupo de personas, sensibilizadas con las problemáticas del cambio cli-
mático y el Pico del Petróleo, deciden iniciar un proceso para pensar, planificar y 
proceder a una transición hacia una ciudad menos dependiente de los combustibles 
fósiles. El proceso arrancó conformando un equipo promotor, que mediante una serie 
de talleres participativos diseñó un Plan de Acción de Descenso del Uso de Energía 
en el municipio, construyendo un escenario a treinta años vista. Una forma de visua-
lizar un futuro positivo y deseable en clave de sostenibilidad, que incitase a identificar 
y reconstruir el itinerario que debería recorrerse para poder alcanzarlo, abordando 
cuestiones estratégicas como el abastecimiento de energía, la alimentación, el agua, 
la gestión de residuos o la movilidad. 

Así nacía la primera Ciudad en Transición (CT), como una iniciativa ciudadana 
orientada a reorganizar la vida de un municipio ante escenarios de escasez energética 
y de obligada reducción de las emisiones de gases de efecto invernadero. La transi-
ción arrancaba transformando los estilos de vida de la gente y no tanto modificando 
la morfología de las ciudades, incidiendo en los debates y en la configuración de las 
agendas urbanas mediante la transformación de los hábitos y las prácticas ciudadanas. 
El emblemático proyecto de Totnes se organizaba mediante una asociación que com-
binaba un pequeño equipo profesional con un fuerte protagonismo ciudadano a la 
hora de liderar y coordinar la puesta en marcha de alternativas transformadoras en el 
municipio. 

Rob Hopkins, uno de los miembros fundadores, ha sido su principal divulgador, 
encargándose de dotar de consistencia teórica al movimiento y de sistematizar la me-
todología de trabajo utilizada en Totnes. Un trabajo sintetizado en su Transition 
Handbook (Hopkins: 2008), que funcionando como una especie de manual de código 
abierto que ha posibilitado la viralización del movimiento a nivel mundial, presen-
tando especial fuerza en Europa y EEUU. Un fenómeno que ha conllevado la crea-
ción de una red que aglutina a más de 700 iniciativas locales en marcha, la Transitión 
Network permite que estas experiencias compartan una metodología y una filosofía 

7 La conciencia de lugar se puede definir como la toma de conciencia, adquirida a través de un 
proceso de transformación cultural de los habitantes, del valor patrimonial de los bienes territoriales 
comunes (tanto materiales como relacionales), como elementos esenciales para la reproducción de 
la vida individual y colectiva, biológica y cultural. En esta toma de conciencia, el paso de lo 
individual a lo colectivo constituye la cuestión que caracteriza la reconstrucción de los elementos 
de comunidad, de forma abierta, relacional y solidaria (Magnaghi: 2012). 



78 José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

de trabajo, adquirida en procesos formativos obligatorios que garantizan una cohe-
rencia mínima entre las diversas iniciativas que pertenecen a la red, pero con la fle-
xibilidad suficiente como para adaptarse a las particularidades de cada territorio. 
Además, esta red les permite coordinar proyectos de forma global, así como disponer 
de una estrategia de visibilidad y comunicación conjunta. 

Un proceso de cambio articulado en torno a la noción de resiliencia, entendida 
como la capacidad adaptativa de un ecosistema o una comunidad para mantener sus 
funciones principales mientras afronta procesos disruptivos o de desorganización se-
vera. Aumentar la resiliencia social requiere que ciudad y ciudadanía reorienten la 
ordenación territorial, la política, la economía y la cultura hacia la autonomía incor-
porando y traduciendo a la realidad urbana las variables que potencian la sostenibili-
dad de los ecosistemas naturales: tender hacia la autosuficiencia y la proximidad, 
fomentar la autoorganización, poner en valor la diversidad (cultural, productiva, so-
cial…), implantar la energía solar, o fomentar la capacidad de innovación y el apren-
dizaje en la gestión de las desestabilizaciones (Fernández Casadevante y Morán: 
2012). 

Ámbitos Principales iniciativas impulsadas desde CT 

Alimentación Huertos urbanos, bosques de frutales y jardinería comestible en espacios 
públicos, granjas urbanas, agricultura sostenida por la comunidad y grupos de 
consumo, mercados de productores, Festival anual de la comida local... 

Economía local Monedas complementarias para activar la economía local e impedir la fuga de 
riqueza, apoyo al pequeño comercio, Foros anuales de emprendedores locales 
para divulgar proyectos y acceder a financiación social, espacios de coworking 
y de asesoría para la relocalización económica... 

Energía Cooperativas de consumo de renovables, calles en transición mediante las 
cuales el vecindario intercambia consejos prácticos sobre ahorro energético y 
fomento del autoconsumo, promociones de vivienda con arquitectura 
bioclimática, fomento de la movilidad ciclista y peatonal... 

Relatos Redacción de libros, que irían desde el ensayo a los cuentos infantiles sobre la 
transición; realización de documentales, festivales de cine, paseos divulgativos 
de las iniciativas una vez a la semana, talleres sensibilización con colegios, 
aparición en medios de comunicación... 

Las CT destacan por haber ido desplegando una nueva generación de iniciativas 
estrechamente ligadas a los tejidos sociocomunitarios locales, donde el énfasis se 
pone en la respuesta práctica, colectiva y participativa ante distintos retos ambienta-
les. Experiencias socioambientales que se orientan a reducir los umbrales de vulne-
rabilidad de las ciudades; pero cuyo principal valor tiene que ver con la 
reconstrucción de vínculos sociales, el fomento de habilidades y conocimientos que 



De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas ecosociales 79 

permiten la autoorganización, la socialización en otras coordenadas culturales o la 
dimensión educativa de los procesos. 

En un contexto en el que la crisis ecosocial se encuentra en la periferia de la 
agenda municipalista, su nivel de prioridad comunicativa es bajo y, aquí aparece el 
principal problema, su enmarcado elude tanto la gravedad de la situación como la 
urgencia temporal para lograr cambios radicales; desde las CT han logrado situar las 
cuestiones ecosociales en la agenda, lograr visibilidad a nivel comunicativo y que su 
enmarcado sea inteligible por parte de la ciudadanía. Las CT tienen el mérito de haber 
asumido que la forma en la que se definen la realidad y las posibilidades para inter-
venir sobre ella son uno de los principales campos de disputa, ofreciendo a la gente 
un abanico de posibilidades prácticas desde las que implicarse e intervenir activa-
mente. Y es que como nos ha ido enseñando la psicología ambiental, de forma ma-
yoritaria cambiamos nuestras prácticas y posteriormente racionalizamos dichos 
cambios. No transitamos de la conciencia a la acción, sino que muchas veces cam-
biamos lo que hacemos y posteriormente dotamos de sentido a dichas transformacio-
nes. Haceres que dicen, decires que hacen. 

La escala barrial y local es una esfera pública abarcable y comprensible, propicia 
para promover un mayor protagonismo de la sociedad civil y abrir un lugar para la 
vida comunitaria en la gran ciudad o reactivarla a escala de municipios pequeños. Lo 
local y la proximidad se revela como la escala optima de intervención; donde se man-
tiene un control espacial y cognitivo significativo, donde el esfuerzo para intervenir 
es bajo, hay un nivel óptimo de diversidad, las transformaciones resultan más per-
ceptibles y las políticas públicas puedan ser más ambiciosas (Moles y Rohner: 1975). 

Diversos autores han planteado que este movimiento supone la reactualización 
de una especie de socialismo utópico del siglo XXI (Muiño: 2018; Sempere: 2014), 
y es que el utopismo supuso un fecundo ejercicio de imaginación política capaz de 
definir nuevos horizontes de posibilidad, favoreciendo una expansión cognitiva que 
fuera capaz de pensar más allá de la ciudad industrial. La literatura utópica, la teoría 
política y el urbanismo se hibridaron durante el siglo XIX para generar un amplio 
muestrario de modelos de sociedad alternativos, donde la cooperación primaba sobre 
la competencia, la armonía social sobre la injusticia y la reconciliación con la natura-
leza sobre la depredación (Fourier, Owen, Morris, Bellamy...). Y es que estas utopías 
compartían una serie de rasgos como una preocupación pionera por la difusión de 
sistemas de producción y consumo cooperativos que, mediante el ejemplo, la educa-
ción y su proliferación desplazarían al sistema capitalista; además tenían una nostal-
gia del sentimiento de comunidad que debía reinventarse, para lo cual se retiraban de 
las grandes ciudades y construían nuevos asentamientos autosuficientes en el campo 
donde prima la actividad agrícola. 

Generalmente la materialización práctica del utopismo fracasó debido a plan-
teamientos ingenuos, como suponer que bastaba transformar los espacios y contextos 



80 José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

en los que se desarrollaba la vida para que cambiaran las relaciones sociales y econó-
micas. Iniciativas que dieron al traste por conflictos interpersonales, insuficiencias 
económicas o el hecho de que fueran experiencias aisladas; donde no se respiraban 
algunos rasgos emancipadores de la atmósfera propiamente urbana como mayor den-
sidad de población, compacidad y falta de diversidad. Y sin embargo, no fueron es-
tériles experimentos sino fecundos fracasos que generaron muchísimas innovaciones, 
que posteriormente se fueron incorporando a los proyectos urbanísticos y arquitectó-
nicos (descentralización socioeconómica, equipamientos colectivos ligados a la re-
producción social, agricultura urbana, densidad de zonas verdes…), así como a 
diversas formas de organización social y asociación (importancia de vincular cam-
bios individuales y colectivos, participación equitativa de las mujeres…) (Fernández 
Casadevante y Morán: 2015). 

Resulta sencillo encontrar ese impulso utópico en las CT, esa falta de pudor en 
lanzarse a ensayar alternativas prácticas, por parciales, fragmentarias y contradicto-
rias que puedan resultar en sus planteamientos. En tiempos de crisis e incertidumbre 
resulta muy saludable la proliferación de este tipo de proyectos, que innovan y ponen 
a disposición de la sociedad estructuras y patrones que pueden devenir funcionales a 
gran escala ante problemáticas y necesidades futuras. Hay que elogiar la actitud de 
las CT al fomentar este experimentalismo de forma no reactiva y no tener miedo a 
equivocarse, a presentar alternativas inacabadas y abiertas a ser problematizadas. 

Además de socializar la idea de que un profundo cambio es inaplazable y de 
construir escenarios de futuro deseables, las CT han logrado transmitir esperanza en 
que las transformaciones pueden desembocar en vidas más plenas en sociedades sos-
tenibles. Una visión positiva sobre el futuro que resulta estimulante, frente a las na-
rrativas ecologistas que enfatizan la dimensión catastrófica que encierran las crisis 
por venir. Y es que sus objetivos están formulados en positivo y vinculados con pro-
blemas que la gente siente como reales y propios: la economía local, la vivienda, el 
trabajo… En cierto modo, tratan de aterrizar, en el espacio-tiempo cercanos, las gran-
des amenazas globales del cambio climático y la crisis energética (Sintes: 2018). 

Una característica que les ha permitido ampliar sustancialmente la base social 
de las iniciativas que se coordinan en las CT, resultando experiencias más inclusivas 
que las de las organizaciones ecologistas tradicionales, pero sin lograr superar algu-
nos sesgos como la ausencia de grupos sociales vulnerables, inmigrantes o gente jo-
ven. Otro rasgo distintivo sería la importancia concedida a acompasar las estrategias 
colectivas con los cambios personales y las transformaciones en los estilos de vida, 
siendo su singularidad la cercanía a nuevas espiritualidades, psicologías positivas, 
ecología profunda… algo que círculos activistas y determinados perfiles sociales ven 
con cierta desconfianza (Grossmann y Creamer: 2017). 

Las CT asumen que las transiciones ecosociales no van a poder enfrentarse 
desde ninguna institución pública en solitario y de forma autosuficiente, pues la pro-



De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas ecosociales 81 

funda reorganización del funcionamiento de nuestras sociedades y de sus metabolis-
mos socioeconómicos solo será viable en la medida en que se desarrollen estrategias 
colectivas, donde se enfatice la cooperación, la creatividad y la participación ciuda-
dana. Un enfoque que desplaza la centralidad del cambio social a la propia ciudadanía 
y sus dinámicas autogestionarias, a la vez que busca la complicidad de las institucio-
nes locales. Una de sus principales afirmaciones suele plantear que la Transición es 
un experimento social a escala masiva. No sabemos si funcionará, pero de lo que 
estamos convencidos es que si esperamos a los gobiernos será demasiado tarde, si 
actuamos individualmente será demasiado poco, pero si actuamos como comunida-
des será suficiente en el momento oportuno. 

El diálogo entre CT y gobiernos locales se ha dado de forma natural en los mu-
nicipios pequeños y las ciudades medias donde mayor implantación tienen, logrando 
que centenares de iniciativas hayan acompañado el diseño y despliegue de políticas 
públicas8. Las iniciativas concretas, que lanzan las CT, ayudan a desactivar muchos 
de los sistemas de desconfianza recíprocos entre sociedad civil e instituciones, alen-
tando la implicación activa de estas, de forma que mejoren la capacidad de articula-
ción y aumente la potencialidad de las acciones.  

Aunque las CT han ido progresivamente abriéndose a una colaboración más in-
tensa con los gobiernos locales no han terminado de explicitar que abordar transicio-
nes ecosociales, más exitosas o menos traumáticas, exige aprovechar la capacidad del 
Estado a sus diversas escalas para aunar legitimidades, movilizar recursos, planificar 
cuestiones estratégicas (industria pesada, grandes inversiones…), coordinar iniciati-
vas e imponer cambios normativos. Y es que además de promover un ecosistema 
político que permita maximizar las potencialidades de las dinámicas autogestionadas, 
conviene no olvidar la importancia de hacerlo desde un marco de derechos que sos-
tenga una vocación de universalidad y de justicia social. Una fragilidad manifiesta, 
pues debido a su propia composición social mayoritariamente de clases medias las 
CT pueden terminar promoviendo dinámicas comunitarias elitistas, que resulten ex-
cluyentes para los grupos socioeconómica y culturalmente más vulnerables. 

Y es que uno de los riesgos es que las iniciativas ligadas a las CT impliquen 
procesos de greentrificación, entendida cómo las dinámicas urbanas que, mediante 
el desarrollo de zonas verdes y la recualificación del espacio público o la promoción 
del consumo ecológico, desembocan en el desplazamiento de las clases populares de 
las proximidades de estos lugares renovados y reverdecidos (Anguelovsky: 2018). 

8 A partir de 2010 existe una fluida colaboración entre la Transition Network y el norteamericano 
Post Carbon Institute, un think tank fundado en 2003 que trabaja por construir comunidades 
resilientes e impulsar procesos de relocalización económica en un contexto de crisis climática y 
ecológica. Este instituto ha trabajado de forma especial con grandes ciudades y ha incidido en el 
diseño de políticas públicas de transición climática, siendo una inspiración para pensar el salto de 
la red a entornos más urbanos. 



82  José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

Una gentrificación impulsada por la recualificación del verde urbano. La greentrifi-
cación es una de las consecuencias naturales de adorar las zonas verdes, pero rechazar 
una visión sistémica de la ecología urbana y sus implicaciones. Ante los efectos per-
versos del reverdecimiento acrítico nos toca releer los conflictos urbanos como con-
flictos ecológico distributivos; pues la gravedad de los impactos ambientales recae 
principalmente sobre las clases populares. Ecologizar debe ser un sinónimo de de-
mocratizar y perseguir justicia socioambiental en la ciudad. 

No es nada nuevo, como diría Harvey, que el capitalismo urbano se sustente en 
el desplazamiento de los problemas, ya sea en el espacio, cambiándolos de lugar o 
alejándolos a la periferia, o en el tiempo, endosando las consecuencias de las deudas 
o los aprietos ambientales a las generaciones futuras. El reto de las transiciones eco-
sociales sería el contrario, asumir los problemas del presente, desde los espacios 
donde se generan y junto a las personas a las que afectan. Una ciudad sostenible será 
aquella que avance en la redistribución de la riqueza urbana y disminuya los desequi-
librios territoriales, pero también la que plantee que la redistribución debe ser univer-
sal y perdurable en el tiempo, asumiendo los límites ambientales como plantea la 
ecología. 

 
5.3. Más allá de Lilliput.  De las ciudades en transición a las transiciones urbanas 
A pesar de las virtudes y el estímulo que han supuesto las CT para el ecologismo 

social, estas tienen una serie de limitaciones a la hora de concebir el cambio social. 
Al describirlas nos da la sensación de asistir a una versión actualizada de Los Viajes 
de Gulliver y revivir una versión de lo acontecido en Lilliput, esa sociedad donde 
todo es doce veces más pequeño. Y en la que la irrupción de Gulliver obliga a sus 
habitantes a cooperar activamente para contener la amenaza que se cierne sobre ellos 
en forma de gigante. Un ejercicio que pese a su romanticismo se torna infructuoso 
ante la fuerza avasalladora de Gulliver, por lo que conviene problematizar de forma 
constructiva algunos de sus planteamientos. 

1) Un énfasis en lo novedoso que provoca movimientos desmemoriados. 
En la primera parte de este artículo nos hemos esforzado por mostrar un aba-
nico de movimientos cuyas prácticas y teorías podrían considerarse claros 
antecedentes o referencias inspiradoras para las CT, sin embargo, este 
vínculo con movimientos sociales del pasado nunca se ha establecido. El 
afán en presentarse como una novedosa ruptura con lo preexistente acaba 
provocando tensiones o distanciamiento en lugares con tejidos sociocomu-
nitarios activos, como muchas grandes ciudades. Una narrativa que puede 
descargarse de connotaciones y presentarse de una forma más neutra, lo que 
puede abrir y resultar inclusivo para algunas personas, a la par que, si no se 
trabaja con mucha sensibilidad, puede resultar excluyente y prepotente hacia 
las entidades y movimientos que llevan años interviniendo en el territorio. 



De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas ecosociales 83 

2) Una versión del cambio social sin conflicto. 
Los procesos de cambio siempre se activan en el marco de realidades com-
plejas (sistemas de partidos, leyes, técnicas de control social, represión, cam-
bios en las alianzas políticas, conflictos entre élites, ejecución de reformas 
pendientes...) que definen una determinada estructura de oportunidad política 
sobre la que intervenir (Tarrow: 1997). Por lo tanto, las dinámicas de transfor-
mación social no son resultado de determinaciones socioeconómicas o condi-
ciones objetivas, ni fruto del azar o de esfuerzos voluntaristas. Articular de 
forma intencional procesos de cambio social implica tener en cuenta una am-
plia serie de variables que irían desde las particularidades de las formas de 
opresión o desigualdad a la gestión de las motivaciones personales y colecti-
vas, desde la coyuntura a la construcción de relatos compartidos, la capacidad 
de movilizar recursos (monetarios, materiales o humanos) e identidades colec-
tivas, pasando por el valor ejemplarizante y comunicativo de las prácticas co-
tidianas de los movimientos sociales. 
Las CT entienden que el esfuerzo se debe volcar en construir el mundo que se 
desea, en rehabilitar relaciones sociales y reconstruir tejidos socioeconómicos 
con otros valores. Hacer crecer una sociedad alternativa en el corazón de nues-
tras sociedades, que no confronte, sino que seduzca y que al expandirse vaya 
desplazando las relaciones sociales capitalistas, patriarcales e insostenibles. 
Una posición ideal, que les permite eludir la toma de postura ante situaciones 
y problemáticas diversas provocadas por el despliegue de la agenda neoliberal. 
Y es que más allá de que se delegue en terceros la denuncia y la resistencia a 
las violencias estructurales del sistema, los conflictos de intereses, en muchos 
casos antagónicos, entre distintos grupos sociales son una constante a lo largo 
de la historia. 
La acción colectiva es el mecanismo por el que los agravios padecidos por los 
grupos sociales subordinados se politizan y se trasladan al espacio público. Las 
formas que adopta esta acción colectiva han ido variando a lo largo del tiempo 
debido a factores como los cambios tecnológicos, las transformaciones cultu-
rales o las dinámicas socioinstitucionales. Así que las iniciativas emancipado-
ras deben asumirlos como elementos consustanciales a la vida social de los 
que pueden emerger la creatividad, la innovación y la energía comunitaria, por 
lo que el reto no es ocultarlos sino gestionarlos de la forma más positiva posi-
ble. 
En un contexto de escasez y crisis, de agudización de las violencias y de las 
asimetrías de poder, asumir los conflictos y eludir la confrontación sería un 
planteamiento más realista. Una de las carencias que achacamos a las CT es 
no haber incorporado a su filosofía y sus procesos formativos la socialización 
y recreación de los repertorios de protesta no-violenta. La resistencia civil no-
violenta se ha impuesto como un consenso casi unánime en los movimientos 



84  José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

sociales pues, a pesar de no resultar intuitivo para mucha gente, funciona 
mucho mejor que la violencia o las resistencias armadas a la hora de conse-
guir los objetivos por los que la gente se moviliza. Más allá de las conside-
raciones éticas o morales, la coherencia entre principios, medios y fines, la 
no-violencia se ha terminado imponiendo también por mero pragmatismo9. 

3) De las potencialidades del localismo hay que avanzar hacia las biorregiones. 
Hay un proverbio árabe que dice que para salir de una trampa hay que entrar 
en ella, así que el acierto de las CT al priorizar la intervención a escala local 
puede tornarse una trampa para abordar las transiciones ecosociales. Ante 
los procesos de desbordamiento generalizado de los ciclos naturales y de los 
ecosistemas sobre los que se sustenta la vida (crisis ecológica, energética y 
climática), parece necesario reevaluar la escala a la que se piensan las inicia-
tivas estratégicas que persiguen planificar una transición hacia la sostenibi-
lidad. ¿Cuál es la unidad de complejidad mínima para pensar una estrategia 
de transición en un territorio? La ciudad no puede ser el único objeto y ob-
jetivo de la reorganización, pues nos limita a pensar desde un localismo 
miope y reduccionista, que se convierte en una trampa (Taylor: 2012). 

Ni siquiera la Transition Network como red de ciudades, que inspira una suerte 
de federalismo desde abajo, puede resultar del todo funcional. El concepto de biorre-
gión nos invita a considerar como escala de mínima de intervención el espacio sin-
gular delimitado por características geográficas, ecológicas y sociales en el que se 
producen los procesos que permiten el desarrollo de las sociedades en una relación 
de equilibrio y colaboración con su medio. La escala biorregional es la adecuada para 
repensar la autonomía energética, alimentaria y económica, y la adaptación ecológica 
de las actividades productivas, rompiendo la separación conceptual entre espacios 
rurales y urbanos, redescubriendo sus relaciones de interdependencia y las posibili-
dades de vínculos urbano-rurales. Esto es posible desde una lógica de la proximidad, 
que se debe plantear en términos físicos, sociales e identitarios: cercanía geográfica 
de los procesos económicos, cierre de ciclos, vínculos comunitarios y relacionales, 
conocimiento profundo y apego al territorio (Morán: 2017). Una tarea que supone 

  
9  Una de las investigaciones de referencia a nivel mundial que evidencia la eficacia de la no 
violencia sería el trabajo de María J. Stephan y Érica Chenoweth, donde han comparado los 
resultados de 323 campañas de resistencia violenta y no violenta desde 1900 hasta el 2006, en 
diversas áreas geográficas del planeta y ante regímenes políticos muy variados, que incluirían desde 
dictaduras militares a sistemas democráticos con niveles de desarrollo diferenciados. Asumiendo 
que no existen campañas 100% no violentas, pues pueden convivir con otras estrategias que asuman 
la violencia, así como la complejidad de definir y graduar el nivel de éxito de las movilizaciones, 
este interesante trabajo demuestra que el 53% de las grandes campañas no violentas han tenido 
éxito, frente al 26% de las campañas de resistencia violenta. Así que la conclusión central de este 
estudio es que los métodos de resistencia no violenta tienen más probabilidad de éxito que los 
violentos en alcanzar objetivos estratégicos (Stephan y Chenoweth: 2008). 



De la construcción de alternativas locales a las transiciones urbanas ecosociales 85 

regenerar el equilibrio ecosistémico del territorio; limitar la expansión urbana y re-
vertir la fragmentación ecológica; diversificar las actividades económicas en función 
de la capacidad local, buscando su integración en los ciclos naturales y maximizando 
la cercanía entre recursos y procesos económicos; aumentar la soberanía alimentaria, 
hídrica y energética; proteger el suelo agrícola para el abastecimiento de proximidad, 
redefinir los usos de los bordes urbanos y revitalizar los espacios agrícolas periurba-
nos; crear redes policéntricas de ciudades, re-equilibrando población, usos y centra-
lidades en el territorio… En definitiva, avanzar hacia una planificación y gestión que 
responda a la complejidad regional, no tanto como superposición de enfoques, sino 
planteando una aproximación integral, que supere la fragmentación del conoci-
miento; generando una visión regional integral y compartida, mediante la articulación 
efectiva entre los espacios locales. 

Potencialidades  Limitaciones 

Cambio intencional formulando escenarios futuros en 
positivo frente a los catastrofismos teóricos. Iniciativas 
no reactivas que movilizan la esperanza. 

Visión no conflictiva del cambio social, que 
elude tomar posturas beligerantes ante situa-
ciones y problemáticas diversas. 

Paraguas coordinador y aglutinador de iniciativas locales 
y sectoriales, capaz de transmitir enfoques integrales. 

Énfasis en lo novedoso, por lo que su narra-
tiva parece no tener antecedentes o referen-
tes en otros movimientos sociales. 

Presencia en municipios pequeños y ciudades medianas 
que muchas veces quedan subordinadas de los procesos 
de cambio social. 

Dificultad para traducirse a entornos urbanos 
de    mayor complejidad como las grandes 
ciudades, donde además suele haber una am-
plia y densa red asociativa preexistente. 

Combinar los cambios individuales y en los estilos de 
vida con las estrategias colectivas. Una visión sostenida 
en las propuestas prácticas de cambio, más implicación 
y menos discursos. 

Concepción reducida de las políticas públi-
cas y su capacidad de aunar legitimidad, pla-
nificar, regular y generar ecosistemas 
facilitadores para las dinámicas autogestio-
nadas. 

Iniciativas más inclusivas, abiertas y atractivas que las 
organizaciones ecologistas tradicionales. 

Mantienen sesgos de clase, procedencia y 
edad; costándoles integrar a las poblaciones 
más vulnerables. 

Lo local como espacio privilegiado para la intervención, 
que permite la implicación social, el control cognoscitivo 
y reducir la sensación de esfuerzo. 

La unidad de complejidad mínima para arti-
cular transiciones ecosociales debe superar 
la escala local, resulta necesario abordarla 
desde las biorregiones. 

Sus objetivos están formulados en positivo y vinculados 
con problemas que la gente siente como reales y propios: 
la economía local, la vivienda, el trabajo… 

La centralidad de la justicia social y la voca-
ción universalista, prestar atención al im-
pulso de dinámicas no deseadas como la 
greentrificación. 



86 José Luis Fernández Casadevante  • Nerea Morán Alonso 

Hay una anécdota de un forastero llegado a una gran ciudad, que pide indicacio-
nes a uno de sus habitantes para llegar a una ubicación difícil de encontrar. Tras lar-
gos, meditados e infructuosos intentos por explicarle como llegar, terminó por 
decirle: “si yo fuera usted, no saldría desde aquí”.  Y en esas estamos, tratando de 
asumir que estamos aquí y que, por compleja que parezca la tarea, el único camino 
para acometer las inaplazables transiciones ecosociales es partiendo desde nuestras 
realidades concretas y con lo que tenemos a mano. No podemos elegir el punto de 
partida ideal y sabemos que el punto de llegada serán inexorablemente escenarios 
urbanos menos complejos, más descentralizados, menos densamente poblados, con 
economías más localizadas y diversas, reequilibrados ambientalmente con su entorno 
y mucho más autosuficientes (Fdez. Durán y González: 2018). Nos movemos paso a 
paso, pero sin olvidar que estamos emplazados a volver a hacer de la ciudad un 
mundo y no del mundo una ciudad, recorriendo un camino inverso al que denunciaba 
Lewis Mumford a mediados del siglo pasado. No hay garantías de que ese escenario 
dé lugar, de forma automática, a sociedades mejores, pero es la única ventana de 
oportunidad de la que disponemos en el horizonte cercano. 



6. Una mirada desde el desarrollo complejo
Bernardo Alfredo Hernández-Umaña

Este capítulo tiene como finalidad presentar una mirada diferente y novedosa 
del desarrollo, al que se le conocerá como Desarrollo Complejo porque se construye 
teniendo en cuenta otras ideas, perspectivas y pensadores, tales como Teilhard de 
Chardin, Edgar Morin, François Ost y Vandana Shiva, cada uno desde saberes dis-
tintos y complementarios que constituyen esta noción propuesta, que no es nada más 
que ampliar la vista antropocéntrica del desarrollo, a una biocéntrica, que incluya a 
los otros, a los demás seres que habitan en la Comunidad de la Vida, que se com-
prenda de una vez por todas que el Ser Humano sin la Naturaleza no puede desarro-
llarse y que la Naturaleza con el Ser Humano deben fluir como una sola, 
reconociendo las diferencias pero también las convergencias que procuren por una 
evolución única, en cada ser vivo, y con el que convivimos en esta casa común, desde 
lo micro hasta lo macro y viceversa. 

6.1. Acerca de la complejidad-conciencia de Teilhard de Chardin 
Para empezar a hablar del tema del título de este capítulo, tomaré prestadas al-

gunas notas que he mencionado en otros escritos y de esta manera presentaré orde-
nadamente lo que defino como Desarrollo Complejo. Y, es por ello, que considero 
necesario hacer referencia antes que cualquier otra cosa, de la relación que Teilhard 
de Chardin hizo en su libro El fenómeno humano, el cual terminó de escribir en 1947, 
pero fue publicado en 1955, después de su fallecimiento y cumpliendo así, con el 
voto de obediencia que tenía a la Orden Jesuita, acerca de la ley cósmica de comple-
jidad–conciencia, quien afirmó que «Si el Universo se nos aparece desde el punto de 
vista sideral como en vías de expansión espacial “de lo Ínfimo a lo Inmenso”, de la 
misma manera, y aun de forma más clara, se presenta ante nosotros, desde el punto 
de vista físico-químico, como en vías de enrollamiento orgánico sobre sí mismo “de 



88  Bernardo Alfredo Hernández-Umaña 

lo muy simple a lo muy extremadamente complicado”, y este enrollamiento particu-
lar de “complejidad” se haya ligado a un aumento correlativo de interiorización, es 
decir, de psyché o conciencia. La relación estructural que aquí destacamos entre com-
plejidad y conciencia oculta, resulta ser experimentalmente irrefutable y conocida 
desde siempre dentro del estrecho dominio de nuestro planeta» (Teilhard de Chardin: 
1955, 364). De hecho, es un planteamiento original que cobra bastante importancia 
para continuar con mi exposición acerca del Desarrollo Complejo, en tanto se rela-
ciona el mundo cósmico y el que se nos presenta en lo físico, biológico, químico y 
humano, con la complejidad y a su vez con la conciencia. Teniendo en cuenta que 
Teilhard de Chardin fue el primer autor en hacer tal relación en cuanto a la evolución 
universal y la complejidad. Sin desconocer que ha sido Warren Weaver en 1947 en 
el libro The Scientists Speak publicado por Boni & Gaer Inc., y que al año siguiente 
en la revista American Scientist, 36 en 1948 fue publicada una síntesis del primer 
capítulo del libro bajo el nombre Science and Complexity. No obstante, Teilhard de 
Chardin explicaba que asociar la conciencia con lo complejo, promovía la expresión 
de las propiedades que se encuentran en todas las sustancias terrestres, en razón a que 
se trata de una capacidad para que cada vez se vitalice más y más la “auto-organiza-
ción” por medio de una complicación progresiva “complejidad”, agregando que se 
trata de la expresión local “micro-física” de una deriva tan universal. 

Además, dicha interiorización está directamente relacionada con la evolución, 
toda vez que se comunica con la materia, la vida y el pensamiento, que procuran un 
desarrollo mayor de complejidad y en esta medida también va aumentando el nivel 
de interiorización o conciencia (Hernández: 2017, 287-288). De esta manera Teilhard 
de Chardin (1955, 364-365) señaló que la conciencia era «experimentalmente como 
el efecto específico de la complejidad organizada», y agregó, «trasciende lo que por 
ahora alcanzan a discernir nuestros sentidos». En este orden de ideas, si se analiza 
desde otra perspectiva, es decir la humana, se hace evidente la necesidad en cada 
sujeto de una conciencia individual, lo cual le permitiría comprender la importancia 
de cooperar y ser solidario con los otros, reconociéndose asimismo con la otredad por 
supuesto, y con el fin de que sea extendida hacia una conciencia social, pues los es-
tados de aislamiento y marginación en los que se encuentra sumida gran parte de 
nuestra humanidad difícilmente podrían hacerse superables, si no se tuviera concien-
cia de sí y del otro. 

Entre tanto, este desconocimiento está desencadenando impedimentos para que 
el proceso de la evolución se desarrolle en su totalidad, y desde luego suscite escena-
rios, conductas y experiencias en los que el sufrimiento y la crueldad sean un rasgo 
característico no sólo entre los humanos, sino también con el resto de los seres que 
habitan en la Comunidad de la Vida (Hernández: 2017, 288). Lo anterior sería dis-
tinto si a nuestros actos les diéramos sentido para que fueran expresión de la comple-
jidad organizada y causa de nuestra conciencia. 



Una mirada desde el desarrollo complejo 89 

Por otra parte, hacer referencia a la complejidad necesariamente implica reco-
nocer que ha existido, siguiendo al profesor González (2004, 385-399), una «revolu-
ción científica», haciendo imposible tan siquiera considerar que cuando se hable de 
la naturaleza, la vida y la humanidad no sean tenidos en cuenta los valiosos aportes 
que en diferentes áreas del conocimiento10 se han recogido para hacer camino, de 
cara a una transformación evolutiva que impacta en todos los seres que habitan en la 
Comunidad de la Vida. Especialmente al ser humano que por ser su descubridor le 
implican nuevas maneras de pensar y actuar, no sólo desde las ciencias duras, sino 
también en las humanidades, las técnicas y las artes que lo han permitido y continua-
rán haciendo, con el fin de trascender los moldes caducos del actual sistema educa-
tivo, en razón a que éste es el punto de origen de todo cambio que se quiera promover 
con éxito, y debe ser desde la comprensión y aplicación de la complejidad. En térmi-
nos generales, lo que están haciendo las denominadas nuevas ciencias de los sistemas 
complejos, es revolucionar el pensamiento científico. Buscan las explicaciones cau-
sales necesarias para la creación, dejando a un lado con los nuevos hallazgos, al de-
terminismo de Newton, el cual concebía que, con tan sólo conocer la posición y 
velocidad de cada objeto del universo en un momento dado, todo el futuro podría 
predecirse con certeza (Hernández: 2017, 289). 

6.2. El pensamiento complejo de Edgar Morin 
Nos recuerda el profesor Morin (2007, 27-30) que del amplio conocimiento que 

a lo largo de nuestra existencia hemos atesorado como civilización humana, hemos 
dejado de lado la importancia de la organización de este conocimiento, y lo conver-
timos en teorías e ideologías gobernadas por sistemas de ideas que ignoran el sentido 
mismo de la ciencia, decayendo en una ceguera intelectual de la razón que nos con-
duce a la autodestrucción, toda vez que no hay consciencia de lo que estamos ha-
ciendo con el conocimiento. Agrega que estamos inmersos en una visión 
unidimensional que impide reconocer y aprehender la complejidad de lo real, y criti-
car al pensamiento cartesiano por ser simplificador, disyuntivo, reduccionista y abs-
tracto, que separa al sujeto pensante (res cogitans) del objeto (res extensa), que se ha 
dividido entre la filosofía y la ciencia, pues se consideraba necesario que las ideas 
fueran claras, distintas, y reducidas a una única verdad. En estos tiempos a pesar de 
promover transformaciones que subsanen esta disyuntiva para facilitar la comunica-
ción entre la ciencia y la filosofía y el conocimiento de sí mismas, aún se mantiene el 
separatismo y el reduccionismo de lo complejo a lo simple. 

10 «Los descubrimientos que se iniciaron con la cibernética, la epistemología genética, la compu-
tación, los sistemas autorreguladores, adaptativos y autopoiéticos, las ciencias de la comunicación, 
las ciencias de la organización, las del caos determinista, los atractores y los fractales que han sido 
denominadas ciencias de la complejidad y las tecnociencias» González Casanova (2004, 11). 



90  Bernardo Alfredo Hernández-Umaña 

En razón a todo ello es que Morin plantea su comprensión acerca de la comple-
jidad, y que define como el tejido de eventos, acciones, interacciones, retroacciones, 
determinaciones, azares, que constituyen nuestro mundo fenoménico. Ello incluye 
también a las indeterminaciones, las incertidumbres, pues en este mundo de la com-
plejidad son un componente importante, sin que éste sea reducido a este fenómeno, 
pero sí se presenta en sistemas altamente organizados produciéndose una composi-
ción entre el orden y el desorden. 

Así las cosas, para el profesor Morin, la complejidad es la capacidad de unir 
dimensiones antagónicas de nuestro mundo fenoménico, del cual emergen diversas 
relaciones que actúan aleatoriamente entre el orden y el desorden para organizarse, 
lo cual suscita en el individuo el relevo del pensamiento simple y reduccionista por 
el desarrollo de la capacidad del pensamiento complejo. 

Es por esto que uno de los elementos a destacar de la complejidad es la auto-
organización, que nos recuerda que el orden de todo lo que vive no es simple, reduc-
cionista y determinista. Desde el punto de vista ontológico del objeto, la auto-orga-
nización tiene dos rasgos que lo describen: El primero es la individualidad del objeto 
que se estudia y el segundo es la autonomía, pero no absoluta, pues se trata de una 
autonomía organizacional y por tanto es relativa. Cuando la auto-organización se une 
con el ambiente, se suscita un sistema auto-eco-organizador. 

Otro elemento importante del pensamiento complejo es la relación que existe 
entre sujeto, objeto y medio, pues son inseparables desde el paradigma de la comple-
jidad. El vínculo sujeto-objeto hace que en el objeto haya una parte del sujeto y en 
éste exista una parte del objeto, por tanto, el sujeto que mantiene sus atributos y cua-
lidades lo es en razón a un ambiente objetivo que le permite reconocerse, existir y 
éste a su vez lo es, respecto a un sujeto que observa y piensa, es decir, existe una 
relación que es inseparable y se complementa, toda vez que cada uno por sí sólo no 
es suficiente y de esta manera supera los planteamientos cartesianos antes menciona-
dos. 

Ahora bien, pasando a los tres principios medulares de la complejidad de Morin, 
en el que se evidencia que cada uno guarda relación y complementariedad entre sí, 
empezamos con el principio denominado dialógico, que pretende establecer una re-
lación entre el orden y el desorden, para establecer un diálogo entre dos o más ele-
mentos antagónicos, pero que cuando se complementan producen la organización y 
la complejidad. Este principio contribuye al mantenimiento de la comprensión de 
opuestos en la Unidad, el diálogo entre antagonismos y al reconocimiento del otro en 
sí mismo. El segundo principio llamado de recursividad organizacional, se explica 
con los movimientos circulares, refiriendo que cada movimiento es producto y al 
mismo tiempo es productor. Por esta razón adopta la denominación de recursividad 
que organiza, toda vez que hay una relación cíclica entre el producto y los efectos 
que a la vez son causas y productores de lo que los produce, organizando los diálogos 



Una mirada desde el desarrollo complejo 91 

que ocurren entre los antagónicos y; el tercer principio es el hologramático, del cual 
nos dice que la parte está en el todo y el todo está en la parte. 

Esta comprensión supera al reduccionismo que por un lado sólo ve a las partes, 
y de otra orilla, trasciende al holismo que solamente ve el todo, y de esta manera se 
puede entender que son sujetos dentro de una Comunidad de la Vida (Hernández: 
2017, 303), y que a su vez se encuentra dentro de cada uno. No obstante, estos tres 
elementos serán explicados con mayor profundidad con el planteamiento del Desa-
rrollo Complejo en el último apartado de este capítulo. 

6.3. La Dialéctica del Medio de Françoise Ost 
Françoise Ost nos recuerda que la crisis ecológica en la que nos encontramos ha 

sido el resultado de la pérdida del sentido de la relación entre nosotros y la naturaleza, 
en tanto ajenos e indistinguibles de nosotros mismos y de la naturaleza (Ost: 1996, 
10-14). En vista de ello, sugiere que dicha relación debe recomponerse con el fin de 
hallar qué nos liga a ella y qué nos diferencia de esta, para avanzar hacia la dialéctica 
del vínculo y del límite, que suscita un encuentro entre contrarios pero que son ines-
cindibles, pues el uno no puede ser sin el otro. Además, refiere (1996, 235-236b) que 
se debe distinguir sin separar y unir sin confundir, lo cual implica el mantenimiento 
de interacciones de recursividad antagónica, haciéndose la relación Naturaleza-Ser 
Humano más fecunda y completa si se tiene en cuenta al tercero excluido, que con-
sideraba como verdaderos dogmas: la identidad (A=A), la no-contradicción (A no es 
no-A) y el tercero excluido (o A, o no-A). Toda vez que Ost (1996, 240) dice que 
este tercero, podría ser el concepto de medio, en razón a que esta es mucho más fruc-
tuoso que si se comprende como el de medio ambiente. Toda vez que resulta ser, 
como lo expresa él, de “fecunda ambigüedad” en tanto es al mismo tiempo lo que se 
halla en uno y otro y además los circunda, e igualmente puede originarse bien sea 
desde el Ser Humano, o bien sea desde los ecosistemas. Esto es lo que él denomina 
“Dialéctica del Medio”. 

6.4. La Unidad Dialéctica de Vandana Shiva 
Vandana Shiva tomando como punto de partida al principio femenino, origina-

rio de la cosmología de la India, concibe a la mujer con una inescindible relación 
hacia la naturaleza. «La naturaleza es simbolizada como la encarnación del principio 
femenino», destacando dentro de sus características, la «creatividad, actividad y pro-
ductividad, diversidad en forma y aspecto, conexión e interrelación de todos los seres 
incluso los humanos, continuidad entre lo humano y lo natural y santidad de la vida 
en la naturaleza», y que también es alimentada «por lo femenino para producir la vida 
y proporcionar los medios de subsistencia» (Shiva: 1995, 77-80). Por ello la natura-
leza es considerada como la expresión creativa del principio femenino. Bajo esta mi-
rada no hay lugar para los separatismos entre la Naturaleza y el Ser Humano, como 



92  Bernardo Alfredo Hernández-Umaña 

tampoco entre la Mujer y el Hombre, pues toda expresión de vida emerge del princi-
pio femenino, haciendo evidente la existencia de una dualidad en la unidad, entre la 
Naturaleza y el Ser Humano, en razón a que se complementan, hacen inseparables a 
la Naturaleza, la Mujer y el Hombre (1995, 79) y cada cual aporta desde su diferencia 
para mantener viva la «Unidad Dialéctica» (1995, 95). Es de esta manera que se tras-
ciende la visión tradicional o cartesiana de separar el vínculo entre la Naturaleza y el 
Ser Humano, que ha conllevado al mal desarrollo y a la muerte del principio feme-
nino en los tiempos que marchan y Vandana Shiva reivindica en su pensamiento eco-
feminista. 

6.5. El Desarrollo Complejo de la Comunidad de la Vida 
Es necesario comenzar la última parte de este capítulo afirmando que «todos los 

seres que habitan y habitarán en la Comunidad de la Vida deben tener la posibilidad 
de desarrollarse, teniendo en cuenta sus rasgos esenciales, distintivos y evolutivos 
que, como especie, les oriente al desenrrollamiento de la complejidad en la trama de 
la Vida». 

Así las cosas, y habiéndose enseñado los aspectos más destacados del plantea-
miento de Teilhard de Chardin con la complejidad-conciencia, el pensamiento com-
plejo de Edgar Morin, La Dialéctica del Medio de François Ost y la Unidad Dialéctica 
de Vandana Shiva, a continuación, expondré cómo se articulan estas diversas miradas 
hacia un objetivo común, es decir, la cuestión del Desarrollo Complejo. 

Con el ánimo de hacer una presentación organizada de los planteamientos que 
respaldan esta noción, se partirá de los tres elementos esenciales del pensamiento 
complejo de Edgar Morin, y en cada uno de ellos se harán las respectivas explicacio-
nes y vinculaciones entre los diferentes aspectos que la constituyen. 

6.5.1. ¿Y en qué consiste lo dialógico en el Desarrollo Complejo? 
Se ha dicho antes que el principio dialógico tiene como pretensión inicial, la de 

acercar a los antagónicos y contribuir para que se establezca una unidad dialógica, y 
en aras de ese potencial equilibrio es que se hace necesaria la comprensión de acortar 
las distancias entre la Naturaleza y el Ser Humano. El pensamiento hegemónico oc-
cidental no ha considerado a la Madre Tierra como un actor que ha permitido la vida 
desde los orígenes de los tiempos, y a contrario sensu, ha interpretado que la manera 
de aproximarse a esta es mediante la dominación y explotación incesante. Entender 
que no es sobre sino con la Naturaleza que se puede avanzar hacia una evolución 
consciente y compleja sería la primera tarea del Ser Humano, dotado de razón y cua-
lidades que lo hacen diferente del no humano, y ello implica, como lo diría Ost (1996, 
10-14), distinguir sin separar y unir sin confundir, pues de lo que se trata es de hacer 
un reconocimiento del otro en mí —esto implica entre otras cosas el reconocimiento 
de las propias capacidades (Nussbaum: 2007, 88-89; 2012, 53-55), de la libertad de 



Una mirada desde el desarrollo complejo 93 

elección (Sen: 2000, 33-7) y de la dignidad humana y no humana—, además, el otro, 
hace referencia tanto del humano como del no humano, toda vez que esto conlleva al 
mantenimiento de interacciones de recursividad antagónica en una relación de espejo, 
y configurándose la Unidad Dialógica entre Naturaleza-Ser Humano y Seres Huma-
nos, en segundo lugar; se hace cada vez más comprensible esta relación, en tanto la 
ambigüedad del medio que se encuentra de la misma manera tanto en el primero 
como en el segundo caso, lo circunda, y hace posible dicho entendimiento desde uno 
u otro, estableciéndose una Dialéctica del Medio; en tercer orden, promueva una cul-
tura de la Convivencia, entre humanos y, estos y los no humanos. Claramente existen
diferencias pero también hay una interrelación, que se explica desde el biocentrismo
que incluye, el cual intenta superar los discursos antropocéntricos excluyentes, con
la premisa de deconstruir el paradigma de dominación contra la Naturaleza, y superar 
las matrices coloniales de poder y saber entre los seres humanos, evitando el mal
desarrollo y hacer fecundo el principio femenino que Vandana Shiva ha explicado; y
finalmente en cuarto lugar, promueve el favorecimiento de diálogos interculturales
entre los humanos por supuesto, pero también entre los humanos y no humanos se
configuran otras maneras de comunicarse, lo cual hace posible la exploración de fu-
turos caminos investigativos, y sin desconocer que, a estos seres no humanos, tam-
bién les asiste una función importante según su naturaleza y fin, para contribuir al
andamiaje del desarrollo complejo en la trama y la Comunidad de la Vida.

Para cerrar esta primera aproximación, se observa claramente que en los cuatro 
aspectos que acabo de resaltar, se hace evidente la importancia del reconocimiento 
del otro, pues en el caso de los humanos, ese otro se constituye en un interlocutor 
válido, haciendo viable cualquier camino para el entendimiento mutuo y equilibrante 
entre los antagónicos —de la misma manera que lo hace la energía del Ying y del 
Yang— para establecer diálogos interculturales, y en el caso de los seres no humanos, 
pone en evidencia el desafío que tiene la humanidad para indagar acerca de otros 
órdenes comunicativos con la Naturaleza y pensar la relación con y no sobre ella, 
manteniendo una dialéctica del medio y unidad dialéctica en términos de Ost y Shiva 
respectivamente y el fluir de la Vida. 

6.5.2. Recursivo organizacional: Necesidades de causa / efecto en la evolu-
ción de cada forma de vida 

También se ha hecho referencia en el pensamiento de Morin al principio de re-
cursividad organizacional, entendido como aquel proceso cíclico de causas y efectos, 
productos y productores que se configura en un bucle y se es uno y otro a la vez, en 
la relación desorden/orden/organización. 

La invitación que hago a partir de la comprensión de este principio es que en 
efecto sucede lo mismo entre los humanos, y entre estos y los no humanos, toda vez 
que se relaciona en movimientos circulares de causas y efectos en instantes de tiempo 
que configuran una realidad. 



94  Bernardo Alfredo Hernández-Umaña 

Y ello se hace evidente con la integración del anterior principio, en razón a que, 
en el establecimiento de diálogos entre antagónicos, vistos estos como orden y el otro 
desorden, y a partir de los movimientos circulares de causa y efecto es que se hace 
posible la organización, de allí el nombre de recursivo organizacional. 

Así las cosas, ocurre lo mismo con cada uno de los seres humanos que habitan 
esta Comunidad de la Vida, pues son productores y producto del círculo relacional 
de causa y efecto, con sus pensamientos, palabras, acciones y emociones. Ahora ima-
gínense esto mismo, pero en una escala mayor, como sociedad, pues cada ser humano 
hace parte de ella, por tanto, se establece un circuito de relaciones complejas que 
causa/produce y es a su vez efecto/productor, creándose nuevas formas y estructuras 
que de un lado permiten la auto-organización en cada sujeto, pero asimismo suscitan 
una organización societal, en el mejor de los casos, toda vez que ello depende de las 
alteraciones, incertidumbres, certezas y fenómenos que en cada instante emerjan en 
el devenir y tránsito de la vida. Ello se observa en lo micro y lo macro, y como lo ha 
expuesto Teilhard de Chardin, hace parte de la ley cósmica de la Complejidad-Con-
ciencia, en la que cada ser vivo en la medida que tiene más conciencia más compleja 
es su relación y su desarrollo dentro de un ecosistema —al que le denomino Comu-
nidad de la Vida— y del cual el humano no es ajeno. 

Ahora bien, quiero hacer una precisión que es importante antes de hablar acerca 
de las necesidades de causa y efecto. Pues bien, se trata del enfoque de necesidades 
del que han investigado Attfield (1995, 93-94), Max-Neef (2006, 37-67) y otros tan-
tos estudiosos de este tema. Lo que diré siguiendo el hilo conductor de los apartados 
que anteceden es que si bien se han encausado esfuerzos por establecer cuáles son las 
necesidades, si son unas u otras, qué hacer en caso de encontrarse en conflicto unas 
y otras cuando la diferencia sea entre humanos y no humanos, considero que se ha 
dejado de lado, primero pensar que las necesidades de los humanos y los no humanos 
no son siempre las mismas y segundo, que son necesidades de causa y efecto en todo 
caso. Si bien las necesidades humanas son las mismas, no lo son los satisfactores de 
dichas necesidades, toda vez que depende en muchos casos del factor cultural entre 
otras cosas, pero y ¿Qué pasa con los seres no humanos? ¿Tienen ellos las mismas 
necesidades nuestras? Quizás el ser humano comparta algunas de ellas con los seres 
no humanos, pero lo que realmente no compartirán serán los satisfactores. 

En todo caso, las necesidades humanas que se entienden como básicas, las en-
cuentro, dentro de las necesidades de causa y efecto en tanto las primeras no se dan 
por sí solas y además le aportan una permanente dinámica de auto-organización re-
cursiva a la evolución compleja del desarrollo en la Comunidad de la Vida, por tanto, 
no siempre se originan las mismas necesidades de causa y efecto con los demás seres 
que la habitan. Si se piensa en los animales de compañía quizás compartan algunas 
de las mismas necesidades básicas humanas, pero con los seres que cohabitan en otros 
ecosistemas no sucede lo mismo, lo cual hace considerar que para que se desarrolle 



Una mirada desde el desarrollo complejo 95 

armónicamente dentro de la cadena trófica de la naturaleza, debe tener necesidades 
básicas diferentes. 

Por tanto, hablar de necesidades básicas solamente puede hacerse si se trata de 
una misma manifestación de vida que ha tomado forma, ya sea en seres humanos, 
animales, bosques, plantas —y más especialmente con estas últimas— que brindan 
el aire que se respira, el agua cristalina y pura, sirven de alimento, combustible y 
también como medicinas. En razón a lo anterior, se han venido haciendo investiga-
ciones científicas que dan cuenta de la inteligencia superior en las plantas, como lo 
afirman los investigadores Stefano Mancuso pionero en el estudio de la neurobiología 
de las plantas en la Universidad de Florencia y Daniel Chamotivz Director del Centro 
Manna para la Biociencia de las Plantas en la Universidad de Tel Aviv, pues estas 
también sienten, juegan, huelen, reconocen a la vista y tacto y evolucionan social-
mente manipulando el entorno. Lo cual no implica que sea generalizable para todos 
los casos, porque tampoco existen las mismas necesidades de causa y efecto entre 
animales y plantas que viven en lugares con entornos totalmente distintos, y han te-
nido procesos evolutivos diferentes. 

Es de anotar, que son necesidades de causa y efecto en razón a que el ser humano 
y no humano, son productores y productos a la vez de las causas y de los efectos de 
manera cíclica, por tanto, se hace entendible que suceda de igual manera con los de-
más seres de la Comunidad de la Vida. Cada uno, es decir, cada productor causa su 
producto, y a partir de éste produce su efecto en el bucle que implica este ejercicio 
circular que permite la presencia de la auto-organización, contribuyendo al desarrollo 
evolutivo de todos los seres que cohabitan en la Madre Tierra. 

En efecto, es necesario considerar que si cada uno causa sus necesidades y por 
tanto estas son el efecto de la causa, implica que también el ser humano tiene una 
responsabilidad y obligación para responder por la sostenibilidad de las generaciones 
presentes y de las que están por llegar, en tanto la creación de necesidades superfluas 
está suscitando un consumismo exacerbado que impide resolver las verdaderas nece-
sidades, y alimenta modelos de desarrollo que someten y esclavizan a la Naturaleza 
y al Ser Humano, bajo el supuesto de mejores condiciones de vida —para estos últi-
mos— y se encubren en un sistema económico capitalista despiadado, beneficiando 
a unos pero perjudicando a muchos —sin mantener el equilibrio de las energías del 
ying y del yang— y que por desgracia, día a día es producido y producto por los seres 
humanos. 

6.5.3. Hologramático: La relación entre el Uno y el Todo en el Desarrollo 
Complejo 

Y finalmente con el principio hologramático explicaré la relación que se consti-
tuye entre el Uno y el Todo en la noción del Desarrollo Complejo. Así las cosas, se 
ha dicho antes que el objetivo es integrar la parte en el todo y el todo en la parte, con 
el fin de superar los reduccionismos/separatismos y los holismos, en el primer caso 



96  Bernardo Alfredo Hernández-Umaña 

solo tienen en cuenta las partes y en el segundo al todo, lo cual se constituye en ex-
cluyente. Y en aras de hacerse incluyente, mi planteamiento tiene que ver con rela-
cionar los anteriores principios por un lado y, de otra parte, reconducir la discusión 
que se suscita entre los sujetos que habitan la Comunidad de la Vida, en relación con 
el individuo y la comunidad, y preguntarse por quién es el sujeto del desarrollo, ¿los 
Estados o los seres humanos solamente? ¿Quizá toda la Comunidad de la Vida? 

En ese orden de ideas, comenzaré diciendo que siguiendo el hilo conductor del 
principio dialógico y el recursivo organizacional es que se llega a comprender el ho-
logramático, todos tienen una relación que aporta desde sus diferencias, pero consti-
tuyen un lugar común para entender la cuestión del Desarrollo Complejo. En ese 
sentido, es necesario preguntarse ¿Quién es el sujeto del desarrollo? si se analiza que 
existe una tensión entre aquellos que consideran que el desarrollo es una cuestión del 
individuo serán apuestas de orden subjetivo y liberal si se colocan en el escenario de 
lo político y económico, si se hace lo mismo desde lo comunitario, es decir que se 
predica un desarrollo para la comunidad, se ubica en el lugar de lo colectivo y de lo 
que es común a todos. Pero lo cierto es que ambas expresiones conducen a lo mismo, 
pero a partir de diferentes orillas, como lo ha enseñado Krishnamurti (1954, 22-24), 
la que habla acerca del individuo y la que se refiere a la comunidad, en el primero 
hace mención al dúo que no se divide, el cual está conformado por dos y no es divi-
sible, contrario a lo que se considera normalmente cuando se habla de individuo, que 
remite a uno solo, y en el segundo caso, se expresa a lo que es común en la unidad, 
es decir, a los diferentes que hacen parte de algo pero que son un todo. Así las cosas, 
en ambos casos, se constituyen la expresión del todo en la parte y de la parte en el 
todo. Por tanto, no es acertado afirmar que la individualidad es contraria a la comu-
nidad. 

Y en ese sentido, cuando se habla de quién es el sujeto del desarrollo no se puede 
excluir al resto de seres que habitan en la Comunidad de la Vida, y solo considerar al 
Ser Humano como sujeto del desarrollo en el mejor de los casos, porque aún bajo los 
preceptos ortodoxos —vestidos de heterodoxos— de la economía, desafortunada-
mente consideran según los rankings e informes de las agencias de desarrollo, que 
son los países quienes se desarrollan, confundiendo que los Estados son los medios 
más no los fines del mismo, en tanto son ficciones jurídicas creadas por humanos. 

Así las cosas, se hace necesario mencionar de ahora en adelante que todos los 
seres que habitan en la Comunidad de la Vida se encuentran en evolución, en el pro-
ceso del Desarrollo Complejo. Sin embargo, en lo que toca a los seres humanos, al-
gunos se consideran desarrollados, pero lo cierto es que no es así, porque el desarrollo 
implica un proceso de conciencia como lo explicaba Teilhard de Chardin, en su libro 
el fenómeno humano, y dicho proceso se logra en la medida en que se autoorganizan 
diversas dinámicas antagónicas, haciéndose cada vez más complejas y permitiendo 
hacer el reconocimiento de lo interno en lo externo, como un efecto espejo y en una 



Una mirada desde el desarrollo complejo 97 

relación cíclica de causas y efectos que se reflejan las partes en el todo y el todo en 
las partes, en el individuo y en la comunidad. 

Es por ello por lo que el resto de los seres de la Comunidad de la Vida están en 
proceso de desarrollo y es responsabilidad del humano, entendida como deber y ca-
pacidad, contribuir a la evolución de ellos también. Toda vez que le asiste el deber 
por ser el ser vivo que ha logrado un nivel de evolución y conciencia mayor dentro 
de esta Comunidad de la Vida —con todas las virtudes y aspectos por transformar— 
y porque, teniendo en cuenta que el ser humano al ser consciente de que posee dichas 
capacidades, es que puede responder ante cualquier eventualidad que esté a su al-
cance, y con ello, contribuir al desarrollo de todos y cada uno de los seres vivos, 
humanos y no humanos. 

En este orden de ideas, y para finalizar, es necesario acudir a ese concepto de 
biociudadanía (Hernández: 2017, 339-356) que tiene un papel de concienciación im-
portante, desde lo ético, e integra los tres principios del pensamiento complejo de 
Edgar Morin, en tanto la actitud y manera de observar las circunstancias permite que 
los medios, es decir los Estados, canalicen todos sus esfuerzos en pro del desarrollo 
de los cohabitantes de la Comunidad de la Vida. 

6.6. Conclusiones 
Y es por ello por lo que afirmaba al inicio que todos los seres que habitan y 

habitarán en la Comunidad de la Vida deben tener la posibilidad de desarrollarse, 
teniendo en cuenta sus rasgos esenciales, distintivos y evolutivos que, como especie, 
les oriente al desenrrollamiento de la complejidad en la trama de la Vida, toda vez 
que esta es la definición del Desarrollo Complejo propuesta, al integrar los princi-
pios; dialógico, recursivo organizacional y hologramático del pensamiento mori-
niano. 





7. El bienestar social en un contexto de decrecimiento
Joaquim Sempere Carreras 

7.1. El final de doscientos años irrepetibles 
Cuando se aborda el futuro cercano y las eventuales formas que podrá adoptar 

la búsqueda del bienestar humano, lo primero que debe tenerse en cuenta es que es-
tamos viviendo el final de una época, los “doscientos años irrepetibles”, en palabras 
del ingeniero Carles Riba, activados por los combustibles fósiles (carbón mineral, 
petróleo, gas fósil) y el uranio, destinados a agotarse hacia 2060 en el supuesto de 
que actúen solidariamente, según los cálculos del mencionado autor (Riba: 2011). La 
abundancia de estos combustibles durante estos dos siglos ha permitido a los seres 
humanos disponer de unos stocks considerables, pero finitos, de fuentes de energía 
de alta concentración, que han hecho posible un gran dominio humano sobre la Tierra 
y una plétora de comodidades y bienes de consumo, además de un desarrollo cientí-
fico-técnico sin parangón en la historia humana. 

Ahora bien, este excepcional dominio humano y el correspondiente bienestar 
material asociado a él llegan a su fin con el agotamiento de la matriz energética que 
los ha hecho posibles. Es inevitable la transición a otra matriz energética, que no 
puede ser otra que la de las fuentes renovables (si descartamos la energía nuclear de 
fusión, que no tiene visos de viabilidad técnica ni deseabilidad social). Pero el agota-
miento de los combustibles fósiles y el uranio no es el único factor que influye en los 
cambios que van a sobrevenir. Por un lado, la quema de combustibles fósiles es la 
causa primera del efecto invernadero y el consiguiente cambio climático, que con-
viene controlar. Por otro lado, según estimaciones de la Global Footprint Network, la 
red mundial de seguimiento de la huella ecológica de la humanidad, que reúne a cien-
tíficos de más de un centenar de países, la huella ecológica de la especie humana 
superó entre 1960 y 1970 la biocapacidad de la biosfera para satisfacer las demandas 
humanas en alimentos, materiales de todo tipo y energía para poder vivir. Esto signi-
fica que llevamos ya medio siglo sobreexplotando los recursos renovables que nos 



100 Joaquim Sempere Carreras 

brinda la biosfera y socavando así la capacidad de las generaciones futuras para sa-
tisfacer sus propias demandas en un futuro no lejano. A esta sobreexplotación hay 
que añadir la extracción acelerada de materiales no renovables de la corteza terrestre 
(de cuatro tipos distintos: combustibles fósiles y uranio, fertilizantes para los cultivos, 
minerales no metálicos —como piedra, arena y barro— y minerales metálicos). Estos 
materiales no se reproducen, como los biológicos, de modo que están destinados a 
agotarse. La única gestión razonable de los mismos es su uso parsimonioso y su re-
ciclado cuando éste sea posible, de modo que será obligado reducir su utilización y 
desarrollar una industria del reciclado. En el caso de los combustibles fósiles, el reci-
clado es imposible, de modo que será obligado adoptar fuentes renovables de energía. 
En el de los minerales que contienen nutrientes para la agricultura (fosfatos, nitratos, 
potasa, etc.) el reciclado es también imposible, de modo que la única salida es la 
agricultura ecológica, basada en la cuidadosa preservación de la fertilidad espontánea 
de los suelos y el uso de abonos orgánicos. 

La abundancia de que gozamos en este inicio de milenio es aparentemente un 
gran logro de la humanidad. Pero tiene dos grandes problemas. El primero es que 
sólo beneficia a una minoría de la población humana, que puede cifrarse entre 1/5 y 
1/4 de la misma, excluyendo al resto de distintas maneras y en distintas proporciones. 
Es, pues, una abundancia muy desigualmente repartida, que deja en la cuneta a una 
gran mayoría, una parte de la cual sobrevive en la indigencia y la pobreza. Francisco 
Fernández Buey (1994, 1996) llamaba plétora miserable a esta situación, aludiendo 
a una miseria tanto moral cuanto material asociada a la abundancia. El segundo pro-
blema es, como he dicho antes, el de que los medios para lograr esa abundancia so-
cavan la capacidad de la biosfera para dar vida a las generaciones futuras. 

7.2. Sobreexplotación y acumulación capitalista 
La sobreexplotación de recursos renovables se puede ilustrar con el caso hipo-

tético de un bosque. Supongamos que alguien posee un bosque cuya biomasa es de 
1000 toneladas, y que la tasa de renovación de esta biomasa es del 10% anual. Si el 
propietario extrae cada año una cantidad igual o inferior a ese 10% (en este caso 100 
toneladas), el bosque mantiene sus dimensiones intactas y provee cada año la misma 
cantidad indefinidamente. Supongamos ahora que el propietario no se satisface con 
ese 10% anual y decide extraer cada año un 20% de la biomasa total. ¿Puede hacerlo? 
Por supuesto, pero con efectos perjudiciales. Al final del primer año la biomasa ha 
pasado de 1000 a 1100 toneladas. Si en lugar de extraer 100 toneladas se extraen 200, 
el bosque pasa a tener una biomasa de 900 (= 1100 – 200). En el segundo año se 
extraen el 20% de 900 (= 180), de modo que la biomasa del bosque pasa a ser de 720 
(= 900 – 180). En el tercer año se extraen el 20% de 720 (= 144), y quedan 576 (=720 
– 144). Si seguimos el cálculo, resulta que al cabo de diez años las dimensiones del
bosque se han reducido a 120 toneladas. En otras palabras: se habrá pasado en una
década de un bosque de 1000 unidades de biomasa a otro de 120 unidades. La ruina



El bienestar social en un contexto de decrecimiento 101 

definitiva no tardará en llegar. El caso ilustra muy bien la sobreexplotación de un 
recurso renovable. Fijémonos que al principio el propietario gana el doble: puede 
vender 200 toneladas de madera en lugar de 100. Parece ser más rico que antes, 
puesto que tiene un ingreso doble. Y realmente lo es… de momento. Pero su práctica 
extractiva es insostenible, puesto que socava la fuente de sus ingresos y prepara su 
ruina. Su prosperidad habrá durado unos años y habrá desembocado en la miseria. Es 
la imagen misma de una sociedad que vive en una abundancia real pero efímera por-
que destruye la base misma de su prosperidad. Tarde o temprano el abuso pasará 
factura. La lección es clara: para lograr una riqueza duradera hay que sujetarse a un 
aprovechamiento racional de los recursos renovables, que no supere el ritmo de su 
reposición natural. 

Esta codicia ignorante de los ritmos de la naturaleza se incardina en una forma 
económica que ha dominado en los últimos siglos: el capitalismo. Éste se caracteriza 
por el imperativo de la acumulación incesante de valor de cambio, que requiere la 
búsqueda del máximo beneficio monetario en el plazo más breve posible. Maximizar 
la tasa de beneficio a corto plazo se ha convertido en el objetivo de millones de acto-
res económicos en el mundo entero, imbuidos de la idea de que la clave del bienestar 
radica en tener mucho, cada vez más. Volviendo al caso del propietario del bosque 
mencionado, la dinámica maximizadora capitalista tenderá a empujarle a la sobreex-
plotación de sus frutos para obtener una tasa máxima de ganancia. En la vida real este 
saqueo se completa con una visión peculiar de los bienes naturales. Como la riqueza 
que el capitalismo valora es el dinero, al propietario en cuestión puede no importarle 
aniquilar su bosque, puesto que del dinero obtenido en su explotación forestal espera 
poder destinar una parte a invertir en otro sector económico, pongamos la pesca. Si 
en el nuevo negocio se repite el exceso de explotación, cuando se agote esperará en-
contrar otra fuente de riqueza, y así sucesivamente. La historia del capitalismo está, 
así, ligada a una carrera insaciable de sobreexplotación que deja tras de sí un yermo 
tras otro. Mientras haya recursos naturales disponibles esta carrera puede seguir ade-
lante, preparando la ruina sucesiva de los ecosistemas explotados hasta la desertifi-
cación final. 

7.3. No es posible un crecimiento indefinido 
Obsérvese que en la dinámica capitalista el crecimiento económico es condición 

necesaria para la buena marcha de la economía: no puede haber acumulación ince-
sante sin crecimiento. Pero si resulta que hay límites físicos a la actividad humana, el 
crecimiento físico indefinido es imposible, y esto supone que gravita una amenaza 
seria sobre el desarrollo capitalista. Dadas las condiciones ecológicas alcanzadas 
hasta hoy, la economía del futuro deberá moverse entre los estrechos límites de la 
sostenibilidad ecológica, y por lo tanto deberá renunciar al crecimiento para evitar la 
autodestrucción. 



102 Joaquim Sempere Carreras 

En rigor puede sostenerse que, suponiendo que logremos reducir la huella eco-
lógica de la humanidad a unas dimensiones sostenibles, la especie humana se verá 
obligada (si no quiere convertir el planeta en un páramo inhabitable) a vivir con los 
recursos bióticos que pueda obtener sin sobreexplotar la biosfera y, por lo tanto, sin 
rebasar la huella ecológica sostenible en cada momento. En lugar de la reproducción 
ampliada inherente al capitalismo, habrá que ajustarse a una reproducción simple. 
En cada ejercicio económico las comunidades humanas emplean —inversión— cier-
tas cantidades en materiales, energía, saber técnico y mano de obra, con la expectativa 
de obtener un resultado —producción— que permita reponer las cantidades inverti-
das, para volver a empezar en el ejercicio económico siguiente, y así sucesivamente. 
Para que una economía funcione, no hace falta una reproducción ampliada; basta una 
reproducción simple, que permita reponer lo invertido y proporcionar a los seres hu-
manos implicados los bienes que necesitan para vivir (entendiendo vivir como vivir 
bien y no sólo sobrevivir). Desde el punto de vista ecológico lo que importa es que la 
diferencia entre producción e inversión, el plusvalor o riqueza excedente, no suponga 
sobreexplotación de los recursos bióticos. El bosque, por volver al ejemplo anterior, 
tiene que conservarse en unas dimensiones adecuadas para seguir dando madera y 
leña. 

Los imperativos ecológicos obligan a ceñirse a la viabilidad de los sistemas vi-
vos, y por lo tanto sólo permiten o bien una reproducción simple o una reproducción 
ampliada en condiciones muy determinadas (por ejemplo, en algunos sectores du-
rante períodos determinados, o en fases en que la huella ecológica está todavía muy 
lejos de los límites biosféricos). Siendo así que los límites biosféricos se traspasaron 
durante la década de 1960, llevamos medio siglo en una situación de riesgo en vías 
de agravación, que impone —para la viabilidad a largo plazo de la sociedad— un 
crecimiento cero o una economía estacionaria, precedida de una fase de decreci-
miento para alcanzar una huella sostenible. 

Dadas las diferencias entre países, el cambio no tiene que ser el mismo en todas 
partes. Muchos países pobres están legitimados para crecer a fin de alcanzar niveles 
de consumo de recursos que les faciliten un mayor bienestar material (aunque no 
siempre vaya a ser el crecimiento la clave para salir de la pobreza), a condición de 
que los países más ricos reduzcan bastante su huella. El objetivo es alcanzar una hue-
lla mundial ecológicamente sostenible, por debajo de la biocapacidad de la biosfera. 
Esto implica que los países con una huella excesiva deben plantearse, ellos sí, un 
decrecimiento, es decir, una reducción de la magnitud de sus impactos. 

7.4. Huella ecológica y decrecimiento 
El término “decrecimiento” evoca daños sociales de dos tipos: en el consumo y 

en la ocupación laboral; evoca empobrecimiento y paro. En la esfera del consumo y 
del bienestar material, decrecer sugiere empobrecerse. Pero ¿está justificada esta aso-
ciación de ideas? Para empezar, hace falta distinguir entre los servicios asociados al 



El bienestar social en un contexto de decrecimiento 103 

bienestar material y los medios con los que los obtenemos. El bienestar térmico (ca-
lefacción) se puede lograr con medios muy variados: estufas, bombas de calor, geo-
termia, aislamiento térmico de los edificios, ropa adecuada. El desplazamiento se 
puede realizar con automóvil privado o con transporte público, y el individual se 
puede realizar también con bicicleta, moto o patinete de motor. En cada caso pode-
mos calcular cuál es el impacto en el uso de metales y energía, y en particular, si la 
energía no es de fuentes renovables, cuál es el impacto de la quema de combustibles 
fósiles. Esta consideración indica que se pueden obtener servicios idénticos o equi-
parables con medios distintos y huellas ecológicas distintas. Esto significa que en 
determinadas condiciones la huella se puede reducir sin que les servicios finales ob-
tenidos disminuyan, lo cual se logra usando medios de menor impacto. A menudo 
tomamos el automóvil para desplazarnos individualmente; en este caso, para trasladar 
a una persona de 70 kilos de peso, un coche de 1000 kilos de peso necesita energía 
para mover 1070 kilos; compárese con la energía para mover a esta misma persona 
usando una moto de 100 kilos o un patinete eléctrico de 10 kilos11. 

Se puede hacer un ejercicio imaginativo comparando servicios y medios. El ais-
lamiento térmico de los edificios permite obtener el mismo bienestar térmico con 
mucha menos energía calórica. Una mesa de madera tiene una utilidad equivalente a 
otra metálica, pero una huella muy menor: su materia prima es renovable y no exige 
minería ni metalurgia. La electricidad fotovoltaica es idéntica a la de una central de 
carbón, pero a diferencia de ésta no exige ni minería, ni transporte del combustible, 
ni emite carbono al aire. Los alimentos ecológicos ahorran productos químicos y su 
contaminación, mejorando la salud de los consumidores y del medio ambiente natu-
ral. El agua caliente de un captador térmico solar sirve igual que la de una caldera de 
gas fósil y ahorra este combustible y sus costes (extracción del subsuelo, transporte, 
almacenamiento, contaminación). La uva de temporada y de proximidad ahorra 
transporte y conservación comparada con la que se importa de miles de kilómetros 
de distancia, y suele ser más sabrosa. 

Si de lo que se trata es de reducir la huella ecológica, es evidente cuáles son las 
mejores opciones. Y se observa con estos ejemplos que un cambio en los medios no 
reduce necesariamente la cantidad y calidad del servicio obtenido —incluso a veces 
la mejora. Elegir las opciones menos costosas en recursos naturales y contaminación 
forma parte del decrecimiento, puesto que reduce la huella ecológica; y está claro 
que no supone necesariamente disminución del bienestar material. Es cierto que este 
bienestar viene modulado según los casos. Por ejemplo, no se puede trasladar a una 

11 A esta energía para el uso del artefacto, por otra parte, hay que añadir la energía incorporada en 
el artefacto, o “energía gris”, es decir, la que se usó para fabricarlo. Cuanto mayor y más complejo 
es el artefacto, más energía gris contiene. Por eso, a menudo se olvida que ir andando y dejar el 
coche en el garaje ahorra energía en el uso, pero no puede anular la que sirvió en su momento para 
fabricarlo. Esto obliga a considerar no sólo el uso de los artefactos sino también su fabricación, y 
aconseja reducir al mínimo los stocks de artefactos de que nos dotamos. 



104 Joaquim Sempere Carreras 

persona anciana o impedida en bicicleta. A veces hay medios complejos y ecológi-
camente costosos que son insubstituibles. Pero si estos medios no están a nuestro 
alcance nos veremos obligados a redefinir a la baja nuestras aspiraciones y necesida-
des. Habrá que renunciar a la ilusión de que podemos hacer todo lo que sabemos 
hacer, y tomar nuestras decisiones dentro de los límites que marcan unos recursos 
naturales finitos. Por ejemplo, habrá que reducir la cantidad ingente de kilómetros 
recorridos por las mercancías y las personas en nuestras sociedades. El transporte 
consume aproximadamente en el mundo la mitad de toda la energía exosomática 
usada por los seres humanos. Las carreteras y vías férreas, los mares y la atmósfera 
están constantemente recorridos por vehículos de toda índole que mueven personas 
y cosas. El comercio mundial fomentado por el libre comercio y el turismo de masas 
están detrás de esta movilidad hipertrofiada. Habrá que acostumbrarse a la idea de 
que muchos hábitos adquiridos durante los años de la plétora consumista pueden 
resultar insostenibles. Los viajes transoceánicos frecuentes muy probablemente se 
convertirán en un lujo inalcanzable. Y es que reducir la huella ecológica no siempre 
será posible conservando unos lujos como los que tenemos hoy a nuestro alcance los 
privilegiados de la Tierra. 

Por otra parte, a menudo será imposible simplificar el metabolismo para obtener 
medios de vida, y será obligado vivir con menos. La crisis energética que se avecina 
y sus derivaciones apuntan a que las sociedades del futuro serán sociedades más aus-
teras, con menos recursos y comodidades, y a que será obligado acostumbrarse a esa 
escasez desarrollando una cultura de la frugalidad. 

7.5. La frugalidad como ideal 
La percepción, clara o difusa, de que hemos llegado demasiado lejos alimenta 

el gusto por la simplicidad y la autocontención en sectores minoritarios pero crecien-
tes. La información sobre la destrucción de la biosfera, el cambio climático y los 
excesos de la contaminación —ciudades con aire irrespirable, miles de toneladas de 
plásticos en los océanos y tantos otros fenómenos—, por tomar sólo unas pocas ex-
periencias al alcance hoy de cualquiera, está provocando una mutación cultural que, 
no obstante, avanza sin la celeridad debida. En algunos ambientes se valora evitar 
excesos y vivir frugalmente. Del gusto por la ostentación que ha dominado durante 
décadas se está pasando a una moral de la austeridad voluntaria. Hay un entronque 
con las máximas morales que, en distintas épocas históricas, han ensalzado la fruga-
lidad llamando la atención sobre los peligros morales de la abundancia y el despilfa-
rro. “De nada en exceso” rezaba una inscripción en el santuario de Delfos, en la 
antigua Grecia, donde la pitia impartía sus oráculos y consejos. Y la leyenda mítica 
del rey Midas era un aviso contra el afán desmedido de oro y riquezas. 

Pero no hay que exagerar el alcance de este cambio individual. Mientras una 
minoría de personas abraza estos valores, reemplaza el coche por la bicicleta y busca 
comida ecológica, a la vez su consumo no disminuye y tal vez hasta aumenta. Y es 



El bienestar social en un contexto de decrecimiento 105 

que vivimos en sistemas sociales o sociotécnicos que nos imponen ciertas maneras 
establecidas de hacer las cosas y satisfacer nuestras necesidades. Por mucho que que-
ramos, nos resulta muy difícil escapar de la imposición sistémica de hábitos y técni-
cas. Si deseo mantener los baremos de higiene que se consideran normales, me 
ducharé diariamente; y como las viviendas a nuestra disposición tienen calentadores 
de agua que funcionan con gas fósil (engañosamente llamado “gas natural”), me veré 
obligado a quemar gas y a contribuir al cambio climático, al menos durante los meses 
en que ducharse con agua fría resulta inclemente. Dadas las dificultades prácticas 
para calentar el agua con fuentes renovables de energía, mi conducta resultará ecoló-
gicamente impropia y nociva, aunque mi sistema de valores sea ortodoxamente eco-
logista. De ahí se desprende una lección: la reforma moral individual es valiosa e 
incluso necesaria, pero no basta para transformar nuestro sistema de vida. Se necesita 
una acción colectiva, social, política para transformar nuestra relación metabólica 
con la naturaleza, que es esencialmente social. 

El ideal de la frugalidad, pues, no debe modelar solamente las conductas indivi-
duales, sino que debe configurar un modelo de organización social orientado a un 
nuevo metabolismo socionatural que nos permita satisfacer nuestras necesidades en 
nuestras rutinas cotidianas sin estropear el medio ambiente natural. Se trata de orga-
nizar adecuadamente los medios con los que obtenemos los satisfactores de nuestras 
necesidades. 

7.6. Jerarquía de necesidades 
Si las previsiones de futuro nos auguran que deberemos vivir con menos recur-

sos, será importante jerarquizar nuestras necesidades para destinar los medios dispo-
nibles a lo más importante. Durante el siglo transcurrido de consumismo, publicidad 
comercial y malas copias populares de la ostentación de los de arriba, han sido fre-
cuentes entre las clases trabajadoras las asignaciones de la renta disponible a finali-
dades no prioritarias. Esto puede funcionar mientras el ciclo económico es expansivo, 
hay trabajo y el ingreso fluye regularmente en los hogares. Pero cuando sobrevienen 
las crisis las familias deben elegir y dar prioridad a lo que consideran más importante. 

Ante lo que se dibuja como una crisis de escasez de recursos es urgente abrir un 
debate social sobre los gastos prioritarios. Un inventario asumible podría contener las 
siguientes partidas: alimentación sana y suficiente; vivienda digna dotada de las co-
modidades básicas (como el agua corriente, el saneamiento y la electricidad en nues-
tros países); sanidad y escolarización; y un sistema de seguridad ante las emergencias 
de la vida (enfermedad, minusvalía, vejez y otras) y una renta garantizada (con em-
pleo seguro o subsidios). Cada comunidad y cada localidad deberían establecer sus 
propias prioridades más allá de las más imperiosas. Esto implica una asignación de 
los recursos disponibles que permita atender a lo más necesario —tal como lo juzgue 
cada colectivo— sacrificando, si hace falta, otros gastos. No voy a entrar aquí en la 



106 Joaquim Sempere Carreras 

mecánica económica para satisfacer estas demandas, que seguramente debería con-
tener algún elemento de planificación democrática que se podría materializar con 
ofertas de los particulares vía mercado y servicios públicos financiados públicamente. 
Lo que me interesa destacar es que, si la escasez de recursos obliga, conviene orga-
nizar la economía de tal manera que se garanticen siempre aquellas ofertas y presta-
ciones que la colectividad considere prioritarias. 

Aunque el mundo onírico de la publicidad comercial nos venda un mundo su-
puestamente maravilloso de electrodomésticos y automóviles rutilantes (siempre en 
carreteras vacías, sin atascos) y con personas sonrientes, en el mundo real la felicidad 
de las personas depende más de otras cosas: 1) una seguridad vital basada en un em-
pleo remunerado u otra fuente de ingresos; 2) el acceso a la atención médica y sani-
taria en caso de enfermedad, minusvalía y vejez; 3) el acceso a la escolarización de 
todos los jóvenes en edad escolar; 4) el acceso a una vivienda digna asequible para 
los bolsillos de cualquiera y 5) una alimentación sana y suficiente también asequible. 
Las incertidumbres a que condenan las economías capitalistas a millones de personas 
son la fuente más importante de inseguridad y de miedo existencial. Estas incerti-
dumbres, además de provocar vulnerabilidad, generan miedo; y cuando no se tienen 
las claves explicativas de lo que está pasando, las víctimas pueden dejarse convencer 
por mensajes falsos pero atractivos en su simplismo. Se imponen en tales circunstan-
cias versiones deformadas de la realidad que achacan a chivos expiatorios la culpa de 
esos males y desvían la atención de los causantes reales de los mismos. En nuestra 
Europa estas versiones deformadas alimentan la xenofobia y el racismo que es la 
substancia de los autoritarismos y neofascismos emergentes que amenazan lo que 
queda de democracia. En la perspectiva de una escasez, cualquier programa de fru-
galidad solidaria destinado a hacer frente a la nueva situación con soluciones demo-
cráticas y equitativas, topará sin duda con reacciones de este tipo, que serán la 
amenaza más peligrosa. Se explotarán el apego consumista a una opulencia obsoleta 
e imposible y los miedos a una evolución incomprensible de las cosas para atraer a 
quienes más interesados deberían estar por comprender lo que realmente pasa y por 
identificar a los auténticos culpables: los poderes económicos y financieros, que con 
su búsqueda obsesiva de rentabilidades máximas bloquean la satisfacción óptima de 
las necesidades de todos. Para conjurar esas reacciones autoritarias y evitar que naz-
can y se desarrollen, creo importante prever la evolución aquí señalada y llevar a 
todas partes la toma de consciencia del momento histórico real que atravesamos. 

Uno de los factores del miedo ampliamente difundido desde hace años es el 
proceso de automatización y robotización ligado a la inteligencia artificial. Muchos 
son los publicistas que auguran un futuro hipertecnificado que supuestamente ha de 
expulsar de la economía a masas crecientes de seres humanos, convertidos en pres-
cindibles y desechables, y condenados a una exclusión social sin remedio. Este pro-
nóstico acentúa una imagen inquietante de lo que nos espera. Estos augurios pecan, 
a mi juicio, de un error básico: la ignorancia de los límites en la disponibilidad futura 
de los metales que deberían hacer posible la robotización universal pronosticada. Hay 



El bienestar social en un contexto de decrecimiento 107 

estudios (IDDRI: 2013) que prevén que, si prosigue el ritmo actual de extracción de 
metales, queda en la Tierra hierro para 70 años, zinc, estaño, plomo y cobre para 
menos de 35 años, oro y plata para 20 años y cromo para 15 años. Estos cálculos 
incluyen el reciclado de metales hoy practicado en el mundo, que todavía es muy 
bajo (en torno al 6% de todos los metales en el mundo; véase Haas et al.: 2015). Estos 
datos indican hasta qué punto es inverosímil una robotización universal. Es cierto que 
hay márgenes para reciclar muchos más materiales que hasta la fecha. Pero también 
hay que tener en cuenta que la incorporación de más y más países y regiones a la 
civilización industrial va a generar más demanda, y que la transición energética a un 
modelo 100% renovable no va a facilitar que se disponga de la gran cantidad de ener-
gía concentrada que requiere una industria superautomatizada. Se ha calculado tam-
bién que para proveer a la humanidad de la energía que consume hoy utilizando 
fuentes renovables, no hay metales suficientes en la corteza terrestre para fabricar, 
con las técnicas actuales, todos los dispositivos (fotovoltaicos, eólicos, termosolares 
eléctricos, etc.) que harían falta (García Olivares et al.: 2012). 

No obstante, el discurso hipertecnológico circula y difunde más miedo, miedo 
al paro y a la inseguridad. Este miedo es algo que es imprescindible combatir con 
proyectos basados en la perspectiva de una sociedad igualitaria, donde las mejoras en 
la productividad del trabajo (suponiendo que se den) se repartan entre todos y no sean 
ocasión para que unos pocos se enriquezcan a costa de la exclusión de muchos. Pro-
yectos basados también en una frugalidad compartida y solidaria y en una recupera-
ción de vínculos con la naturaleza que llevan rotos hace mucho tiempo. Y con la idea, 
inherente a estos proyectos, de que la felicidad es más plausible en sociedades con 
cohesión comunitaria y mecanismos de seguridad vital basados en la solidaridad, 
buscando el desarrollo personal y no la posesión de riquezas materiales. Quienes han 
optado por vivir en la simplicidad y en experiencias comunitarias pueden enseñarnos 
muchas cosas al respecto (sin ignorar que la vida en comunidades pequeñas a veces 
comporta problemas de convivencia: no hay formas idílicas de vida en común). De 
ahí el valor de los experimentos sociales que tratan desde hoy mismo de vivir de otra 
manera, prefigurando sociedades postcarbono o postfosilistas, como las “ciudades y 
pueblos en transición”, movimiento sobre todo anglosajón de grupos de personas que 
han decidido vivir como si hubiera tenido ya lugar la transición ecológica a un mundo 
sin combustibles fósiles, dando una gran importancia a la convivialidad, el apoyo 
mutuo y la cohesión social como garantías de una vida más satisfactoria y segura, 
aunque la dotación de bienes materiales sea reducida. 



108 Joaquim Sempere Carreras 

7.7. ¿Puede subsistir el Estado del bienestar? 
Se dice y se repite que en las condiciones actuales, desde 2007, de ruptura del 

pacto social que hizo posible en la Europa capitalista posterior a 1945 el “Estado 
social de derecho”, en que los ricos aceptaron una carga fiscal fuerte para financiar 
los servicios del “estado del bienestar” (educación y sanidad gratuitas, condiciones 
contractuales decentes en las relaciones entre capital y trabajo, protección social me-
diante subsidios, etc.), dicho estado del bienestar está destinado a desaparecer. Sin 
embargo, el estado del bienestar ha sido uno de los logros sociales más importantes 
del mundo moderno: ha proporcionado a las poblaciones beneficiadas un bienestar 
material, una cohesión social y una seguridad vital muy consistentes. Constituye un 
enclave de socialismo en el seno de economías capitalistas, puesto que redistribuye, 
en función de las necesidades y los derechos de los beneficiarios, una riqueza colec-
tiva (constituida por fondos alimentados con cotizaciones e impuestos, en los que 
quienes más tienen más aportan —en teoría, aunque no siempre en la práctica). Si 
hay que reasignar recursos más escasos, ¿no será razonable expandir el gasto social 
en detrimento del gasto individual de las familias? En circunstancias así no parece 
difícil lograr consensos sobre una expansión del esfuerzo colectivo para satisfacer las 
necesidades básicas. 

Que el pacto social interclasista de postguerra se haya roto no obsta para que sea 
conveniente que el modelo de redistribución del estado del bienestar se conserve y se 
mejore (por ejemplo, introduciendo, con las fórmulas que resulten viables, las dos 
categorías de bienes vitales no contempladas en su esquema: alimentación y vi-
vienda). Conveniente lo es desde un punto de vista democrático-social. Lo que es 
difícil prever son las condiciones necesarias para que sea posible. La contrarrevolu-
ción neoliberal en curso busca garantizar la acumulación de capital cuando el creci-
miento se revela cada vez más difícil, lo que empuja al capital a deteriorar las 
condiciones de vida de los trabajadores (bajos salarios, contratos basura, precariedad) 
y a practicar el extractivismo en el manejo de los bienes naturales. Si los trabajadores 
y la ciudadanía en general no logran reunir la fuerza política necesaria para imponer 
prioridades más sociales, la evolución hacia la austeridad redundará en un empeora-
miento de las condiciones de vida de la mayoría, empeoramiento que podría evitarse 
con una asignación más democrática e igualitaria de las inversiones. Si habrá que 
“apretarse el cinturón”, que sea con un reparto equitativo de los sacrificios y garanti-
zando una satisfacción digna de las necesidades básicas. Con menos desigualdades, 
la redistribución puede resultar más eficaz y más justa. Habrá que aprender de la ex-
periencia de este medio siglo largo de “estado del bienestar”, con todos sus defectos, 
y adaptar sus logros a las situaciones futuras, que hoy por hoy son imposibles de 
anticipar. Así, por ejemplo, si se implantan formas comunitarias que reduzcan la cir-
culación monetaria —con más autoconsumo y menos comercio—, tal vez haya que 
acudir al trabajo voluntario o a mecanismos de reciprocidad (bancos del tiempo, mo-
nedas locales, etc.) para asegurar las prestaciones básicas para todo el mundo. 



El bienestar social en un contexto de decrecimiento 109 

El declive que parece inevitable debido a la crisis energética puede tensar los 
conflictos de todo tipo que dividen a la humanidad y llevar a una decadencia social 
grave. Pero si las mayorías sociales reaccionan, este declive puede ser una oportuni-
dad para establecer los fundamentos de la sociedad postfosilista sobre bases más só-
lidas y solidarias, de un ecosocialismo. 





Tercera parte 

De las ideas sobre la buena vida a 
su constitucionalización 





Sección I 
Los ideales de la buena vida en Occidente 





8. De la buena vida: un planteamiento ético
Fernando Longás Uranga 

Si sólo se tratara de vivir, como hace el mapache en América o el búfalo cafre 
en África, como hace una araucaria en el frío sur de Chile o un tulipán en una plaza 
de Ámsterdam, estas líneas no tendrían lugar de ser. Pero para un ser humano el desa-
fío nunca es sólo vivir, sino, como decía Aristóteles, vivir bien. Este ser vivo dotado 
de lenguaje y de una, en no pocas ocasiones, incómoda conciencia de su temporali-
dad, a diferencia de todo el resto de seres dotados de fuerza vital, pareciera estar ne-
cesariamente puesto ante un desafío que no le resulta nada fácil enfrentar y mucho 
menos resolver de manera exitosa, el desafío de construir una vida feliz. No son pocos 
los pensadores que, desde siempre, han subrayado esta condición paradójica de la 
existencia humana y, a la vez, no son pocas, ni coincidentes, las narrativas a través 
de las que han expresado sus conclusiones respecto a aquello en lo que consiste la 
felicidad y los caminos por medio de los cuales puede cada cual conseguirla. Sirva 
como ilustración estas acertadas palabras con que Lucio Anneo Séneca comienza su 
obra titulada Acerca de la vida feliz: «Todos los hombres, hermano Galión, quieren 
vivir felizmente. Pero andan a ciegas cuando tratan de encontrar aquello que hace 
feliz la vida. No es fácil, por tanto, conseguir la felicidad, pues, con cuánto mayor 
afán uno la busca, más se aleja de ella, si ha equivocado el camino. La misma velo-
cidad es causa de mayor alejamiento, si el camino va en sentido contrario» (Séneca: 
2007, 136). 

Sugerente nos resulta la reflexión que, al abordar este tema, lleva a cabo Imma-
nuel Kant al comienzo de su Fundamentación Metafísica de las Costumbres, la obra 
que quizás mejor representa el desafío moral de la modernidad. A partir de un su-
puesto bastante razonable, a saber, que ha de existir, en todo ser organizado, una re-
lación entre el fin para el que ha sido dispuesto por naturaleza y las facultades de las 
que ha sido dotado, el inaugurador del pensamiento crítico se pregunta si acaso la 
razón y la voluntad han sido otorgadas al ser humano con el fin de que éste alcance 



116 Fernando Longás Uranga 

su conservación y la bienandanza, es decir, la felicidad. En pocas líneas nos hace 
reparar en lo absurdo que sería el proceder de la naturaleza al otorgarnos, para la 
conquista de la vida feliz, unas facultades que, lejos de acercarnos a ese objetivo, 
constantemente nos ponen frente a desafíos que requieren de un enorme esfuerzo y 
nos plantean problemas e interrogantes que, al no tener fácil solución, nos empujan a 
diario a pensar y a emprender nuevas tareas, muchas veces, ansiosos y desconcerta-
dos, cuando no al borde mismo de la angustia o la desesperación. Si el fin era alcanzar 
el bienestar y la felicidad cuánto más habría acertado la naturaleza disponiendo en 
nosotros buenos instintos y certeras inclinaciones para atrapar aquello que nos causa 
placer y disfrute, y no unas facultades que más parecen siempre enredar el camino 
hacia la felicidad y son más veces fuente de preocupaciones y penurias que de place-
res y alegrías12.  

Sabido es que el filósofo de la ilustración, habiendo demolido lo que él denomi-
naba la “metafísica dogmática”, esa vana pretensión de la razón de avanzar en el 
conocimiento sin revisar previamente los principios en los que se apoya para llevar a 
cabo esta tarea, vio con lucidez el desafío que debería enfrentar la voluntad humana 
en el futuro al no encontrar ya apoyo en la teoría para orientar la acción hacia lo bueno 
y lo justo. La libertad, ahora como ausencia de determinación, se abría ante los pies 
del hombre como un abismo de incertidumbres y de peligros ante el cual sólo un 
acertado y siempre crítico uso del pensamiento, una “filosofía del porvenir” decía él, 
podría servir de luz, nunca suficiente, para guiar los pasos futuros de la humanidad, 
situados desde este momento a la intemperie, sin el amparo de la verdad. De ahí que 
Kant afirmara en alguna ocasión, no sin cierta desazón, que la historia de la humani-
dad es la historia del mal porque es la historia de la libertad, pero, a la vez, pusiera 

  
12 El pasaje en los que Kant se refiere a esta situación paradojal en la que se encuentra el hombre 
como ser dotado de razón con respecto a la felicidad bien merecen una atenta lectura, motivo por 
el que lo reproducimos aquí: «En las disposiciones naturales de un ser organizado, esto es, prepa-
rado con arreglo a fines para la vida, admitimos como principio que no podemos encontrar en el 
mismo otro instrumento para un fin que el que sea el más conveniente para el mismo y más ade-
cuado a él. Ahora bien, si un ser que tiene razón y una voluntad su conservación, su bienandanza, 
en una palabra, su felicidad fuese el auténtico fin de la naturaleza, ella habría tomado muy mal su 
acuerdo al escoger a la razón de la criatura como realizadora de este su propósito. Pues todas las 
acciones que la criatura tiene que realizar con este propósito, y la entera regla de su conducta, 
hubiesen podido serle señaladas mucho más exactamente por instinto, y aquel fin hubiese podido 
ser alcanzado de este modo mucho más seguramente de lo que puede suceder nunca por razón, y 
si, además, la razón hubiese sido conferida a la favorecida criatura, hubiese tenido que servirle sólo 
para hacer consideraciones sobre la feliz disposición de su naturaleza, para admirarla, alegrarse de 
ella y estar agradecida por ella a la causa benéfica, pero no para someter su facultad de desear a 
aquella débil y engañosa dirección y manipular torpemente en el propósito de la naturaleza; en una 
palabra, ella habría prevenido que la razón diese en su uso práctico y tuviese el descomedimiento 
de idear ella misma, con sus débiles conocimientos, el bosquejo de la felicidad y de los medios para 
llegar a ésta: la naturaleza misma habría asumido no sólo la elección de los fines, sino también de 
los medios, y habría confiado ambos con sabia solicitud exclusivamente al instinto» (1996, 121). 



De la buena vida: un planteamiento ético 117 

todo su esfuerzo en mostrar que la razón práctica también podía estar ante una opor-
tunidad, quizás no para ser felices, pero sí para realizar lo que debemos hacer y, desde 
allí, posiblemente, como efecto esperable aunque no seguro, hacernos dignos de la 
felicidad. Sin duda sobre esta ruptura entre verdad y bien, o entre teoría y práctica o, 
para decirlo más clásicamente, entre ciencia y vida buena, ruptura que subraya uno 
de los rasgos más precisos de la modernidad y que determinaría los pasos de la hu-
manidad hasta nuestros días, nos veremos obligados a regresar hacia el final de esta 
reflexión.  

Por ahora nos sirve esta alusión a uno de los pensadores más relevantes de la 
libertad humana y, por tanto, de la ética, perspectiva que nos ocupa aquí, como una 
puesta en escena de la complejidad que, para un ser dotado de razón y voluntad, en-
vuelve el desafío de vivir bien, desafío que ya había puesto de relieve Aristóteles en 
su Ética a Nicómaco, una obra que siempre puede leerse con renovado interés. Allí, 
muchísimo tiempo antes de Kant, en un mundo cuyas condiciones de existencia y los 
apremios de la vida diferían de una manera inimaginable con respecto a las que en el 
s. XVIII envolvían a un ciudadano de Königsberg, y qué decir de aquellos que roban 
el sueño a un ocupado y afanoso ciudadano de una gran ciudad de nuestro milenio, 
el filósofo del Liceo sostenía que el fin del hombre, por naturaleza, era alcanzar esa 
felicidad constante, armónica, no sujeta a los vaivenes de las circunstancias y la for-
tuna, en una palabra, la eudaimonía. Sin embargo, el problema radicaba en que el 
hombre no sabía en qué consistía la felicidad y, por ende, escogía caminos equivoca-
dos, en ocasiones, distantes de un conocimiento de sí mismo, movido por ideas que 
no se correspondían con su propia naturaleza.  

Sin duda resuenan en estas reflexiones sobre el origen de las desventuras de la 
vida humana aquellas antiguas máximas con las que se inaugura la tradición del pen-
samiento occidental, y cuyo sentido parece ofrecerse para ser revivido en todo tiempo 
y lugar. La primera de ellas, atribuida a uno de los Siete Sabios y grabada en el ático 
del templo de Apolo en Delfos, reza como un mandato: “conócete a ti mismo”. La 
segunda máxima, atribuida al poeta Píndaro dice, como expresión de un deseo: 
“Ojalá llegues a ser el que eres”. Detenidos en estas sentencias es posible afirmar que 
en los orígenes de la filosofía en Grecia existía ya una preocupación fundamental por 
la vida buena, pero, a la vez, una cierta convicción, que fue constituyendo la urdimbre 
de la tradición occidental, de que ésta no estaba dada en forma espontánea. Sin em-
bargo, se deduce de aquellas máximas que la vida buena era posible, y además, qui-
zás, un deber, alcanzarla, pero para ello había que ser capaz de aprender a hacerlo, 
como si de un cierto arte se tratara; que era imprescindible una combinación de pen-
samiento y acción, de reflexión y voluntad, o si se quiere, de palabra y vida en la que, 
en el transcurso del tiempo, permitiera a estos seres dotados de razón, conquistar una 
armonía entre el conocimiento de sus límites y su contento. 

Desde este mirador que nos ofrece los orígenes de la filosofía en Grecia nos 
resulta más fácil comprender por qué esta forma de ordenar los pensamientos se nos 



118 Fernando Longás Uranga 

presenta muchas veces, desde aquel momento, como una medicina del alma. En el 
esfuerzo de la filosofía por descubrir la verdad de la naturaleza humana, rescatar al 
alma de aquellas falsas imágenes que se ha hecho de su propio ser, o de esas percep-
ciones adulteradas que nublan la posibilidad de conocerse a sí mismo, ella se nos 
presenta como una terapia o una farmacopea del alma. El filósofo entonces, podía 
aparecer como un médico del alma que operaría a través de la palabra, y ofrecer sus 
reflexiones como una medicina contra las angustias y ansiedades del hombre. Los 
ejemplos son múltiples, pero posiblemente Epicuro, el filósofo del jardín, la felicidad 
y el placer, represente de un modo destacado esta perspectiva: «Vana es la palabra 
del filósofo que no remedia ningún sufrimiento del hombre. Porque, así como no es 
útil la medicina si no suprime las enfermedades del cuerpo, así tampoco la filosofía, 
si no suprime los sufrimientos del alma» (Epicuro: 2000, 69). 

«No hay que jactarse de filosofar, sino filosofar realmente. Pues no necesitamos 
aparentar estar sanos, sino estar verdaderamente sanos» (Epicuro: 1997, 30) 

No obstante, lo destacado en estas líneas respecto al rostro más práctico de esa 
filosofía original —nos referimos a ese modo de estar en el mundo aprendiendo a ser 
feliz—, es necesario reconocer a la vez el carácter contradictorio de este ser vivo 
dotado, como se ha dicho, de razón y voluntad. Difícil hacer conjeturas que expliquen 
con plena claridad lo acontecido con la filosofía griega, pero es necesario señalar que 
la impronta ético-práctica del pensamiento que nació en Grecia fue, con el tiempo, 
quedando a la sombra de un filosofar que se erigió como saber real, como episteme, 
como ciencia del ser, y que tuvo una influencia determinante en los modos como, 
este ser vivo capaz de racionalizar su relación con lo real, se situó entre las cosas de 
este mundo y del resto de seres premunidos de fuerza vital, en un lugar de privilegio 
desde el que muy pronto utilizó para vestirse de soberbia y vanidad13. Su deseo de 
saber, su ambición por franquear los límites, sus incontrolables ansias de dominación, 
o, para decirlo también con la sabiduría de los antiguos, una suerte de hibris consti-
tutiva de la condición humana que arrastra a los hombres hacia un destino prome-
teico, parece haber escindido desde el comienzo el filosofar de los hombres en dos 
direcciones irreconciliables.  

Por un lado, la filosofía se propuso, en la calle y en el jardín, como “amor al 
saber”, una especie de disposición del ánimo donde todo el peso de sentido reposaba 
en la acción amorosa, en el camino hacia el objeto amado, en una palabra, en el vivir, 
  
13 Ha sido Nietzsche quien, en su radical embestida contra la modernidad, ha expresado este rasgo 
esencial de la especie humana con mayor claridad y acidez: «En algún rincón apartado del universo 
titilante que se derrama en innumerables sistemas solares, hubo una vez un astro en el que animales 
inteligentes inventaron el conocimiento. Fue el minuto más arrogante y más solapado de la “historia 
universal”, pero fue solo un minuto. El astro se congeló luego de unas cuantas palpitaciones de la 
naturaleza, y los animales inteligentes tuvieron que morir. Así podría inventar alguien una fábula 
y, sin embargo, no habría ilustrado suficientemente cuán lamentable, vago y fugaz, cuán carente de 
fines y caprichoso se muestra el intelecto humano dentro de la naturaleza. Hubo eternidades en las 
que él no existió; cuando de nuevo él deje de existir, no habrá sucedido nada» (2018, 19). 



De la buena vida: un planteamiento ético 119 

que era la ruta, entendido como un arte. Es Sócrates, sin duda, quien mejor encarna 
y hace más visible este modo de entender la filosofía como una actitud de vida, una 
disposición del alma en la que impera, no la posesión, sino el arder hacia el objeto 
amado, es decir, precisamente esa tensión hacia lo que no se posee porque nada es el 
saber de los hombres. El tesoro de este modo de filosofar consiste en que, en el vivir 
nos hacemos conscientes de ese límite, y la buena vida es la comunión con ese des-
tino, comunión a la vez menesterosa y rica. Menesterosa por la brevedad de la vida, 
rica porque en ella comprendemos que la belleza de lo humano es incompatible con 
la eternidad. Montaigne, inspirado en su lectura de los clásicos y siguiendo, o reto-
mando sería más exacto, este modo de entender la filosofía, sostiene en uno de sus 
célebres ensayos, para sorpresa del lector desprevenido, cómo el filosofar es aprender 
a morir: «No sabemos dónde nos espera la muerte; esperémosla en cualquier lugar. 
La premeditación de la muerte es la premeditación de la libertad. El que aprende a 
morir aprende a no servir. El saber morir nos libera de toda atadura y coacción. No 
existe mal alguno en la vida para aquel que ha comprendido que no es un mal la 
pérdida de la vida» (Montaigne: 2014, 201).  

Sin embargo, por otro lado, y al mismo tiempo, la filosofía, en la academia y el 
liceo, a la sombra de la institución, comenzaba a proponerse como “saber real”, co-
nocimiento verdadero de lo que es, superioridad de la teoría. El filósofo emprendía 
el olvido de los límites y comenzaba a soñar con ser rey reuniendo, así, verdad y 
poder. Fascinación, delirio por el principio de todo, apropiación del origen y del fun-
damento, quien posee la verdad ya no necesita aprender a morir, quien posee la ver-
dad sabe de lo eterno y comulga con lo que no posee límites, está más allá de la 
brevedad de la vida. De este modo la construcción de la vida buena se hace difícil, se 
convierte en una tarea para después; avanzando por esta ruta el hoy reclama esfuerzo, 
laboriosidad, producción y la felicidad se posterga para un mañana brumoso. A me-
nester tantas cosas para este viaje hacia el saber y el poder que nadie piensa ya en la 
muerte sino como desgracia, nadie tiene tiempo para detenerse, paradojas del pensar, 
en la brevedad de la vida; laboramos de espaldas a los límites y la grandeza de los 
objetivos que ambicionamos difiere el goce del momento presente, lo único cierto 
nos habría recordado Montaigne.  

Nuestra hipótesis sobre la buena vida desde una perspectiva ética se edifica so-
bre el momento en que se desgarran estas dos formas en que la filosofía se entendió 
a sí misma. Tan pronto como la filosofía se dejó atrapar por la fascinación de la ver-
dad y el conocimiento, la vanidad y la seducción por el poder llenó el interior de un 
ser que puso su felicidad más allá de sí mismo. Es muy probable, y no es nuestra 
intención discutir este punto, que el despliegue de la historia del hombre que miramos 
bajo el prisma de conceptos como el de progreso, de desarrollo y hasta el de evolu-
ción, tengan su soporte en esta seducción, y que el paso de la humanidad por este 
trocito de la eternidad, un poco más de dos mil años, no hubiese estado coloreado de 
tantas transformaciones, reinos, batallas y descubrimientos si el alma humana no hu-
biese sido preñada por tanta ambición. Sin embargo, en medio de tanto afán, un río 



120 Fernando Longás Uranga 

caudaloso de tristezas, desengaños, ansiedades y desventuras ha inundado también 
las vidas humanas haciéndonos muchas veces incapaces de comprender en qué puede 
consistir la vida buena. Sostenemos que en aquella primera filosofía nacida en Grecia, 
antes, o quizás casi al mismo tiempo, hubo ciertas intuiciones que apuntaban a no 
escindir la vida humana, a no castigarla con el tormento trágico del misterio ni de un 
original pecado, y que vivir entre hombres, vivir bien, no debía consistir en otra cosa 
que en reconocer los límites y aprender a pensar y a actuar en comunión con ellos. 
No distante de esta mirada que proponemos, Albert Camus en un breve ensayo juve-
nil titulado “El destierro de Helena”, opone el mundo griego como conciencia de 
límites, conciencia de la que depende la armonía, la belleza y la libertad de aquella 
forma de vivir, al mundo europeo que le tocó conocer y padecer, poblado por la des-
mesura y el horror de las tiranías. Así sostiene: «Tanto el espíritu histórico como el 
artista quieren rehacer el mundo. Pero el artista, obligado por su naturaleza, conoce 
sus límites, cosa que el espíritu histórico desconoce. Por eso el fin de este último es 
la tiranía, mientras que la pasión del primero es la libertad. Todos cuantos luchan hoy 
por la libertad, combaten en último término por la belleza […] La ignorancia recono-
cida, el rechazo del fanatismo, los límites del mundo y del hombre, el rostro amado, 
la belleza en fin, tal es el terreno en el que volveremos a reunirnos con los griegos» 
(Camus: 1968, 911)      

En otras palabras, lo que afirmamos es que la posibilidad del encuentro con la 
vida buena desde una perspectiva ética tiene su antecedente en una de las vertientes 
desde la que brotó la filosofía helénica, la filosofía entendida como amor al saber, 
esto es, como conquista de una cierta disposición de la voluntad capaz de modelar 
una actitud de vida, una bios thecné, y no la filosofía como teoría, como dominio de 
la verdad sobre lo real. Ahora bien, dicho amor o disposición reposaría en una forma 
de entrar en relación con la conciencia de los límites de la vida humana, con el modo 
de pensar esos límites, en una palabra, con la comprensión. Comprender es ante todo 
unificar, y no es posible unificar sin unificar-se, es decir, sin aunar pensamiento y 
acción, representación y voluntad.    

Con el objetivo de ilustrar nuestra hipótesis invitamos al lector en las próximas 
líneas a caminar por una lectura posible de las narrativas presentes en algunos filóso-
fos del comienzo de esta historia. 

Al hablar de la vida buena como amor o disposición hacia lo que no se posee, 
resulta inevitable recordar aquellas páginas del diálogo El Banquete en que Platón 
pone en boca de Sócrates el recuerdo de una reunión en la que los presentes aceptaron 
el reto de ver quién de ellos realizaba el mejor discurso sobre el amor. Cuando le toca 
intervenir a Sócrates, él arranca, con su ironía habitual, confesando su incapacidad 
para hablar de lo que les ocupa, pues él había supuesto que elogiar algo era “poner al 
descubierto”, “poner ante la vista” a través del habla (legeim) lo “verdadero” de aque-
llo que se desea elogiar. Insiste en que sólo el habla, la palabra, es descubridora, y 
dado que ella tiene esa función, a ella también se le debe imputar la responsabilidad 



De la buena vida: un planteamiento ético 121 

de saber encubrir, de tener la habilidad para ocultar. Extraordinario antecedente de 
algunas de las intuiciones fundamentales que han animado la hermenéutica moderna 
y que dicen relación con el signo y con esa intención que incuba en su interior de 
ocultar su ser signo para resolverse en su significado. El habla sólo puede poner ante 
la vista lo verdadero, insiste Sócrates, si deja que la cosa hable, pero no si le impone-
mos a la cosa una verdad, es decir, si hablamos por la cosa y la hago decir lo que ella 
no dice. Según nuestro filósofo, eso es lo que han hecho los discursos anteriores, 
asignar a eros cualidades y significados que permitan determinar su realidad desde la 
verdad que se le impone. 

En el modo en que aparece en escena Sócrates con la palabra podemos observar 
los dos caminos del filosofar al que hemos aludido. Hablar sobre eros no es cono-
cerlo, no es apresarlo en una definición que nos diga lo que es, no es llenarlo de des-
cripciones significantes con las que luego podamos hacerlo nuestro, vanidad del 
conocer. Se trata más bien de poner al descubierto, de hacer público lo que hace eros, 
su intencionalidad, el papel que puede desempeñar en la vida de los humanos, su 
relación con nuestras acciones, y no si es un Dios, si es bello o si es bueno. Por ello, 
en una segunda parte de su estrategia, siempre muy socrática, nuestro filósofo señala 
que él no hablará de eros desde su saber, sino desde lo que le ha enseñado Diotima 
sobre la filosofía del amor, y es tras la voz de esta vidente que aparece el habla de 
Sócrates, ahora dejando hablar al amor o, mejor aún, dejándolo que se manifieste. Es 
así como, conducidos por las palabras sanadoras de nuestro filósofo, nos enteramos 
de que eros posee una realidad relativa que, como un daimon, interpreta y comunica 
a los dioses las cosas humanas y a los hombres las cosas divinas, un mediador entre 
lo mortal y lo inmortal que, si permitimos que él nos guíe, podrá ayudarnos a dirigir 
nuestros pasos hacia la vida buena: «Interpreta y comunica a los dioses las cosas de 
los hombres y a los hombres las de los dioses, súplicas y sacrificios de los unos y de 
los otros, órdenes y recompensas por los sacrificios. Al estar en medio de unos y otros 
llena el espacio entre ambos, de suerte que el todo queda unido consigo mismo como 
un continuo» (Platón: 1992, 247)  

Lo que queremos destacar en este modo de pensar es que no se trata de exponer 
una teoría sobre la verdad de eros, sino de poner de manifiesto un modo de praxis en 
la que eros, desde un primer impulso, desde un anhelo, desde un arder hacia el objeto 
amado (epitimia), nos abre a la comprensión de que lo amado allí es algo que está 
más allá de ti mismo, algo ausente en la dirección de futuro. Platón nos muestra, 
desde esta lectura que proponemos, que eros es un impulso que acompaña y estimula 
la comprensión de lo bello y lo bueno; es un pensar arraigado en una pasión que abre 
la mente a la comprensión de los límites de la vida humana, y de la belleza que 
emerge al constatar en la práctica, en tus acciones motivadas por eros, la presencia 
de esos límites. Por eso Sócrates en un momento subraya lo menesteroso de eros pues 
él es siempre de lo que no se posee, y querer atraparlo, ambicionar conocerlo, tener 
de él un concepto, es precisamente equivocar el camino hacia la vida buena.  



122 Fernando Longás Uranga 

No lejos de esta perspectiva, vemos a Aristóteles avanzar en sus reflexiones en 
torno a la felicidad y en su indagación acerca de aquello en lo que consiste la vida 
buena. Ya señalamos que para él el fin de la vida es la felicidad, y esto parece claro 
para todos, afirma en su Ética a Nicómaco. Sin embargo, el problema surge al intentar 
saber qué es la felicidad: «Para unos se manifiesta en lo visible y patente, como el 
placer la riqueza y el mérito, para otros en una variedad y para algunos, incluso, se 
presenta diferente en distintos momentos: si están enfermos consistirá en la salud; si 
son pobres en la riqueza material y para los que tienen una percepción íntima de su 
ignorancia, consistirá en algo admirable que está más allá de lo que ellos pueden dis-
cernir» (Aristóteles: 2009, 20 y 21). 

Al seguir sus palabras nos encontramos nuevamente con una cierta tensión entre 
llegar a conocer desde los principios lo que es la vida feliz o, quizás, descubrirlo desde 
una cierta práctica, en algo que es una actividad, para Aristóteles, una actividad del 
alma que debe concordar con la virtud perfecta. También aquí la reflexión nos acerca 
a la idea de una filosofía que ha de enseñarnos a vivir bien y que, en tal sentido, tiene 
una cierta relación con lo que hace la medicina con el cuerpo. Si esta última recupera 
la salud y firmeza de nuestro cuerpo, la filosofía debería aportarnos la salud y firmeza 
de nuestra alma, esto es, la conformidad de las acciones que realizamos con la virtud, 
toda vez que virtud es el nombre que se da a vivir la vida de cierta manera. ¿De qué 
manera debemos vivir para que nuestra vida sea buena? 

«[…] para que los actos deliberados estén de acuerdo con las virtudes no basta 
con decir simplemente que, al parecer, se ejecutaron conforme a la justicia o a la 
moderación, porque se requiere que el agente actúe con una potencia que consiste, en 
primer lugar, en ejecutarlas deliberadamente; luego en elegirlas libremente y, ade-
más, en elegirlas libremente por sí mismas; y, en tercer lugar, en que esa libre elección 
responda a una determinación firme e inconmovible» (Aristóteles: 2009, 71). 

Aquí vemos cómo, cuando se trata de saber en qué consiste vivir bien desde una 
perspectiva ética, el discurso de la filosofía se inclina hacia las acciones y hacia lo 
que en ellas puede ser su ánimo, su disposición, en una palabra, lo que les da vida. 
Sin duda que nuestras acciones dependen de motivos e intenciones y por ello Aristó-
teles sostiene que no sólo importa lo que un hombre hace, sino el estado de su ánimo, 
o de su alma, en que se encuentra cuando lo hace. Ese estado o disposición de su 
ánimo, esa potencia, es donde cabe situar lo que Aristóteles denomina virtud y por 
ello sostiene, luego de reflexionar detenidamente sobre las diversas disposiciones del 
alma, que: «La virtud es, por consiguiente, un hábito peculiar que consiste en un tér-
mino medio relativo a nosotros, determinado por la razón y por aquello que se origina 
en la demarcación del prudente» (Aristóteles: 2009, 78).  

Desembocamos aquí en lo que a nuestro juicio es lo que cabe observar en Aris-
tóteles desde el mirador de la filosofía como actitud de vida. Existen, apunta con 
agudeza, un modo de ser bueno, y muchos de ser malo. El famoso término medio 
tiene que ver con la prudencia pues las dos manifestaciones del vicio, entre las que 



De la buena vida: un planteamiento ético 123 

se despliegan infinitas posibilidades y matices, son, una el exceso y la otra el defecto. 
La prudencia se convierte así en la virtud por excelencia y se erige como una clave 
práctica de la vida buena. Situada entre las cinco virtudes intelectuales sobre las que 
reflexiona Aristóteles (las otras cuatro son el oficio, el conocimiento racional estricto, 
la sabiduría y el entendimiento), la prudencia consiste en un saber, pero un saber que 
no llega a ser una ciencia. La forma en que Aristóteles lo describe nos sorprende, 
pero, al tiempo, nos ayuda a comprender. Consiste en un saber sobre lo que siempre 
puede ser de otra manera, es decir, sobre lo que no está sujeto a necesidad. ¿Y qué es 
aquello que siempre puede ser de otra manera? Se trata de la realidad de las acciones 
humanas, de todo aquello que ocurre entre los hombres, sus relaciones recíprocas; se 
trata de esa extensión de realidad siempre cambiante, pletórica de variaciones y de-
talles, que se abre contingentemente en el mundo humano, allí donde habitamos as-
pirando a vivir bien y ser felices. El texto de Aristóteles se despliega ante nuestros 
ojos con una claridad meridiana: «Por eso se puede decir del prudente, en general, 
que es el que sabe deliberar. Y nadie delibera acerca de lo que no puede ser de otra 
manera, ni acerca de lo que él mismo no puede ejecutar en orden a las acciones prác-
ticas. De una parte el conocimiento va siempre acompañado de demostración, y de 
otra parte, no puede haber demostración de aquello que puede ser de una u otra ma-
nera, y tampoco cabe deliberar sobre lo que es de modo necesario, por lo que enton-
ces, la prudencia no podrá ser ni un oficio ni un conocimiento racional estricto […] 
Deberá ser una disposición que está más allá de la razón, y que sea práctica en orden 
a lo que es bueno y malo para el hombre» (Aristóteles: 2009, 245 y 246).   

Lo que nos propone Aristóteles es que el hombre se hace mejor o peor en su 
vida en el propio uso de su libertad. En dicho uso es donde el ser humano ha de 
deliberar sobre lo que es bueno y lo que es malo. Sin embargo, para que la acción sea 
realizada ella requiere de un deseo, y el deseo siempre precede a la elección. Es allí, 
entonces, donde se precisa de la prudencia, de un saber que no es intelectual, que no 
versa sobre principios inmutables, sino un saber acerca de aquello que cambia, que 
siempre puede ser de otra manera, y que nos ayude a deliberar y elegir de forma firme 
e inconmovible, es decir, conforme a la virtud. ¿De qué otra forma, si no es viviendo 
entre los hombres, puede llegar cada uno a descubrir en qué consiste la vida buena? 

Desde una perspectiva ética, vivir entre seres humanos, entres seres, como he-
mos dicho, dotados de razón y voluntad, es la única condición de posibilidad para 
una vida feliz. Sin embargo, de un modo paradójico, los otros son siempre a la vez 
un riesgo y una amenaza en la medida en que pueden convertirse en fuente de todas 
mis desgracias. No son pocas las voces desencantadas que han alimentado la imagen 
del otro como un infierno, como un enemigo; el otro es el motivo de que vivamos en 
un permanente estado de guerra del que se deriva la necesidad de un poder externo e 
incontestable, un poder que engendre miedo y coaccione a todos por igual. Así la 
vida se nos presenta como algo que debemos proteger de las amenazas externas, in-



124 Fernando Longás Uranga 

vertimos toda nuestra energía en construir murallas que nos den seguridad y se con-
vierte en nuestro único afán la protección de lo propio, todo lo cual posterga la feli-
cidad para un después imposible, que nunca llegará.  

Los estoicos, filósofos del arte de vivir, nos enseñan que vivir, es vivir entre 
hombres, pero para ello es preciso primero reconocernos a nosotros mismos como 
una unidad. Si nos pensamos escindidos, separados en inteligencia y pasión, en razón 
y sin razón, en moral y deseo, será inevitable que nuestra falta de armonía la proyec-
temos al todo social y terminemos descargando sobre los otros lo que tiene su origen 
en nuestro propio desgarro interior. La tesis de que la acción moral, que debería en-
caminarnos a una vida buena, sea el resultado de una lucha entre elementos distintos 
que se disputan el dominio al interior de nuestra personalidad es algo que el estoi-
cismo niega rotundamente.  

Los maestros estoicos nos enseñan un modelo de salud en un individuo que 
siempre es unidad. La tesis es que toda actividad humana ha de considerarse como 
estados diferentes de la personalidad del hombre. Llamamos personalidad aquí a lo 
que los griegos estoicos denominaban hegemonicon, de donde proviene la palabra 
“hegemonía”, concepto fundamental para la comprensión del universo de la política. 
Con hegemonía nos referimos al lugar, siempre difícil de describir tanto por su posi-
ción como por su extraña consistencia material, en el que se concentra el fundamento 
del poder, o de aquella potencia de la acción de la que nos habla Aristóteles. Si los 
juicios que realizamos son diversos estados del hegemonicón, no resulta tan evidente 
que debamos identificar la personalidad humana, su ánimo o alma, con lo racional, 
excluyendo de ese centro todas las demás manifestaciones humanas. En otras pala-
bras, tanto lo que reconocemos como racional como aquello que se nos presenta 
como irracional serían, para los estoicos, sólo estados diferentes del hegemonicon. El 
“verdadero yo” de cada individuo humano es el hegemonicon y es sobre él que debe 
estar dirigida la medicina del alma, como nos lo indica Crisipo: «No es verdad que 
exista un arte que llamamos medicina, que se ocupa del cuerpo enfermo, pero no 
exista un arte análogo que se ocupe del alma enferma. Como tampoco es verdad que 
el segundo sea inferior al primero, tanto en su penetración teórica como en su trata-
miento terapéutico de las cosas individuales» (Nussbaum: 2003, 34) 

Por esta vía nos volvemos a encontrar, como vemos, con la relación entre la 
filosofía y la medicina del alma. Si todo acto aberrante que un hombre puede cometer 
es una perturbación de la personalidad, esa conducta se puede corregir, digamos sa-
nar, y el camino para ello está en buscar la apatheia. No debemos leer este objetivo 
como una suerte de lucha con nosotros mismos en la que somos desgarrados interior-
mente para conseguir hacernos insensibles, como si debiéramos lograr que nada nos 
afectara. Se trata más bien de una askesis, es decir, un proceso en el que debemos 
tomar conciencia de nuestros movimientos de ánimo y ejercer esa conciencia. La fi-
losofía deviene así en una práctica interior en la que se cruzan, o se fusionan, lo psi-
cológico y lo ético. Psicológico, en cuanto se trata de los propios pensamientos que 



De la buena vida: un planteamiento ético 125 

sufren un error. La razón, el alma, es donde todo se relaciona en una unidad, y no una 
facultad destinada a dominar e imponerse, desde la fuerza de sus conceptos, sobre 
otros impulsos que debe vencer mientras ella permanece inconmovible. Ético, pues 
se trata de un modo de actuar frente al error; debemos tomar un papel activo frente a 
las pasiones toda vez que el error de la razón está ya funcionando en la dinámica de 
las pasiones. En otras palabras, no hay una dicotomía entre la razón y las pasiones, 
como estamos tan acostumbrados a verlo, sino una compleja vinculación. Se trata de 
una estrecha relación entre el juicio y la pasión, entre cómo vemos la realidad, cómo 
nos la representamos y la estamos comprendiendo (ético), y el modo cómo sentimos 
esa realidad, los procesos que experimentamos respecto de ella (psicológico). 

«Pero consideran que todas las perturbaciones suceden por el juicio y la opinión, 
por ello las definen más ajustadamente para que se entienda no sólo cuán viciosas 
son, sino hasta qué punto están en nuestro poder. Así, la tristeza es la opinión reciente 
de un mal presente, en la que parece correcto abatir y contraer el alma, el júbilo la 
opinión reciente de un bien futuro, en el que parece acertado exaltarse; el miedo la 
opinión de un mal inminente que parece insoportable, y el deseo la opinión de un 
bien por venir que se quiere ya presente y a nuestra disposición. Pero no hacen con-
sistir las perturbaciones sólo en los juicios y opiniones que he dicho que son las per-
turbaciones, sino que también son aquello que es producido por las perturbaciones. 
Así, la tristeza produce como una cierta mordedura de dolor, el miedo, una cierta 
retirada y huida del alma, el júbilo, un regocijo desbordado y el deseo, una apetencia 
desenfrenada» (Cicerón: 2006, 325 y 326). 

De este modo, el papel activo que debemos tomar frente a nuestras pasiones no 
consiste en reprimirlas (por la fuerza) sino en hacer consciente las representaciones 
de las que se derivan, y es en esa conciencia donde aparece la libertad de no asentir a 
lo que ellas nos muestran. En toda esta “terapia del deseo” (Nussbaum: 2003, 591 y 
ss.) que defienden los estoicos permanece presente la no división del alma en una 
parte racional y una irracional; el hegemonicón persiste allí en el origen de las pasio-
nes, así como en la posibilidad de la askesis. 

Volviendo a lo que afirmábamos de la mano de las reflexiones de Aristóteles y 
ahora de los estoicos, para el hombre la vida buena se alcanza sólo viviendo entre 
hombres pues la huida hacia la soledad sólo desemboca en penurias y en un deterioro 
de nuestras facultades, la razón y la voluntad. En soledad la palabra ya no es necesaria 
pues ya no hay otros con los que tejer un sentido respecto de lo que nos rodea, y la 
deliberación sobre lo que es bueno y malo hacer se desvanece ante la ausencia de 
quien podemos juzgar o de quien podríamos recibir su parecer y su reconocimiento. 
Sin embargo, para vivir entre hombres debemos aprender a la vez a vivir bien con 
nosotros mismos. El sabio estoico está libre de pasiones y se hace dueño de sí mismo, 
conquista la autarquía como un modo de ser, pero, a la vez, como un modo de vivir 
entre los hombres sin convertirse en fuente de infelicidad para los demás. 



126 Fernando Longás Uranga 

La autarquía fue el ideal de vida que compartieron varias de las corrientes de 
pensamiento de la antigua Grecia y que animaron este desarrollo de la filosofía como 
arte de vivir que hemos seguido en estas páginas. Hoy que la autarquía es un concepto 
que, como varios otros, parece haber sido sustraído por el lenguaje de la economía 
subrayando en él exclusivamente lo que refiere al autoabastecimiento y la indepen-
dencia que esto trae consigo, bien conviene recordar el sentido que esta idea tuvo 
para aquellos antiguos buscadores de la vida buena. Se puede ser independiente pues 
no requieres de otro para tu sustento económico y consigues, en el ideal del desarrollo 
capitalista, satisfacer con tus propios medios y la acumulación, las necesidades que 
has llegado a representarte. Pero ello está lejos del ideal de la autarquía, más cuando 
esa autosatisfacción de la propiedad de sí mismo te produce la ilusión de que puedes 
vivir prescindiendo de los otros, en una palabra, te produce ese nuevo sentimiento de 
la modernidad que Tocqueville tan bien describe, el individualismo. La autarquía, en 
su sentido original, consiste en ser independiente con respecto a los otros porque no 
requieres de ellos para satisfacer tu demanda de felicidad, no requieres tener a los 
otros bajo tu dominio, no necesitas hacerlos parte de tus pasiones provocando con tus 
acciones la infelicidad de otros. ¿De qué sirve ser independiente en el sentido de vivir 
de tu trabajo si en ese proceso necesitas someter a otros a tus propios intereses? Solo 
quien alcanza la autarquía en el sentido de que consigue una total tranquilidad con-
sigo mismo y no lo atormentan deseos insatisfechos ni temores respecto a los otros 
(ataraxia), posee las condiciones para compartir con otros, para vivir entre sus iguales 
y para, en el mismo acto de vivir bien, hacer vivir bien a los que le rodean. Sólo quien 
refleja la felicidad como ausencia de ambiciones y de éxitos, es capaz también de 
irradiarla sobre los demás generando la condición para una vida buena. 

Siglos después de que estos pensadores de la vida buena derramaran sus refle-
xiones por plazas, calles y jardines, cuando el despliegue de la nueva ciencia comen-
zaba a apoderarse de todas las representaciones que, bajo la forma de saber real, 
acabarían por gobernar la orientación de la praxis humana reduciéndola a imperativos 
técnicos, uno de los filósofos que más profundamente planteó el problema de la mo-
ralidad en el mundo moderno, aquí ya mencionado, sostuvo que los hombres, como 
seres dotados de razón y voluntad, debían hacer uso de su libertad como única forma 
de hacerse, al menos, dignos de la felicidad. Pero ¿qué significaba ese hacer uso de 
la libertad? Para Kant, y en esto se consideraba el más original de los pensadores, la 
libertad debía ser entendida como autonomía, esto es, como capacidad de actuar con-
forme a la norma que un ser dotado de razón y voluntad es capaz de representarse 
para sí mismo bajo la forma del deber.  

Ya entrado en años, aquel pensador dedicó gran parte de las fuerzas que le que-
daban a exponer lo que entendió por autonomía, y a explicar que el desafío que esta 
forma de entender la libertad le propone a la humanidad sólo puede pensarse con 
sentido en el horizonte infinito de la historia, horizonte en la que los hombres debe-
rían aprender a vivir unos junto a otros. Al acercarnos al final de esta reflexión sobre 
la vida buena desde una perspectiva ética, no pretendemos exponer en detalle esta 



De la buena vida: un planteamiento ético 127 

filosofía moral que ha dibujado todo el territorio del debate ético contemporáneo. 
Sólo deseamos destacar la inevitable familiaridad que existe entre el ideal de la au-
tarquía, en el sentido que lo expuso la filosofía griega, y la persecución por parte de 
Kant de las condiciones que él pensaba como imprescindibles para el desarrollo de 
la autonomía de los hombres. Qué estos seres vivos pensantes, dotados de lenguaje y 
de acción, puestos en un mundo en el que los deseos comenzaban a multiplicarse y 
las inclinaciones aumentaban su dominio sobre la voluntad, pudieran llegar a realizar 
el ideal de la autonomía, y fueran capaces de actuar orientando su vida hacia la cons-
trucción de un destino mejor, lo que Kant llamaba el progreso moral de la humanidad 
(del cual entonces estábamos infinitamente distantes, y es probable que aún sea así), 
requería de una comprensión, de un modo de hacer uso de la razón. Debíamos com-
prender, debíamos pensar que, no siendo dueños de la verdad ni del bien absoluto, no 
teniendo una ciencia de estos anhelados objetos, el hombre debía, al orientar sus ac-
ciones, buscar en sí mismo aquel punto en el que su yo contenía un nosotros, aquel 
punto en el que se quebraba el amor propio abriéndose hacia el encuentro con los 
demás. Algo en esta reflexión parece traernos el eco de aquel “conócete a ti mismo” 
del templo de Delfos. Se trataba de pensar al otro como fin, sostuvo Kant, nunca 
como medio, nunca como propiedad, nunca como instrumento para mi felicidad, sino 
como alguien que, como yo, es objeto de dignidad y, como tal, no puede ser sustituido 
por ningún otro valor. En pleno nacimiento de las revoluciones, en medio de conflic-
tos entre las nuevas naciones, y criticando, ya entonces, que los países gastaran tantos 
recursos en armas y máquinas destructivas en vez de invertirlo en educación, el viejo 
pensador moderno insistió que la vida buena debíamos esperarla como una mera po-
sibilidad, pues ella dependía de una condición previa: actuar por libertad. Para ello 
era necesario pensar esta posibilidad, no como empresa de un individuo, sino como 
algo que competía a todos los hombres como comunidad, esto es, como un proyecto 
político.  

Desde una perspectiva ética, es probable que para nosotros, estos seres comple-
jos que sólo viven en la historia y que constituyen lo que gustamos llamar la especie 
humana, no haya un discurso natural sobre aquello en lo que consiste la vida buena. 
Que todas las naturalizaciones que al respecto el hombre se ha empeñado en construir 
no sean más que aquello que Marx denunció como ideología, fuente por tanto de 
infelicidad, y que deba emprender siempre, cada generación, la tarea de conquistar 
una narrativa en la que tome nuevamente sentido aquel ideal que los griegos deno-
minaron autarquía y que Kant, bajo las condiciones de la modernidad, nos invitó a 
pensar como autonomía.  

Pero no quisiéramos cerrar esta reflexión sin volver a escuchar la voz de uno de 
los pensadores antiguos que quizás mejor expresó la importancia del reconocimiento 
de los límites de la vida humana para la comprensión de lo que somos y el encuentro 
con una vida feliz. En lo que se conserva de Epicuro, en sus fragmentos, nos acerca-
mos a la comprensión de lo incompatible que son la belleza de la vida y nuestra sed 
de eternidad. Y mientras escribimos estas líneas, nos gusta imaginar al viejo filósofo 



128 Fernando Longás Uranga 

de la ilustración esbozando una sonrisa cómplice y conciliadora al escuchar, al final 
quizás de una de esas cenas que gustaba celebrar en su casa en compañía de algunos 
amigos y posiblemente algún estudiante destacado, a uno de los comensales presentes 
citar estas palabras del filósofo del jardín: «La carne consideró infinitos los límites 
del placer, y sólo un tiempo infinito podría procurárselos. Pero el pensamiento, tras 
tener en cuenta el fin y el límite de la carne, y al liberarse de los temores de la eterni-
dad, nos dotó de una vida perfecta y ya no tiene necesidad de un tiempo infinito. Pero 
el pensamiento no huye del placer y cuando las circunstancias disponen abandonar la 
vida, no muere como si tuviera que dejar parte de una vida óptima» (Epicuro: 1997, 
46 y 47).  
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 

9. De la ética sobre la buena vida a las políticas de bienestar 
Jorge Alguacil González-Aurioles 

 
 

9.1. La emergencia del constitucionalismo, social, democrático y de Derecho en 
Europa. El equilibrio entre libertad e igualdad 

Simplificando quizá en exceso las cosas, podría decirse que el Estado social y 
democrático de Derecho, ciertamente la forma de organización estatal propia del 
constitucionalismo europeo de los últimos setenta años, pretende adaptar el sentido 
del constitucionalismo a la sociedad plural y conflictiva en la que se inserta. Parte del 
convencimiento de que únicamente si se aporta a cada uno ciertas condiciones mate-
riales que le permitan el disfrute efectivo de los derechos, y así asegurar un mínimo 
grado de homogeneidad social, puede lograrse el objetivo mayor de sentar la unidad 
estatal en el consentimiento democrático. En cualquier caso, como afirmábamos an-
teriormente, para explicar esta cláusula parece necesario mencionar al menos a dos 
grandes autores, Herman Heller, y, entre nosotros, a Manuel García Pelayo. 

Herman Heller, frente al resto de juristas de la época de Weimar (Alemania, 
1918, 1933), centró sus esfuerzos en justificar, en primer lugar, la compatibilidad del 
Estado social con la configuración del mismo como Estado democrático y Estado de 
Derecho; además, defendió la conveniencia de este modelo de Estado como el estadio 
más avanzado del Estado democrático y el único capaz de asegurar la democracia en 
una sociedad pluralista. En abierta confrontación con Kelsen y Schmitt, continúa la 
tendencia frente a la despolitización de la ciencia jurídica que prolifera en ese mo-
mento en Alemania; rechaza cualquier desvinculación de la teoría de su componente 
práctico. En su opinión, la teoría del Estado debe investigar la específica realidad de 
la vida estatal, y aspirar a comprender al Estado en su estructura y función actual, así 
como en su desarrollo histórico y sus tendencias evolutivas. No cabe, en definitiva, 
separar la normalidad de la normatividad, o lo que es igual, el ser y el deber ser en el 
concepto de Constitución. 



130 Jorge Alguacil González-Aurioles 

Ya en 1928 afirmó en su escrito Democracia política y homogeneidad social 
que para que fuera posible la formación de unidad política tenía que alcanzarse un 
cierto grado de homogeneidad social. Sin homogeneidad social, la más radical igual-
dad formal se torna en la más radical desigualdad y la democracia formal en Dicta-
dura de la clase dominante. En su escrito Estado de Derecho o dictadura de 1930 
defiende la idea de un Estado material de Derecho legitimado por valores morales 
del Derecho y advierte que frente a la amenaza de la dictadura fascista la única alter-
nativa es el Estado social de Derecho (ambos escritos se pueden consultar en español 
en Heller, 1985 y Gutiérrez Gutiérrez, 2017). Acuña la expresión Estado Social como 
representativo de las nuevas funciones de los poderes públicos, que no se preocupan 
sólo por asegurar la libertad de los ciudadanos, sino también por su situación econó-
mica, reconociendo ciertos derechos sociales. El estado social trata de ser un término 
medio entre el Estado liberal y la ruptura social-marxista, manteniendo los principios 
esenciales de una democracia en libertad. 

García Pelayo, entre nosotros, defiende que la fórmula tripartita Estado social y 
democrático de Derecho no constituye una simple agregación o yuxtaposición de 
componentes, sino la articulación de ellos en una totalidad conceptual. La obra clá-
sica es Las transformaciones del Estado contemporáneo (García Pelayo: 1977). El 
Estado incide en la conformación de la sociedad mediante la participación en el ase-
guramiento de determinados bienes y servicios. No se trata de que los principios y 
los derechos de las Constituciones liberales —libertad, igualdad, democracia— sean 
negados, sino de llevarlos a su más plena realización. Se trata de que la libertad no 
sea sólo abstracta sino disfrutada por todos. En definitiva, es necesaria una interpre-
tación total y armónica de la fórmula Estado social y democrático de Derecho, que 
integre las tres definiciones del Estado, interpretando cada uno de sus rasgos en fun-
ción de los demás y sin contradecir el conjunto. Esta interpretación integral debe asu-
mir el carácter dialéctico de la fórmula, que es resultado de un proceso histórico que 
va desde las revoluciones burguesas de finales del siglo XVIII al constitucionalismo 
más moderno. La definición del modelo de Estado hace referencia a tres realidades 
superpuestas: al Estado de Derecho en cuanto que la actividad de los poderes públicos 
debe someterse al ordenamiento jurídico, al Estado democrático, en cuanto que el 
Estado debe ser expresión del poder del pueblo; al Estado social, en tanto que el fun-
cionamiento del Estado debe enlazar con la dinámica de la sociedad sobre la que se 
asienta. 

En general, la actividad del Estado social se ha proyectado en Europa principal-
mente en los ámbitos de la seguridad social, la sanidad y la educación; en todos éstos 
ha generado prestaciones directas. A lo largo de los siglos XIX y XX se va pasando 
de sistemas de seguros sociales mixtos —con fondos de trabajadores, empresarios y 
Estado— a sistemas de financiación estatal y de cobertura nacional. Se amplían pres-
taciones de la Seguridad Social, extendiéndose a la cobertura de desempleo y a las 
pensiones no contributivas. Se han universalizado también, de manera progresiva, el 
ámbito educativo y sanitario. La labor del Estado social se extiende a otros aspectos 



De la ética sobre la buena vida a las políticas de bienestar 131 

de la vida como la vivienda, al ocio y al deporte. En general, el esfuerzo de distribu-
ción de los recursos y de la aproximación de las rentas se quiere desarrollar a través 
de servicios y prestaciones del estado asistencial. 

Junto a la labor de previsión social, comienzan a formarse a finales del siglo 
XIX y principios del XX los primeros grandes servicios públicos económicos como 
el servicio de correos, el de teléfonos, el suministro eléctrico y el de televisión. La 
categoría del servicio público tiene su origen a finales del siglo XIX en Francia; Hao-
riou y Duguit, y especialmente el Consejo de Estado francés, aportan el soporte dog-
mático sobre el que se sustenta la nueva noción. El Estado social ha tenido durante el 
siglo XX muchas manifestaciones de orden económico y financiero. Los poderes pú-
blicos han orientado la actividad económica, impulsando el desarrollo económico en 
zonas deprimidas y desarrollando políticas activas de empleo. 
 

9.1.1. Ruptura del equilibrio en favor de la igualdad. Libertad, ¿para qué? 
Es cierto que la tesis central defendida por Ferdinand de Lasalle en la famosa 

conferencia pronunciada en 1862 y titulada ¿Qué es una Constitución? adquiere va-
lidez universal. Si los problemas constitucionales no son primariamente problemas 
de Derecho sino de poder (algo que reconoce, como hemos señalado, el propio He-
ller), la esencia de la Constitución no puede ser otra cosa que la suma de los factores 
reales de poder (Lasalle: 1984, 118); la Constitución tal y como la entendemos, en 
tanto no coincida con la constitución real, no es más que una mera hoja de papel 
mojado (Lasalle: 1984-116). El falso constitucionalismo, que consiste en que el go-
bierno proclame lo que no es, no puede seguir engañando al pueblo; es necesario 
descubrir el fraude (Lasalle: 1984, 153-154). 

Las consideraciones realizadas por Lasalle interpelan al ciudadano en general y 
al constitucionalista en particular. Puesto que lo que pretende con las tesis planteadas 
no es defender que el poder prevalezca sobre el derecho, sino todo lo contrario; su 
objetivo versa precisamente en hacer ver que, «aun siendo evidente que el derecho 
debía prevalecer sobre el poder tiene que resignarse a la evidencia de que, en la reali-
dad, ocurre lo contrario, que es siempre el poder el que prevalece sobre el derecho y 
se le impone y lo sojuzga, hasta que el derecho, por su parte, consigue acumular a su 
servicio la cantidad suficiente de poder para aplastar el poder del desafuero y la arbi-
trariedad» (Lasalle: 1984, 180). El jurista especialmente preocupado por las posibili-
dades de eficacia de la Constitución no puede dejar de sentirse interpelado por 
Lasalle. 

Ahora bien, el riesgo consiste en que esta tesis sirva como premisa para defender 
la conveniencia de que en el equilibrio entre libertad e igualdad propio del constitu-
cionalismo social prime en todo momento la igualdad. Y así, abanderar los modelos 
de convivencia en los que se plantee una absoluta subordinación de la libertad al logro 
de las mayores cuotas de igualdad. Que pueden encontrarse, por ejemplo, en los mo-
vimientos que dan lugar a las denominadas democracias populares; y quizá también, 



132 Jorge Alguacil González-Aurioles 

ciertamente con otros medios y finalidades, en los fascismos que surgen en Europa 
precisamente como reacción al temor comunista. 

Como es bien sabido, la Revolución de Octubre de 1917 provocó la división de 
la Internacional Socialista. Fernando de los Ríos consiguió la adhesión del Partido 
Socialista a la Tercera Internacional con condiciones, al tiempo que aprobó que dos 
delegados acudieran a Moscú para hacer efectivo el ingreso del PSOE con tales con-
diciones. Entretanto, del 23 de junio al 7 de agosto se había celebrado en Moscú un 
nuevo congreso de la Internacional Comunista aprobando las 21 condiciones que de-
bían aceptar quienes pretendieran entrar en la nueva Internacional. La ruptura de tales 
condiciones era evidente, pero, en cualquier caso, el viaje no se pospuso; en el con-
texto de tal viaje es conocida la respuesta que Lenin le da a Fernando de los Ríos. 

Pregunta Fernando de los Ríos: «¿Cómo y cuándo cree usted —le plantearon— 
que podría pasarse del actual periodo de transición a un régimen de plena libertad 
para Sindicatos, Prensa e individuos?». Contesta Lenin: «El periodo de transición ha 
de durar […] el problema para nosotros no es de libertad pues respecto de ésta siem-
pre preguntamos: ¿libertad para qué?». 

Es cierto que la democracia, como observa Sabater, se basa en una paradoja: 
«todos conocemos más personas ignorantes que sabias y más personas malas que 
buenas… luego es lógico suponer que la decisión de la mayoría tendrá más de igno-
rancia y de maldad que de lo contario. Los enemigos de la democracia insistieron 
desde el primer momento en que fiarse de los muchos es fiarse de los peores» (Sava-
ter: 1995, 89). Por lo demás, vivir en una sociedad democrática puede ser muy com-
plicado: se ha dicho que los grandes totalitarismos de nuestro siglo son intentos de 
simplificar por la fuerza la complejidad de las sociedades modernas. Si los hombres 
son libres, está claro que pueden portarse bien o mal; dejarles en libertad supone co-
rrer quizá un riesgo excesivo. 

Parece cierto, por lo demás, que fascismo y marxismo tienen elementos comu-
nes: el fascismo surge en Europa precisamente, como habíamos mencionado ante-
riormente, por miedo al marxismo; la magistral producción cinematográfica 
Novecento lo refleja con una particular claridad. Muñoz de Baena lo ha observado 
también: el fascismo se ha considerado la revuelta de la guardia pretoriana del ca-
pitalismo. Las clases medias temían proletarizarse ante la implantación de un sistema 
comunista en Rusia y el avance de los movimientos de izquierda en Europa; ello llevó 
a muchos de sus integrantes a apoyar movimientos que tenían en apariencia un fuerte 
contenido social, pero que conservaron el capitalismo dotándolo de cierta planifica-
ción (Muñoz de Baena: 2009). Fascismo y marxismo rechazan la primacía del indi-
viduo; el fascismo rechaza también la noción de clase social, que es esencial en el 
marxismo; su interpretación de la noción de patria suele ser étnica e imperialista, 
acentuado los rasgos místicos del pasado, reconstruyendo la historia en forma legen-
daria. Fascismo y marxismo son totalitarios, pero el repudio del comunismo al libe-
ralismo se hace en nombre de la clase proletaria y no de la nación. El fascismo, nos 



De la ética sobre la buena vida a las políticas de bienestar 133 

ha dicho Muñoz de Baena, se singulariza por su proyecto interclasista y su vocación 
de equidistancia. Pero como habíamos observado anteriormente, de la tensión entre 
ambos regímenes políticos, surge en Europa el liberalismo democrático; y de la sín-
tesis entre elementos sólo parcialmente contradictorios se mantiene entre nosotros la 
igual libertad. 
 

9.1.2. Ruptura del equilibrio en favor de la libertad. Globalización econó-
mica y reducción de espacios políticos 

Este constitucionalismo garantista propio de las Constituciones del Estado so-
cial es cuestionado, al menos desde la década de los setenta del siglo pasado, a partir 
de la conveniencia de subordinar la igualdad al objetivo único de alcanzar mayores 
cotas de libertad, concebida ésta además de forma exclusiva como libertad econó-
mica. La clásica tensión entre la democracia y el capitalismo, de la que ya hablara 
Heller en la época de Weimar, empieza a convertirse en insoportable; y, así, en pala-
bras del jurista y político alemán, «el estado de tensión característico de la democracia 
capitalista» (Heller: 1942, 154) alcanza cotas elevadas, y éstas mueven al cuestiona-
miento del sistema. 

En efecto, las crisis económicas, unidas a ciertas políticas y hechos históricos, 
entre los que figura de forma muy protagónica la caída del muro de Berlín, mueven 
a ello. El equilibro comienza resquebrajarse, la igualdad material, antes elemento 
central del nuevo orden, comienza a configurarse como un valor meramente formal 
que sólo cabe alcanzar si así lo permite la situación económica; comienza a aparecer 
la denominada globalización económica, cuyo efecto empieza a dejarse notar sobre 
la democracia social europea (Vega: 1998). 

Es cierto que la globalización económica puede haber convertido en hegemó-
nico, frente al constitucionalismo garantista propio del Estado social, el denominado 
constitucionalismo débil; único capaz de adaptarse a la nueva situación generada por 
la globalización económica (Maestro Buelga: 2001, 159 ss.). El nuevo constituciona-
lismo, acorde con la nueva realidad, bien puede caracterizarse por lo que Zagrebelsky 
denomina una dogmática líquida y fluida, que se singulariza por la inestabilidad de 
las relaciones entre los conceptos; el único elemento sólido de la nueva dogmática 
podría ser el reconocimiento de una pluralidad de valores y principios (Zagrebelsky: 
1997, 17); la libertad y cierto pluralismo político pasarían a ser los únicos valores del 
nuevo orden; la igualdad social, la homogeneidad y la participación pasarían así a ser 
principios subordinados a la nueva realidad. 

En cualquier caso, las resistencias al nuevo proceso no se hacen esperar, y de 
hecho Europa puede considerarse en la actualidad un escenario privilegiado de debate 
y confrontación entre el proceso de mundialización económica y la defensa de los 
espacios políticos en los que se hacen posibles los principios constitucionales. Por lo 
demás, el proceso de integración europea, que surge en el viejo continente de forma 
paralela al propio Estado social, puede concebirse a partir de la potencialidad que 



134 Jorge Alguacil González-Aurioles 

encierra de someter la dinámica económica actual a reglas que, en principio, pudieran 
no ser ajenas a las propias del tipo Estado constitucional, por más que hasta el mo-
mento no haya sido ésta la dirección adoptada14. 

Porque la igualdad es el elemento principal, ya no del Estado social, como he-
mos visto que afirman Heller o García Pelayo, sino del propio Estado, como nos dice 
Pérez Royo. Es lo que diferencia al Estado de todas las demás formas de del poder 
político conocidas en la historia. El principio de igualdad es lo que permite expresar 
unitariamente la vida del Estado. Su proceso de génesis, sus relaciones, una vez cons-
tituido, con los ciudadanos, su articulación orgánica…no son más que expresiones 
de la igualdad (Pérez Royo: 1987, 281-282). 

Por lo demás, sin referencia a la igualdad, observa López Pina, la libertad dege-
nera en abuso cuando no en privilegio. «Es precisamente por medio del mandato de 
igualdad como deviene reivindicación política la libertad de ciudadanos emancipa-
dos. Esta quedaría de otro modo limitada a la esfera de lo privado». No basta, conti-
núa mi maestro, con que el Estado provea condiciones materiales de libertad a los 
ciudadanos, sea sensible a los intereses generales […] Del Estado se requiere asi-
mismo que defienda a los ciudadanos frente a designios privados de explotación o 
alienación, garantice la igualdad de oportunidades y mantenga al poder privado en 
magnitudes controlables junto en aquéllas que protejan al poder público de precarie-
dad, servidumbre, enfeudamiento o colonización» (López Pina: 1991, 23). 

Las palabras de Heller, en fin, referidas a la relación del Estado con la dinámica 
económica conservan su virtualidad; y resultan decisivas para recuperar el equilibrio 
que la globalización económica podría poner en jaque en favor exclusivamente de la 
libertad y en detrimento pues de la igualdad. La solución no se nos antoja que pase 
por negar el Estado social europeo, sino por defenderlo y pugnar, en definitiva, no 
por menos, sino por más Europa. Decía Heller: «O el poder del Estado (hoy podría-
mos decir Unión Europea) ha de lograr la posibilidad de emanciparse políticamente 
de los influjos económicos privados mediante una sólida base de poder económico 
propio; o la lucha de los dirigentes de la economía ha de obtener, al menos, el éxito 
previo de que sea eliminada en su beneficio la legislación democrática» (Heller: 
1942, 154).  

  
14Para ello, como observa Porras Nadales, a la posición meramente conservacionista habría de su-
cederle una segunda visión que considerara el proceso europeo como un desafío global en el que se 
encuentran comprendidas todas las instituciones preexistentes. Así, la integración europea puede 
considerarse «un instrumento para mejorar la realidad preexistente y no simplemente para conser-
varla», «Estado postsocial e integración europea» (Aparicio Pérez: 2001, 682). 



De la ética sobre la buena vida a las políticas de bienestar 135 

9.1.3. El constitucionalismo social como garantía de realización en libertad 
de políticas públicas que aseguren la universalización de los derechos 

Las tentaciones de caer en una u otra falta de simetría entre valores son grandes. 
El equilibrio en el que se funda la igual libertad ha sido ciertamente fruto de una 
conquista; así nos lo demuestra la historia. La imposibilidad de desplegar la mayor 
de las potencialidades de ambos valores se ha suplido mediante la interpelación a 
formar una ciudadanía activa que ha de considerar no sólo un derecho, sino un deber 
cívico, dedicar algunos años de su vida a los asuntos públicos (res pública). Renun-
ciar a tal ciudadanía es renunciar al autogobierno y en definitiva al desarrollo del 
propio orden constitucional. 

Como observa López Pina, «el propio ejercicio de las libertades deviene así no 
solo un derecho sino una responsabilidad —la única sobre la que puede alzarse el 
bien público—. Si en nuestro paradigma corresponde al Estado dotar las condiciones 
materiales de la igual libertad para todos y siempre dependeremos en ese sentido 
subsidiariamente del Estado, por lo que a la autodeterminación política se refiere nada 
ni nadie podrán sustituir el ejercicio civil de las libertades públicas» (López Pina: 
1991, 25). 

Ahora bien, no podemos ocultar que el “supuesto” avance universal en el reco-
nocimiento de los derechos, incluso en el marco del propio constitucionalismo social, 
en modo alguno excluye sea diferencias materiales sea diferencias en su concepción 
o en sus garantías; también, lógicamente, en las garantías de las tareas al Estado que
éstos encarnan. Mientras los derechos de libertad son interpretados básicamente se-
gún su significado originario, surgen con desigual peso otras dimensiones: derechos
sociales, de participación, de prestación… las formas de garantizar los derechos pue-
den ser diferentes: las soluciones oscilan desde una tabla minuciosa de derechos (Es-
paña, Alemania), la remisión a una Declaración de Derechos (Francia), hasta el
reconocimiento de la  vigencia a los derechos fundamentales como garantías no es-
critas (Gran Bretaña); pero sobre todo existen diferentes formas de entender el peso
que deben tener los diferentes tipos o generaciones de derechos: desde aquellos sis-
temas que podemos denominar más clásicos que otorgan una preponderancia abso-
luta a los derechos de corte liberal (hasta llegar a negar los denominados derechos
sociales), pasando por los que reconociendo la preponderancia de los derechos de
corte liberal, reconocen las necesidad de existencia de derechos sociales, pero con
una garantía mucho más limitada, hasta los que entienden que la imperiosa necesidad
de existencia de derechos sociales que aseguren unos niveles de dignidad mínimos a
toda la población puede hacer que en algunos casos decaigan ciertas garantías de los
derechos de corte más liberal.

La razón de esta variedad estriba en que el contenido concreto y la significación 
de los derechos fundamentales para un Estado dependen de numerosos factores ex-
trajurídicos, especialmente de idiosincrasia, de la cultura y de la historia de los pue-
blos. Solo teniendo en cuenta estos aspectos resulta una comprensión objetiva de las 



136 Jorge Alguacil González-Aurioles 

tareas, conformación y la eficacia de los derechos fundamentales en un ordenamiento 
estatal concreto. 

En su configuración clásica liberal, los derechos surgen como derechos del in-
dividuo frente al Estado, son esencialmente derechos de defensa. En la mayoría de 
documentos jurídicos en los que originariamente se plasma esta primera generación 
de derechos (Petition of Rights de 1628 o Bill of Rights de 1689 inglesas, Declaración 
francesa de Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789, Bill of Rights ameri-
cana de 1791) éstos se presentan como preestatales (anteriores a la construcción del 
Estado) y definen un dominio de libertad individual y social, dentro del cual está 
prohibida cualquier injerencia estatal. 

Son derechos que previenen ataques del Estado a la esfera individual; son dere-
chos de abstención del Estado y aseguran un espacio de libre desenvolvimiento al 
ciudadano. Pueden ser derechos individuales, humanos y civiles que protegen esferas 
concretas más intensamente amenazadas de la libertad humana. En los orígenes in-
gleses, constituían propiamente derechos de Parlamento; tal interrelación delimitaba 
el alcance y la garantía de los derechos: en la medida en que configuraban el ámbito 
en el que la intervención precisaba de previa intervención parlamentaria, la libertad 
garantizada coincidía con la reserva de ley. 

La progresiva democratización y toma de conciencia de la desigualdad material 
que se evidenció en Occidente con la revolución industrial, hizo surgir la idea de los 
determinantes políticos y sociales de los derechos. La garantía de los presupuestos 
reales de la libertad surgió como función o tarea del Estado. Se acentúa así el papel 
de los derechos como factores constitutivos de un proceso libre y democrático para 
la formación de la voluntad política del Estado. A la concepción de los derechos fun-
damentales como derechos individuales se le sumó entonces la consideración de los 
derechos fundamentales como principios objetivos del orden constitucional. Los de-
rechos no solo actúan como preceptos negativos de competencia, sino que son una 
pieza fundamental del ordenamiento democrático.  Pero la concepción de los dere-
chos fundamentales como principios objetivos del orden constitucional y del ordena-
miento jurídico en su conjunto no se contrapuso a la concepción primaria jurídico 
subjetiva; entablaba con ellos una relación de remisión y de complemento recíprocos. 

En Europa, pues, el vigente constitucionalismo ha reconocido, al menos teóri-
camente, que, a los derechos de corte liberal, han de sumárseles derechos sociales; y, 
esta es la novedad quizá más importante que incorporan las Cartas de Derechos más 
recientes, por ejemplo, la Carta de Derechos Fundamentales de la Unión Europea, lo 
característico de las nuevas declaraciones es la indisociabilidad de los derechos, libe-
rales, sociales, etc. 

En ciertos países latinoamericanos, ciertamente, se ha ido extendiendo un cons-
titucionalismo que parece otorgar relevancia central a los derechos sociales, hasta el 
extremo de poder llegar a admitir el límite de ciertos derechos de corte liberal. En 



De la ética sobre la buena vida a las políticas de bienestar 137 

este caso, el equilibrio que supone el constitucionalismo social y democrático de De-
recho caería en favor de la configuración exclusivamente social del constituciona-
lismo.  El problema es que los derechos de corte liberal son también básicos para la 
existencia de una sociedad democrática libre; el debate y el conflicto es evidente. 
¿Puede entonces darse en un Estado no democrático la garantía de derechos? Quizá 
sí, pero sólo de determinados derechos. 

Es cierto que de futuros desarrollos hacen que, como hemos señalado a lo largo 
del artículo, la lógica económica parezca cobrar autonomía frente a los requerí-mien-
tos del Estado social. La necesidad de recuperar el equilibrio podría no proyectarse 
sin embargo en un reforzamiento del Estado constitucional, sino en una propulsión 
de los valores constitucionales sobre los movimientos económicos globalizadores. 

Es cierto que nunca deben olvidarse los execrables excesos a los que lleva un 
sistema absoluto carente de libertades. Y que el calificado por algún constitucio-na-
lista como pavoroso fenómeno de la globalización económica (Vega: 1998) puede 
estar minando las premisas básicas sobre las que se asienta nuestro vigente constitu-
cionalismo.  Pero no podemos olvidar que éste puede concebirse no sólo como una 
realidad histórica, sino como una promesa de futuro. Y que, si puede ser concebido, 
como observa Häberle, a modo de «producción comunitaria, formalizada en textos 
jurídicos y contextos culturales, de muchos tiempos y muchos lugares» (Häberle: 
1998, 68), bien puede servir como referente para la construcción de nuevos equili-
brios en base a los que sustentar nuevos modelos de convivencia. El constituciona-
lismo, nos enseña de nuevo Häberle, postula la asistencia recíproca entre los distintos 
Estados en aras a asegurar la protección jurídica de todo ser humano, lo denomina 
«la internacional del Estado constitucional» (Häberle: 1993, 46). Y tal internacional 
bien puede ser la base sobre la que asentar el marco en el que quepa realizar en liber-
tad políticas para el bienestar de todos. 





10. La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar
Rafael Enrique Aguilera Portales 

10.1. Estado de bienestar e implementación de Políticas Públicas 
El Estado de bienestar15 surge bajo el consenso de la posguerra sobre una eco-

nomía mixta, es decir, una economía de mercado libre donde el Estado constituye un 
actor fundamental para promover ciertos niveles de bienestar social, servicios y Po-
líticas públicas. El Estado posee en la actualidad un papel relevante e inusitado con 
un crecimiento e intervención exponencial que en anteriores épocas no tuvo. Por 
tanto, hoy en día, la economía capitalista no puede ser entendida sin este factor de 
planificación, intervención y regulación. El fenómeno económico capitalistas consti-
tuye no sólo un fenómeno nacional e internacional, sino aún mejor, transnacional, 
que se ha extendido por todos los países constituyendo una economía y mercado glo-
bal. Los problemas que conlleva la economía capitalista como desempleo, caída de 
beneficios, altos tipos de interés, inflación, pobreza, desigualdad etc.… son comunes 
y globales. Del mismo modo, su desarrollo, también, es desigual y su crisis, depen-
diendo de cada escenario nacional o país. 

La economía está sometida a fases de expansión y crecimiento, por un lado; pero 
también por otro a fases de depresión o crisis coyuntural, periódicas caídas de em-
pleo. Por tanto, el conflicto no es sólo exclusivamente entre trabajadores y capital 

15 Los conceptos de Estado social y Estado de Bienestar son dos conceptos potencialmente interrelacio-
nados, pero perfectamente distinguibles e incluso potencialmente independientes, disímiles y antagóni-
cos. La cláusula expresada en la Constituciones sociales es un concepto estrictamente jurídico que viene 
a ser el Estado social de Derecho como concepto normativo y prescriptivo; mientras el concepto socio-
político y socioeconómico viene a ser el Estado de bienestar. La constitucionalización del Estado Social 
como cláusula jurídica finalista está vinculada al objetivo de alguna forma de Estado de bienestar. Pero, 
como habíamos expresado, estos son conceptos independientes entre sí. El lenguaje jurídico y constitu-
cional emplea la fórmula Estado social, mientras los sociólogos y politólogos prefieren Estado de bienes-
tar. En este artículo voy a entender estas dos fórmulas como sinónimas en cuanto su mismo contenido.  



140 Rafael Enrique Aguilera Portales 

(propietarios) por la distribución de los beneficios de la cooperación social y laboral, 
sino por la crisis estructural que presenta el capitalismo como sistema económico 
mundial. La economía de mercado capitalista persigue básicamente maximizar la efi-
ciencia, ganancias y beneficio a través de la competencia y reducción de costos labo-
rales. Esto convierte al capitalismo en un sistema económico que carece de rostro 
humano y moral, provocando una enorme desigualdad social, económica y laboral. 

«Los defectos más evidentes de la sociedad económica en la que vivimos son el 
fracaso en proveer el pleno empleo, y la distribución arbitraria e injusta de las rique-
zas y de las rentas.» (Keynes: 1936, 234) 

La economía de libre mercado no regula bien el trabajo, ni lo distribuye bien, 
tampoco la riqueza o renta per cápita, por tanto el mercado libre constituye un buen 
servidor para todos, porque genera empleo y riqueza; pero un pésimo coordinador o 
director, porque no distribuye bien el trabajo, los salarios, ni la riqueza. La política 
keynesiana de gestión de demanda favoreció la consecución de unas elevadas tasas 
de crecimiento económico y permitió, así, reabsorber el conflicto redistributivo en 
los países capitalistas por la vía de la redistribución por parte del excedente hacia las 
capas más desprotegidas y vulnerables por medio de un sistema fiscal progresivo y 
un fuerte crecimiento de los gastos sociales y de la acción e intervención económica. 

Por tanto, el Estado de bienestar ha generado en muchos países desarrollados 
una distribución de la renta en favor del trabajo por medio del sistema fiscal progre-
sivo y el crecimiento del gasto público, y dentro de los gastos, el gasto social. El 
aparato fiscal juega un papel decisivo y fundamental para nivelar las rentas y generar 
mayor igualdad entre los ciudadanos con una adecuada política fiscal. El manteni-
miento del progreso sostenido de crecimiento económico constituyó la excepción 
crecimiento y estabilidad del comercio internacional en los años de consolidación de 
los Estado bienestar. (Ochando: 1999, 39) 

La desigualdad de las rentas ha aumentado en el sistema capitalista, incremento 
de rentas del capital, la incorporación de la mujer al mundo del trabajo, la automati-
zación e incorporación de las nuevas tecnologías en un momento en que la masa sa-
larial ha ido descendiendo, el enorme endeudamiento del mundo empresarial genera 
una parálisis económica o una depresión económica. El extraordinario aumento de 
las rentas de capital no va destinado hacia inversiones de economía productiva, sino 
hacia una economía especulativa, que contamina el sistema financiero internacional, 
generando un problema de confianza en el crédito de la Banca. 

El Estado puede modificar la estructura de la renta, tanto por medio del sistema 
impositivo, como a través de la provisión pública de determinados bienes y servicios 
(educación, sanidad, servicios sociales, vivienda) que cubran necesidades básicas. 
Las causas más importantes de desarrollo de desigualdades son la distribución de las 
rentas del capital y del trabajo (dependientes del mercado laboral) y de las desigual-
dades de los salarios, (también dependientes del mercado laboral) y del impacto re-
distribuidor del Estado de bienestar. 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 141 

Las diferencias de renta entre las familias más ricas y más pobres en los países 
de economía neoliberal capitalista (Gran Bretaña, Estados Unidos, Australia, Japón) 
son 4,63 veces, más del doble de las diferencias o desigualdades en los países social-
demócratas (Alemania, Francia, España, Noruega, Suecia). 

El Estado de bienestar o social constituye un modelo económico-político que 
nació inicialmente para, la protección mínima a los colectivos más débiles o necesi-
tados en el siglo XX, garantizar el pleno ejercicio de un conjunto de derechos demo-
cráticos mínimos (políticos, civiles y económicos) para la totalidad de la población. 
Según la cual el Estado provee ciertos servicios o garantías sociales básicas como 
educación y sanidad. Conforme han pasado los años, el sistema se ha ido modificando 
y, por ello es que este modelo surge para apoyar a los grupos de personas que traba-
jan. La producción, provisión y financiación pública de este tipo de bienes y servicios 
puede mejorar significativamente la distribución de las oportunidades vitales de los 
individuos, además de corregir las desigualdades que el propio mercado capitalista 
genera. 

Un gran reto hoy en día para cualquier persona con sensibilidad moral es la ex-
pansión y severidad de pobreza global. De unos 7000 millones de seres humanos (en 
2010), 950 millones carecen de una nutrición adecuada, 1 400 millones no tienes a 
agua potable, y 2 700 millones están privados de las condiciones sanitarias esenciales 
(PNUD: 2006, 174), más de 2 000 millones no tienes acceso a medicamentos esen-
ciales, 1 000 millones viven sin una vivienda adecuada y 1 600 millones sin electri-
cidad (PNUD: 1998; UNICEF: 2005, 22). “dos de cada cinco niños y niñas en los 
países en desarrollo tienen problemas de crecimiento, uno de cada tres tiene proble-
mas de peso insuficiente y uno de cada diez está condenado’’ (FAO: 1999), 126 mi-
llones de niños y niñas menores de 18 años están involucrados en las “peores formas 
de trabajo infantil” (Pogge: 2009, 117). 

En la actualidad, muy pocas personas poseen la riqueza de la mitad de la pobla-
ción del planeta, la brecha entre ricos y pobres es mayor, más de la mitad de la riqueza 
mundial está en manos del 1% de la población. La fuente de desigualdad proviene de 
la ventaja heredada por una posición social y económica. Normalmente, la desigual-
dad material viene acompañada de una desigualdad más amplia de tipo social y cul-
tural, como la carencia de libertad efectiva personal privada, la falta de autoestima o 
el trato social discriminatorio. Quienes tienen altos ingresos, excelente educación, 
riqueza heredada, conexiones y vínculos familiares y empleos cómodos en muchas 
sociedades son atendidos y tratados con una deferencia especial y privilegiada en 
comparación con quienes no tienen nada. Un remedio idóneo para esta forma de de-
sigualdad consiste en la promoción de la igualdad de oportunidades positiva en opo-
sición a la igualdad de oportunidades negativa, resultado de la simple ausencia de 
discriminación (Jackson: 1987). 



142 Rafael Enrique Aguilera Portales 

La aparición de “nuevos pobres” como consecuencia de las periódicas crisis 
económicas (desempleo masivo de mayores de 45-50 años, falta de pensiones, pre-
cariedad laboral y económica, precariedad, desempleo de la mujer, segmentación y 
desregulación de las relaciones laborales, extensión de la económica sumergida e ile-
gal, procesos de feminización de la pobreza. En los países de economía capitalista, el 
liberalismo económico no es amable con la ancianidad especialmente. Los ancianos 
son despreciados como parásitos sociales siendo fuertemente discriminados por ser 
una carga social. En muchos lugares del mundo hoy en día los pobres se vuelven más 
pobres y los ricos se vuelven más ricos. 

10.1.1. El consenso de postguerra de la economía mixta y el Estado de 
bienestar 

El buen consenso de posguerra sobre la economía mixta y el Estado de bienestar, 
suscrito en mayor o menor medida por casi todos los países occidentales avanzados, 
se debilitó bastante en los años sesenta y fue cuestionado posteriormente. Los filóso-
fos neoconservadores habían empezado a contraponer la idea del Estado Mínimo 
(Nozick, Hayek, Friedman) a la noción liberal rawlsiana y keneysiana de justicia so-
cial (Estado de bienestar) que implicaba un papel relevante para el gobierno en los 
temas económicos y sociales. La capacidad de intervención y planificación de la eco-
nomía por parte del gobierno a través de una Política económica y social. Los neo-
conservadores y neoliberales preconizaban un Estado mínimo o sereno dedicado 
exclusivamente a aspectos de protección jurídica, seguridad pública y orden político 
y social; pero sin interferencias en el mercado libre. 

«Un Estado mínimo, limitado a las estrechas funciones de protección contra la 
violencia, el robo y el fraude, de cumplimiento de contratos, etcétera, se justifica; que 
cualquier Estado más extenso violaría el derecho de las personas de no ser obligadas 
a hacer ciertas cosas y, por tanto, no se justifica; que el Estado mínimo es inspirador, 
así como correcto» (Nozick: 1988, 231). 

No obstante, a pesar de estas críticas neoconservadoras mercantilistas al Estado 
de bienestar, la consolidación y estabilidad alcanzada por el Estado de bienestar pa-
rece imperturbable, aunque con ciertas críticas y ajustes.  La doctrina y política eco-
nómica keynesiana se consolidó en la posguerra. La importancia es que la ortodoxia 
neokeynesiana de los años de posguerra no ha sido remplazada hasta el momento por 
una nueva ortodoxia neoliberal económica. Otro enfoque es el corporatista socialde-
mócrata, basado en el mantenimiento de la economía mixta y el Estado Bienestar. El 
neoconservadurismo y corporatismo social puede considerarse como dos respuestas 
distintas a los problemas del capitalismo de bienestar de los años sesenta, entonces 
ésta puede entenderse como el desmantelamiento. 

«El Estado de bienestar es funcional con el capitalismo avanzado y con el modo 
de producción fordista, basado en un capitalismo tardío de grandes empresas o cor-
poraciones industriales, producción en gran escala (necesitada de amplios y estables 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 143 

mercados para ser eficiente) y sindicatos con fuerte poder contractual en el mercado 
de trabajo. Esta situación necesita de la continua intervención del Estado para la re-
gulación de la demanda agregada, la estabilización de los ciclos económicos, la re-
producción de la mano de obra, la socialización de gran parte de los costes privados 
y el arbitraje del conflicto social para mantener la paz social» (Ochando: 1999, 35). 

El modelo de producción fordista consiguió que la clase trabajadora accediera a 
ciertos bienes materiales a través del crédito y la deuda. El modelo de producción 
(homo laborans) y consumo en masas (homo consumens) se extendió generando una 
estabilidad del empleo predictible y una regulación del estímulo hacia el consumo, 
junto a la intervención del Estado como gestor y estimulador de la demanda efectiva 
para la producción masiva. El Estado se convierte en el principal gestor de estimula-
ción del consumo, pero también en el principal empresario en estos países, su con-
versión hacia un Estado de bienestar genera estabilidad laboral, servicios públicos y 
sociales que favorecen a través del gasto público el proceso de acumulación del ca-
pital. 

La concepción neoliberal que el capitalismo está regulado por leyes del libre 
mercado y competencia perfecta es una falacia y mentira, en los mercados de bienes 
como en el mercado laboral impera una práctica monopolística por medio de los cua-
les los agentes desplazan una serie de gastos a los costes sociales del Estado: 

1) Crecimiento del intervencionismo económico estatal
2) Dirección estatal de la demanda como instrumento de gestión económica
3) Crecimiento del sector público y la Administración pública estatal
4) Elevados niveles de gasto público y, sobre todo, de gasto social
5) Práctica generalizada de la concertación laboral y social como mecanismo

sistemático de la resolución de controversias económicas e industriales.
El fuerte crecimiento del gasto público y social sentó sus bases en la consolida-

ción del Estado de bienestar keynesiano. Sus principales áreas fueron la Política so-
cial y la Seguridad Social, la regulación del mercado de trabajo, la Política de pleno 
empleo y la intervención en la económica y en el ciclo económico (Cachon: 1995, 
209). 

En el nuevo contexto global, el capitalismo opera a nivel mundial. Por tanto, es 
cierto que el sistema económico capitalista es un fenómeno internacional o, mejor 
aún, trasnacional. El capitalismo constituye un sistema cuyo campo de operaciones 
es mundial y cuyos problemas son generales (desempleo, desigualdad, caída de be-
neficios, pobreza, altos tipos de interés, inflación, etc.). También es evidente la natu-
raleza “desigual” del desarrollo capitalista y lo específico de la crisis en cada 
escenario “nacional”. 

La economía está sometida, por tanto, a frases de expansión y depresión, a pe-
riódicas caídas del empleo etc. El problema no es necesariamente —ni siquiera bási-
camente— de conflicto entre grupos tales como el trabajo (los trabajadores) y el 



144 Rafael Enrique Aguilera Portales 

capital (los propietarios) por la distribución de los beneficios de la producción.  En la 
teoría política marxista tales desequilibrios y disfunciones se conocen como “contra-
dicciones” del capitalismo avanzado o postindustrial. Pueden darse entre distintos 
ordenamientos institucionales, por ejemplo, la economía y la política. La economía 
capitalista de mercado persigue maximizar la eficiencia y el beneficio a través de la 
competencia. Esto hace de la economía un sistema desigualdad, inhumano y amoral. 
El principio de igualdad de la ciudadanía (cada persona un voto) y gobierno demo-
crático “representativo” no se ve reflejado en una cierta igualdad social, económica 
y laboral. La ciudadanía política (derechos políticos-electorales) no viene acompa-
ñada de la ciudadanía social (derechos sociales, económicos y culturales). Por tanto, 
nuestras democracias representativas sufren una falta de legitimidad y desconfianza 
social y política. 

La contradicción básica entre el Estado bienestar (pleno empleo y elevado nivel 
de gasto social) y la economía capitalista de mercado (que es competitiva, sujeta al 
cambio y búsqueda del beneficio) constituye por supuesto, el núcleo central de la 
crítica al capitalismo de bienestar, tanto por los neoconservadores, como por los mar-
xistas o socialdemócratas. La economía capitalista del mercado constituye un ejem-
plo de la autonomía de una parte del sistema; pero, no puede ser vista sin la 
intervención de un modelo justo de Estado social o de bienestar. 

El equilibrio representado por el Estado de Bienestar keynesiano de posguerra, 
que combinaba crecimiento económico con cuasi pleno empleo y baja inflación, llegó 
a su fin a mitad de los años sesenta. La crisis de un sistema social en el que diferentes 
definiciones de la situación en forma de teorías, ideológicas e interpretaciones ocupan 
la escena central. 

«La creciente oferta de prestaciones ha generado una demanda indefinida que el 
sistema de protección social es incapaz de satisfacer. Los servicios sociales experi-
mentan, entonces, un generalizado descenso de calidad, con el consiguiente desenca-
denamiento de la contestación. El intento de acallar las protestas provoca nuevas 
formas de dependencia y nuevos incrementos de las inversiones públicas, cuyos ne-
gativos efectos económicos agudizan la crisis y suscitan ulteriores requerimientos de 
protección. Si, en cambio, se opta por el camino inverso —el de desmontar paulati-
namente al aparato asistencial público, disminuir los impuestos y reprivatizar los ser-
vicios—, se provoca la desatención de amplios sectores sociales y una crispación aún 
mayor, cuyos efectos económicos pueden ser todavía más graves. Estamos ante un 
‘’juego de suma cero’’, ante un dilema en el que —como en el del prisionero— todos 
pierden porque nadie quiere ser el primero en perder» (Llano: 1988, 23). 

Las graves crisis de la economía capitalista estimulan potencialidades a favor 
del conflicto ideológico, político y material entre las principales clases sociales. El 
neoconsevadurismo se adhirieron los gobiernos de Thatcher y Reagan ofreció una 
perspectiva característica sobre la crisis del capitalismo de bienestar, completada con 
el diagnóstico y las principales líneas de solución. 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 145 

«La actuación del Estado ha aumentado muy considerablemente. Sin embargo, 
esa expansión no ha tomado la forma de una planificación económica central deta-
llada, acompañada de una nacionalización de la industria, las finanzas y el comercio 
cada vez más amplia, como muchos de nosotros temíamos» (Friedman: 2004, 141). 

La crisis del capitalismo de bienestar keynesiano, se refiere al debilitamiento del 
paradigma centralista del Estado de bienestar. El neoconservadurismo ha preconi-
zado una vuelta a formas puras del capitalismo bajo el rigor y disciplina del mercado. 
No obstante, la izquierda sigue paralizada en debates académicos y luchas internas 
por el poder. La izquierda intelectual y política se paralizó ante el avance inminente 
de las propuestas neoliberales. La necesidad de revisión crítica y reflexiva de una 
nueva izquierda como alternativa radical al modelo económico capitalista es urgente 
y necesaria. 

10.1.2. Críticas economicistas al Estado de bienestar: más mercado y menos 
Estado 

Las diversas escuelas y autores neoliberales han tratado de construir un argu-
mento político, económico y filosófico en torno a la defensa a ultranza del mercado 
y su libertad económica en oposición a cualquier forma de interferencia o interven-
ción estatal. Su fundamento es más mercado y menos Estado. Muchos pensadores, 
políticos y economistas han manifestado que la globalización económica exige una 
reducción del Estado de bienestar con la finalidad de ganar la batalla de la competi-
tividad mundial. Ante las fugas de capital hacia paraísos fiscales, inversiones econó-
micas en países de mano de obra barata o capacidad mayor de competitividad 
económica de ciertos países (China, Corea, Japón…), algunos autores han manifes-
tado la necesidad de reducir o disminuir el Estado de bienestar con la finalidad de 
mejorar el crecimiento económico. 

El mundo empresarial y financiero manifiesta en muchas ocasiones la necesidad 
de realizar reformas económicas y laborales encaminadas hacia la flexibilidad labo-
ral, mejorar la competitividad económica y mayor desregulación y desprotección ex-
cesiva de protección social del Estado de bienestar. Las tendencias hacia un 
pensamiento único neoliberal económico se manifiestan incluso como dogmas de fe 
y creencias ideológicas con un matiz o posición de cientificidad incluso. Aunque, 
podemos decir que estas creencias economicistas, que no económicas, casi constitu-
yen una religión neoliberal de los mercados financieros internacionales. Los dioses 
no han muerto, el mercado genera su propia idolatría y religiosidad en sus seguidores 
fundamentalistas del mercado. 

El neoliberalismo económico constituye la ideología política y económica del 
capitalismo financiero internacional.  El neoconservadurismo sugirió la vuelta a una 
forma pura de capitalismo —al rigor y disciplina del mercado— incluyendo el paro 
o desempleo como algo natural, normal e inevitable en una sociedad de mercado, la



146 Rafael Enrique Aguilera Portales 

privatización y un sistema de protección de seguridad social frugal y débil. El des-
empleo es visto como algo natural al mercado, incluso bueno y beneficioso, porque 
incentiva y estimula los niveles de producción económica y la competencia laboral. 
La pobreza igualmente como un mal menor, incluso necesario, en el reparto desigual 
de la riqueza. Se defiende que el Estado de bienestar ha impuesto demasiadas cargas 
impositivas y fiscales, ha generado dependencia de los programas de bienestar y no 
ha estimulado la economía de libre mercado. Por tanto, la solución que se propone es 
de dejar que el mercado libre funcione por sí solo, sin interferencias o intervenciones 
estatales. 

«¿Por qué razón todos los programas han defraudado tanto? ¿Por qué, entonces, 
no se han alcanzado? Al comienzo de la nueva era todo parecía bien. Los individuos 
que había de beneficiarse eran pocos, y los contribuyentes que podían financiar di-
chos programas, muchos […] En cuanto aumentaron los programas de bienestar, las 
cosas cambiaron. En la actualidad, todos nosotros estamos financiando unos progra-
mas con un bolsillo para recibir dinero —o algo que el dinero podría comprar— en 
el otro» (Friedman: 2004, 170). 

La visión ideológica neoliberal y neoconservadora cree resolver todos los pro-
blemas sociales a través del mercado, una visión confiada e ingenua que el sector 
privado puede hacer frente a todas necesidades sociales. La nueva Derecha ha pro-
vocado el desmantelamiento del Estado de bienestar en los años 80 principalmente 
en Estados Unidos, Australia y Reino Unido. La política contractiva del gobierno de 
Thatcher en Gran Bretaña significó una deconstrucción del Estado social y de bie-
nestar, privatización de empresas públicas, privatización de servicios públicos y des-
mantelamiento del Estado social. En plena recesión económica supuso un incremento 
de casi 3.000.000 de desempleados, es decir, pasar de tener 4,5% a 9,5% multipli-
cando la tasa de desempleo. 

«Puede haber grandes deficiencias en nuestros programas de bienestar, el nivel 
de fraude puede ser muy alto, la calidad de la gestión quizá se considere pésima, 
acaso los programas se entrecrucen, quizás abunden las injusticias y el incentivo fi-
nanciero para trabajar pueda resultar virtualmente inexistente. Pero si retrocedemos 
y juzgamos la vasta colección de programas de bienestar […] mediante dos criterios 
básicos —el alcance de la cobertura para aquellos que realmente necesitan ayuda, y 
la suficiencia de la cantidad de ayuda que reciben—, el cuadro cambia drásticamente. 
Si se juzga con estos patrones, nuestro sistema de programas de bienestar ha consti-
tuido un brillante éxito» (Anderson: 1978, 39). 

Este argumento económico, político y filosófico defiende el modelo del Estado 
de bienestar pese a sus contradicciones, deficiencias y mala gestión porque procura 
una gran colección de programas de bienestar mediante dos criterios básicos como la 
igualdad de cobertura y suficiencia de la cobertura a población necesitada. En este 
aspecto, apostar por el Estado de bienestar constituye un éxito magnifico y exitoso 
para compensar las graves desigualdades sociales y económicas. 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 147 

El Estado de bienestar como una institución madura y estable se ha mantenido 
pese a todo en las sociedades occidentales industrializadas. El Estado de bienestar ha 
dejado de crecer y, realmente, no está siendo desmantelado; aunque en muchos países 
ha sido reducido o estancado por el avance de las políticas neoliberales. En nuestro 
continente América Latina, los Estados de bienestar débil y frágil siguen prisioneros 
del malestar contemporáneo: la pobreza, la desigualdad, el desempleo, la exclusión 
social en sus diferentes formas; de otro, las limitadas capacidades institucionales para 
su superación, frente a la globalización. Las políticas neoliberales reformistas de los 
30 últimos años nos han dejado un saldo negativo. La experimentación (1870s-
1920s), consolidación reformulación (1970s) en adelante. Los neoconservadores no 
han tenido éxito en el repliegue del Estado Bienestar en ciertos países; pero sus pre-
dicciones y programas no han resultado tan exitosos como ellos deseaban. Sus polí-
ticas neoliberales nos han conducido hacia la crisis financiera internacional del 2008 
y el aumento de la desigualdad social y económica y la pobreza en muchos países. 

No obstante, las instituciones maduras del estado de Bienestar están consolida-
das en muchos países; lo que necesitamos es un nuevo conjunto de ideas que nos 
permitan enfrentar los problemas de adaptación y transformación de las instituciones 
políticas maduras del Estado social. El neocapitalismo actual tiende la crisis crónica 
acelerando las desigualdades y la pobreza, su único corrector y director, hoy por hoy, 
es el Estado de bienestar.  En este sentido, el Estado de bienestar lejos de reducirse 
debe extenderse, crecer y adaptarse para mejorar su dinámica y gestión de servicios 
públicos y sociales, ampliar sus políticas públicas y sociales. 

10.1.3. Pluralismo democrático del Bienestar: del Estado de Bienestar a la 
sociedad de Bienestar 

Autores como Martin Rein y Richard Rose se asocian la sociedad de bienestar. 
El bienestar, bienes y servicios que satisfacen necesidades básicas y proporcionan 
protección social deriva de una multitud de fuentes; el Estado, el mercado incluyendo 
a la empresa, iglesias, organizaciones de voluntariado y filantrópicas y el entramado 
de relaciones (incluyendo a la familia). La asimilación entre bienestar social y Estado 
de bienestar ignora, por lo tanto, todas estas otras fuentes de protección y apoyo so-
cial. El bienestar total en una sociedad es la suma de todas estas partes. 

La sociedad de bienestar supone una aspiración mayor que el Estado de bienes-
tar, supone alcanzar niveles de calidad vida, empleo y protección social más desea-
bles, que simplemente salvaguardar ciertos derechos económicos y sociales. La 
Política de bienestar, de acuerdo con estos autores es ahora en gran parte una política 
de traslación de costes de un sector a otro. A menudo, el disminuido papel de los 
estados observa con aprobación como resultado de una forma más descentralizada y 
plural de Estado bienestar no mixto. Rose «una crisis del estado de Bienestar, no es 
una crisis del bienestar en la sociedad. En la sociedad mixta, las familias tienen una 
multiplicidad de medios para mantener su bienestar […] De hecho el bienestar total 



148 Rafael Enrique Aguilera Portales 

de la sociedad es probable que sea mayor si existen múltiples fuentes más que un 
único monopolio de oferta» (Rose: 1997, 231). 

El incremento del desempleo, mala distribución del empleo y precariedad labo-
ral, desigualdad salarial y los cambios impositivos han producido conjuntamente un 
aumento considerable de la pobreza y la desigualdad en los regímenes políticos neo-
conservadores. Esto significa una reducción neta del bienestar, si este se considera en 
términos de equidad y un mínimo básico nacional de condiciones de vida, procura 
existencial y dignidad humana. 

La economía mixta del bienestar, de forma inconsciente, es el hecho de que la 
noción de bienestar no es aséptica o neural, sino que está cargada de valor, ideología 
e ideas.  La perspectiva de la lucha de clases de democracia considera el acuerdo 
tripartito como una forma de- y un momento en- lucha continua entre propietarios 
del capital y clases trabajadoras; como un aspecto de la “negociación social”, en el 
que el resultado no esté predeterminado. 

La idea más importante es la potencialidad del movimiento laboral para articular 
una visión alternativa y un modelo colectivista factible de sociedad y ser capaz de 
llevarlo a cabo a través de la acción colectiva concertada. Es esta una visión con ras-
gos de universalismo y solidaridad política y pretende ir más allá del individualismo 
y de los intereses de grupo de presión en las democracias capitalistas. Ningún otro 
movimiento social parece tener alcance, continuidad y recursos como los movimien-
tos laborales, sociales y sindicales organizados en democracias avanzadas. 

10.1.4. La nueva derecha neoliberal: el desmantelamiento del Estado de 
bienestar 

El Estado de Bienestar se ha desmantelado durante el periodo<<poscrisis>> y 
observamos las implicaciones para la equidad y la justicia social, sobre todo, en estos 
dos países, mientras en el resto de países ha sufrido un cuestionamiento, aunque se 
ha mantenido. Las políticas neoliberales de los años 80 y 90 nos han conducido a la 
crisis económica y financiera internacional del 2008. Pero, la receta política que se 
aplica para solucionar la crisis es más mercado y menos Estado, cuando ha sido el 
mercado capitalista global quien ha traído la crisis internacional. 

La paradoja es que el mercado capitalista provocó esta crisis y la solución que 
se brinda es más mercado y menos Estado social de bienestar.  La literatura política 
y económica sobre la doctrina social y económica de la Nueva Derecha es ya consi-
derable. El neoconservadurismo se opone a las ideas e instituciones fundamentales 
del Estado Bienestar. El principio general que sustentaba el Estado de Bienestar era 
que los gobiernos podrían y deberían asumir la responsabilidad de garantizar un nivel 
de vida mínimamente aceptable para todos los ciudadanos. En primer lugar, regula-
ción de la economía de mercado de forma que mantuviera un nivel de empleo alto y 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 149 

estable. Y a través de la provisión pública de una serie de servicios sociales de carác-
ter universal, especialmente educación, renta de garantía, atención sanitaria y vi-
vienda y una variedad de servicios sociales de carácter personal, a fin de atender las 
necesidades básicas de los ciudadanos de una sociedad compleja y cambiante. 

«El Estado de bienestar es un sistema fiscal distributivo es similar a un sistema 
de trabajos forzados. Quitarle a una persona las ganancias de un número x de horas 
laborales es como tomar x horas de las propias personas; es forzar a alguien a trabajar 
para otras» (Nozick: 1988, 145). 

La visión anarcocapitalista económica de Nozick plantea que el aparato fiscal 
del Estado actúa como un ladrón legal para quitar ganancias a todos a cambio de unos 
servicios del bienestar. Por tanto, los impuestos legales directos e indirectos son un 
mecanismo coercitivo y coactivo que no deja funcionar libremente el mercado, por 
tanto, la solución para Nozick es una Estado sereno y pasivo, y mayor crecimiento 
del mercado. El problema que Nozick no ve es como el mercado financiero interna-
cional nos está generando nuevas crisis económicas. 

El Estado Bienestar institucionalizó el papel del gobierno en la prevención y 
alivio de la pobreza y en el mantenimiento de un acuerdo nivel de vida mínimo para 
todos los ciudadanos. La severa depresión y el desempleo masivo de la década de los 
treinta, la quiebra de la democracia y el surgimiento del fascismo, la Segunda Guerra 
Mundial y la creciente amenaza de propagación del consumismo moldeaban, en su 
conjunto, el texto histórico del Estado de Bienestar posbélico. Este simbolizó un 
nuevo trato o acuerdo de posguerra. 

«Debemos inventar una nueva sabiduría para una nueva época. Y, entre tanto, 
si queremos hacer algo bien, debemos agitar, mostrarnos heterodoxos, peligrosos, 
desobedientes con nuestros progenitores. En el terreno económico esto significa que 
debemos dotarnos de nuevos instrumentos y de nuevos criterios políticos para con-
trolar e intervenir en el funcionamiento de las fuerzas económicas, de modo que no 
interfieran excesivamente con los criterios válidos hoy en materia de estabilidad so-
cial y de justicia social» (Keynes: 1936, 167). 

En los “años dorados” del Estado de bienestar el elevado crecimiento econó-
mico se produjo una síntesis entre Política económica y Política social, alcanzándose 
el pleno empleo, cierta distribución de los recursos y el desarrollo de un amplio Es-
tado protector y social que generaba las bases de la legitimidad democrática y social 
en los años 50 y 60. Las teorías económicas de Keynes dieron sus frutos y buenos 
resultados. 

Tras el skock petrolífero de 1973 y la eclosión de la inflación a mitad de los 
sesenta, los gobiernos occidentales en general encontraron crecientes dificultades 
para mantener el compromiso del Estado de Bienestar. La reducción de los márgenes 
de bienestar social era necesaria para la supervivencia de la economía de mercado y 
de una sociedad libre. Los regímenes de Reagan y Thatcher, por un lado y sus prede-
cesores, por otro. Los objetivos y métodos básicos del Estado de Bienestar fueron 



150 Rafael Enrique Aguilera Portales 

abandonados a favor de un nuevo tipo de orden social cuya construcción llego a ser 
el proyecto de la Nueva Derecha. 

«Gran Bretaña y Suecia, los dos países más frecuentemente señalados como es-
tados prósperos de bienestar, se han enfrentado a dificultades en aumento, y la insa-
tisfacción ha crecido en estas dos naciones […] Gran Bretaña… con problemas cada 
vez más serios para financiar los gastos públicos crecientes. Los impuestos se han 
convertido en una de las fuentes mayores de descontento, y el impacto de la inflación 
ha multiplicado éste muchas veces» (Friedman: 2004, 148). 

La política contractiva del gobierno Thatcher coincidió con una recesión mun-
dial y elevó vertiginosamente el paro. Aproximadamente 1.300.000 en 1979 aumento 
a más de 2.500.00 parados en 1981, multiplicado por dos tasas de desempleo, desde 
el 4.5% al 9,1%. Después de eso continuo la inexorable escalada del paro, mientras 
el Reino Unido se mantenía en las garras de una severa política monetarista. En los 
Estados Unidos, el pleno empleo no se había llegado a considerar nunca responsabi-
lidad gubernamental. En las décadas de los cincuenta y los sesenta la tasa media de 
paro oscilaba entre el 4% y el 5%. Durante los sesenta creció y era del 7,6% cuando 
Reagan llego a la presidencia en 1981.Está claro que el éxito del gobierno en la dis-
minución el desempleo, al menos hasta los niveles anteriores Reagan, debía un poco 
al monetarismo, las fuerzas de mercado u otras panaceas neoconservadoras. Los neo-
conservadores han abandonado el pleno empleo como objetivo de política social y 
debilitando los servicios sociales de carácter universal, sin ser capaces, sin embargo, 
de eliminarlos. 

«Puede haber grandes deficiencias en nuestros programas de bienestar, el nivel 
de fraude puede ser muy alto, la calidad de la gestión quizá se considere pésima, 
acaso los programas se entrecrucen, quizás abunden las injusticias y el incentivo fi-
nanciero para trabajar pueda resultar virtualmente inexistente. Pero si retrocedemos 
y juzgamos la vasta colección de programas de bienestar […] mediante dos criterios 
básicos —el alcance de la cobertura para aquellos que realmente necesitan ayuda, y 
la suficiencia de la cantidad de ayuda que reciben—, el cuadro cambia drásticamente. 
Si se juzga con estos patrones, nuestro sistema de programas de bienestar ha consti-
tuido un brillante éxito» (Anderson: 1978, 39). 

En Estados Unidos los recortes en gasto y servicios sociales han sido aún más 
profundos, radicales y extensos. El bajo crecimiento de la productividad en EEUU 
consiste en gran parte en el bajo nivel de cualificación y educación de amplios secto-
res de la población joven. El porcentaje de población joven que accede a realizar 
estudios de educación superior en EEUU es muy bajo comparado a Europa. Por otro 
lado, el desempleo es bastante más bajo y mitiga, en cierta medida, los efectos de 
dichos recortes sobre el nivel de vida, porque la mayoría de los jóvenes prefiere tra-
bajar a edad temprana en trabajos de grado medio o inferior. El modelo de producción 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 151 

se basa en las facilidades de consumo, crédito y endeudamiento de la clase trabaja-
dora (Mishra: 1990, 41-42). El desempleo, pobreza y las desigualdades sociales, eco-
nómicas y salariales han aumentado en estas últimas décadas. 

10.1.5. Crisis y desafíos del Estado de bienestar social: capitalismo y Estado 
El Estado mínimo o privatizador16 ha significado una deconstrucción y combate 

del modelo del Estado social inspirada en las corrientes de pensamiento del neolibe-
ralismo económico. En la actualidad Estados Unidos y Gran Bretaña protagoniza este 
modelo de Estado mínimo. Las tendencias neoliberales económicas han conducido a 
una fuerte reducción del aparato estatal y el desmantelamiento de los programas so-
ciales, educativos, sanitarios, culturales, medioambientales y artísticos. 

Los criterios de eficiencia, gestión y racionalización administrativa (nueva ge-
rencia pública) han influido en la configuración de dicho Estado. En este sentido, se 
incentiva la privatización de empresas y servicios públicos descargando al Estado de 
la gestión de los mismos e, igualmente, se exige a los funcionarios una mayor eficacia 
en su gestión. Sin duda, este modelo de Estado mínimo y privatizador ha causado 
estragos en los países emergente o en vías de desarrollo. 

Las Políticas de ajuste estructural del BM y FMI han impedido el crecimiento y 
desarrollo de estos modelos de Estado. Las políticas de ajuste estructural a nivel in-
ternacional han generado un aumento de la pobreza, la miseria y el desempleo. La 
deuda pública va destinada a pagar intereses excesivos y no en inversiones en educa-
ción, sanidad, infraestructura, cultura, medioambiente…la crisis del Estado de bie-
nestar o social comienza como una crisis crónica y coyuntural donde la Teoría 
Política contemporánea parece incapaz de dar respuesta y la izquierda política alter-
nativa incapaz de nacer o renacer. 

En México, la crisis financiera de 1994 demostró y evidenció estas políticas de 
ajuste estructural del BM y FMI, las mismas políticas de ajuste (políticas de austeri-
dad) que se aplican en la actualidad a la Unión Europea. La reducción de prestaciones 
sociales y servicios públicos fue una consecuencia del ajuste presupuestario acorde 
al pago de la deuda pública y los préstamos o créditos contraídos por el Estado. Estas 
políticas de ajuste estructural severas se aplican sobre la Unión Europea y han pro-
vocado una desaceleración de su economía y un crecimiento cero con una fuerte po-
larización social y aumento de la desigualdad social y económica. 

16 El minarquismo, llamado algunas veces Estado mínimo o gobierno mínimo, es una ideología 
política que propone que el tamaño, papel e influencia del Estado en una sociedad libre debería ser 
mínimo, sólo lo suficientemente grande para proteger el espacio aereo-terrenal de una nación.  Los 
minarquistas concuerdan en que el principio determinante sobre lo que entra o no en el ámbito del 
gobierno es la maximización de la libertad individual, pero generalmente discrepan sobre cómo 
lograr esto. Muchos minarquistas generalmente coinciden en que el Estado debería restringirse a 
sus funciones “mínimas” o de “vigilante” (esto es, tribunales, policía, prisiones, fuerzas de defensa). 



152 Rafael Enrique Aguilera Portales 

«Desde una perspectiva mundial, es notorio que el intento de pervivencia del 
modelo está agudizando los desequilibrios internacionales. El caso de la deuda ex-
terna de los países de economía emergente es muy ilustrativo; primero se les fuerza 
a aceptar unos créditos excesivos para exportarlos propios excedentes financieros; 
después se les exige su devolución para no comprometer el equilibrio económico 
interno. Naturalmente, este asunto es técnicamente mucho más complejo. Pero tal 
procedimiento se manifiesta también en otros ámbitos (búsqueda de mano de obra, 
mercado de armamento, instalación de industrias que perjudican el medio ambiente, 
etc.), de suerte que el mecanismo adquiere un alcance general. Además, dentro de las 
propias sociedades avanzadas, la externalización está induciendo un creciente pro-
ceso de “marginación” que pone en cuestión el valor del modelo. El fenómeno del 
“paro” sintetiza plástica y dramáticamente tal situación» (Llano: 1988, 23). 

En tiempos de crisis económica, el Estado debe hacer un esfuerzo político, eco-
nómico y administrativo para amortiguar los fuertes desajustes estructurales que ge-
nera la propia economía capitalista internacional. El Estado social constituye el único 
modelo capaz de dar respuesta a las graves desigualdades sociales, la fuerte polariza-
ción y estratificación social. En este sentido, el modelo de Estado social constituye 
un modelo necesario, vital y pertinente. 

MODELO DE ESTADO MODELO DE SERVICIOS PÚBLICOS Y SOCIALES 
Estado gendarme-policía Centralista y subordinado al poder político 
Estado social o de bienestar Descentralizada y aumento de servicios públicos 
Estado mínimo 
(privatizador) 

Privatización de empresas y servicios públicos 

Fuente: elaboración propia 

El Estado social se caracteriza por una ampliación creciente de sus competen-
cias respecto del modelo anterior de Estado privatizador o Estado mínimo. En este 
sentido, interviene en la vida económica y social de la comunidad y pretende satisfa-
cer las necesidades básicas de todos los ciudadanos, sobre todo, dos derechos sociales 
básicos y fundamentales: el derecho a la educación y la sanidad. El mercado libre es 
un buen servidor, pero un pésimo amo, porque no distribuye bien la riqueza que al 
mismo tiempo genera. El Estado debe regular y planificar la economía de libre mer-
cado. En consecuencia, el Estado asume todos los servicios públicos, como sanidad, 
educación, seguridad, protección social, empleo, pensiones, etc., con la función prio-
ritaria de dar cobertura sobre todo a los sectores más vulnerables y desfavorecidos de 
la sociedad. (Abendroth: 1986) Este modelo supone un incremento del gasto público 
y un fuerte crecimiento de la actividad de su administración pública. El desarrollo de 
la Administración Pública y los servicios sociales se incrementa con este modelo de 
Estado social o de bienestar. Igualmente, este modelo de Estado ejerce mayor inter-
acción e influencia sobre la sociedad civil y el mercado. 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 153 

«La sociedad del Estado del bienestar por otro lado, se caracteriza por un grado 
elevadísimo de articulación organizacional u asociacional, si se permite este par de 
términos malsonantes. Se trata de una sociedad organizada (o distribuida) en una can-
tidad casi inacabable de asociaciones, organizaciones, sociedades, grupos de presión, 
colegios profesionales, círculos, gremios, partidos, fundaciones, etc., todos los cuales 
pretenden, como es lógico, influir sobre las decisiones que adoptan los poderes pú-
blicos. Algunos autores hablan del renacimiento del ‘’corporativismo’’ y hay quien 
califica la situación de ‘’nuevo feudalismo’’, quizá con un sentido excesivo de la 
imaginería histórica. El grado de pluralismo en la sociedad del Estado del bienestar 
es un fenómeno causa y efecto al mismo tiempo del carácter benefactor del Estado» 
(Llano: 1988, 23). 

Ante el poder y pujanza de las nuevas corporaciones económicas que se enri-
quecen provocando enormes desigualdades sociales y económicas, y un empobreci-
miento progresivo de los países en vías de desarrollo. La concentración de la riqueza 
a escala global es cada vez más evidente y manifiesta. En las economías emergentes 
el papel y fortalecimiento del Estado social es de vital importancia para combatir las 
graves desigualdades sociales y polarización social. La grave crisis económica inter-
nacional que comenzó en 2008 demostró la incapacidad del capitalismo para regu-
larse y generar una mejora de distribución del empleo y la riqueza. La actual crisis 
financiera internacional nos demuestra que en oposición a las políticas neoliberales 
del Estado mínimo que ha triunfado, el modelo del Estado social o tercera vía cons-
tituye la única posibilidad de desarrollo económico, político y cultural. En definitiva, 
el Estado social o de bienestar consiste en un modelo de Estado mixto que combina 
la economía de libre mercado junto a un aparato fuerte gubernamental que regula y 
planifica dicha economía en función de una ampliación de prestaciones y servicios 
públicos. 

El capitalismo avanzado postindustrial no ha cumplido por sí sólo las funciones 
de socialización en el sentido de integración social, laboral y económica. De esta 
forma, el Estado ha realizado la tarea y la función de complemento amortiguador y 
el asegurador de la producción capitalista del mercado. En las sociedades capitalistas 
avanzadas el Estado tiene que intervenir complementariamente la economía con la 
finalidad de corregir las crecientes disfuncionalidades derivadas del juego libre del 
mercado. El mercado genera riqueza y empleo; pero no los distribuye bien, es decir, 
el mercado es un buen servidor, pero un pésimo amo porque no distribuye bien los 
frutos o resultados de la cooperación social. Igualmente, el mercado tiende a crisis 
estructurales periódicamente (crisis de 1929, 1972, 1994, 2008). En este sentido, el 
Estado desarrolla una actividad correctora y auxiliadora del capitalismo y «con la 
persistencia de crisis económicas no resueltas en el capitalismo avanzado, se pone de 
manifiesto que el reemplazo de funciones de mercado por funciones del Estado no 
alerta el carácter inconsciente del proceso económico global» (Habermas: 1986, 90) 



154 Rafael Enrique Aguilera Portales 

«Y es que la consabida crisis del Estado del Bienestar no es sólo ni fundamen-
talmente un atasco funcional, sino que remite a una complejidad cada vez menos 
abarcable con nuestros recursos intelectuales y operativos, a una ausencia de ‘’pano-
rama’’ para articular sobre él visiones comprensivas y proyectos viables. La falta de 
panorama, de capacidad de percibir totalidades con sentido, está conduciendo a una 
generalizada perplejidad» (Llano: 1988, 19-20). 

Las utopías políticas de izquierda habían preconizado un modelo de Estado so-
cial a través del crecimiento y desarrollo de políticas públicas (políticas sociales, cul-
turales y económicas), que implementasen una compensación y nivelación social en 
oposición a las graves diferencias económicas, sociales y culturales. La fuerte pola-
rización, estratificación, pobreza, criminalidad y desigualdad constituyen males en-
démicos que debemos erradicar en nuestras sociedades. A su vez, estas enormes 
desigualdades sociales y económicas son un excelente caldo de cultivo de la insegu-
ridad ciudadana y la proliferación del crimen organizado. La fórmula del Estado so-
cial o de bienestar constituye un panorama comprensivo y viable de transformación 
social y económica. 

En esta línea, los problemas derivados del crecimiento en el capitalismo tardío, 
que no son “fenómenos de crisis específicos de sistema” en cuanto crisis estructural 
no coyuntural han conducido a un cuestionamiento del Estado social o de bienestar. 
Los problemas ulteriores como la ruptura de equilibrio ecológico, la quiebra de la 
personalidad o sujeto (alienación) y la carga explosiva de relaciones internacionales 
(globalización); con los peligros de autodestrucción del sistema mundial que éstos 
conllevan (cambio climático, pobreza mundial, pandemias, agotamiento de recursos 
naturales, aumento de desigualdades sociales, explosión demográfica). Habermas 
analiza y estudia las tendencias de crisis específicas17 del sistema, dejando a un lado 
los fenómenos derivados del crecimiento capitalista, y trata de discernir cuatro ten-
dencias posibles: crisis económica, crisis de racionalidad, crisis de legitimación y 
crisis de motivación. 
En los últimos tiempos, el Estado de bienestar ha estado amenazado por políticas 
estrictamente monetaristas que subordinan la política social a una política económica 
basada en la lucha contra el déficit, deuda e inflación. Una supeditación o subordina-

17 Para Habermas la actual razón calculadora constituye una amenaza de “colonización del mundo 
vital” a través de los procesos de racionalización sistémica.  Las consecuencias que podemos ob-
servar del dictado o imperio de esta racionalidad tecnocientífica son: 1) la imposibilidad de juzgar 
racionalmente la realidad social; 2) Cosificación de las relaciones humanas; el hombre termina por 
ser un medio y un instrumento no un fin en sí mismo, el hombre se siente alienado en la moderna 
sociedad capitalista); 3) El ocaso del individuo (vacío, desencanto, soledad, nihilismo cínico...). El 
yo, sujeto epistémico de la modernidad, queda reducido a un yo débil, poco autónomo e absorbido 
por sistemas de influencia social y sistémica (hombre masa) 4) La irracionalidad de la democracia 
(despolitización, desideologización, apatía política, crisis de la relación ética-política, separación 
drástica entre bien particular-bien colectivo). 



La solidaridad como principio rector del Estado de bienestar 155 

ción que ha provocado el desmantelamiento de protecciones sociales y la privatiza-
ción progresiva y selectiva del Estado de bienestar. El Estado de bienestar con las 
lógicas electorales de los partidos políticos se ha convertido en un Estado clientelar, 
providencial y paternalista (Estado franciscano). Un Estado asistencialista o provi-
dencialista que ha tratado a duras penas de universalizar prestaciones sociales con 
una reducción de la intensidad y calidad de los mismos. El predominio de las políticas 
económicas monetaristas que se reducen exclusivamente a luchar contra la inflación 
monetaria y el déficit público de las cuentas del Estado. Estas políticas monetaristas 
se encuentran abocadas en muchos casos a pagar deuda externa e intereses altos de 
la deuda a costa de un grave deterioro y ausencia de políticas públicas contra la po-
breza, el desempleo, pensiones, la exclusión social, la falta de acceso a la vivienda, 
sanidad, educación y cultura. En este sentido, debemos transitar del Estado paterna-
lista clientelar a un Estado de justicia social o Estado de bienestar social. 
La hegemonía o dictadura del mercado capitalista se impone en oposición a las de-
mandas sociales urgentes de bienestar e inclusión social. Esta política basada en el 
asistencialismo que no genera un verdadero combate a la pobreza, junto a políticas 
monetarias de endeudamiento progresivo y falta de responsabilidad presupuestaria 
han generado agujeros negros en las cuentas públicas del Estado. 

10.1.6. La consolidación institucional del Estado de bienestar: nuevos retos 
y desafíos 

El Estado de bienestar materializa de forma tangible y empírica el conjunto de 
pretensiones o derechos, no sólo derechos políticos y civiles, sino económicos y so-
ciales conforme a una legitimidad constitucional basada en los principios y valores 
de igualdad, libertad y solidaridad. Estos valores superiores del ordenamiento jurí-
dico y político inspiran la elaboración y diseño de Políticas Públicas del Estado, al 
igual que el conjunto de legislaciones. Por ello, el Estado de bienestar, convierte las 
pretensiones de igualdad en obligaciones positivas de los poderes públicos y hace 
recaer sobre ellos la responsabilidad de garantizar a todo ciudadano, unos ingresos 
mínimos y la cobertura universal de los servicios sociales de educación, sanidad, vi-
vienda y pensiones de vejez. El Estado de bienestar manifiesta, así, un mayor índice 
de confianza y legitimación social y democrática que los anteriores modelos de Es-
tado (absoluto, liberal, democrático…) en la medida que asume la responsabilidad de 
generar unos servicios sociales mínimos que garanticen la cohesión e integración so-
cial y ciudadana. La sociedad se muestra dispuesta a invertir en las Políticas Públicas, 
mayores dosis de confianza y, a cambio, a hacerle cada vez más responsable de la 
solución de aquellos problemas. Sus principales objetivos podrían señalarse que son: 

1) Protección y aseguramiento de los ciudadanos contra riesgos de enfermedad, 
discapacidad física o psíquica o desempleo.

2) Redistribución de los recursos y rentas para generar igualdad de oportunida-
des a todos los ciudadanos por igual.



156 Rafael Enrique Aguilera Portales 

3) Intervención subsidiaria, cuando las redes de protección tradicional —como
la familia— faltan por ejemplo ancianos o individuos viven en soledad.

4) Adecuación de la renta de los ciudadanos a lo largo de ciclo vital. El derecho
fundamental a una renta básica para los sectores más necesitados.

5) Combatir la pobreza y la desigualdad económica a través de una protección
social y bienestar básico. (procura existencial, alimentación, acceso vi-
vienda, educación, sanidad, pensiones…).

La existencia de ciertos servicios más o menos amplios de ciertos bienes socia-
les como salud, educación, pensiones, que pretenden como objetivo fundamental 
combatir la pobreza y reducir la desigualdad social y económica. 



11. La expropiación del bienestar desde una perspectiva de género
Jezabel Lucas-García y Siro Bayón-Calvo 

Desde hace décadas la teoría crítica feminista ha trabajado para estudiar, anali-
zar, visibilizar y denunciar aspectos relacionados con las diferencias existentes entre 
las responsabilidades que mujeres y hombres han asumido en la esfera pública y pri-
vada de las sociedades industrializadas que nacen en la modernidad. Algunas de las 
principales tesis describen a las mujeres como instrumentos para fin de otros (Beau-
voir, 1969; Nussbaum, 2002), hablan de la opresión/explotación/expoliación del tra-
bajo de las mujeres (Carrasco, Díaz, Marco, Ortiz y Sánchez: 2014; Federici: 2016; 
Federici en Barjola: 2018; Jónasdóttir: 1993; Lagarde: 2011), del sesgo de sexo-gé-
nero que existe en las instituciones de las sociedades en las que se ven insertas (Ca-
rrasco: 1997; Lucas: 2013), de la despreocupación de los gobiernos ante las 
intensidad de la actividad del cuidado que realizan las mujeres (Moreno y Marí-
Klosé: 2016) e incluso de la deuda patriarcal o deuda de cuidados que evidencia la 
diferencial carga de trabajo que las mujeres soportan con respecto a los hombres (Ca-
rrasco et al.: 2014). Este trabajo recoge estas argumentaciones teóricas y continúa 
fundamentando estas premisas de partida desde el concepto denominado expropia-
ción del bienestar. Una expropiación cuya genealogía se ha visto retratada desde los 
orígenes de los Estados del bienestar occidentales (Lucas-García y Bayón-Calvo: 
2017). 

El Diccionario de la Real Academia Española define expropiar como el acto de 
«privar a una persona de la titularidad de un bien o un derecho, dándole a cambio una 
indemnización. Se efectúa por motivos de utilidad pública o interés social previstos 
en las leyes» (RAE: 2014). Esta definición da pie a la consideración de afirmar que 
las mujeres se responsabilizan casi en exclusiva de los cuidados en sus unidades 
convivenciales, en un ejercicio que redunda no solamente en aquellos miembros 
que pertenecen a éstas, sino también en beneficio de la sociedad en su conjunto sin 



158 Jezabel Lucas-García y Siro Bayón-Calvo 

apenas indemnización, es decir, sin reconocimiento y visibilidad social, ni recom-
pensa material. 

Este capítulo trata de dar cuenta del ejercicio expropiador que los Estados del 
bienestar ejercen sobre las mujeres, sobre todo aquellos que poseen un mayor grado 
de familiarismo, y determinar algunos de los agravios que conlleva desempeñar estas 
actividades. 

11.1. Mujeres y Estados de Bienestar mediterráneos: La institucionalización de 
la expropiación 

Existe un amplio consenso académico a la hora de establecer un régimen de 
bienestar mediterráneo o vía media ubicada entre los modelos bismarckianos y los 
beveridgeanos (Ferrera: 1996; Moreno: 2000 y 2002; Moreno y Marí-Klose: 2016; 
Sarasa y Moreno: 1995). Este modelo, no considerado inicialmente en la tipología 
clásica propuesta por Esping-Andersen (1990), se basa fundamentalmente en las si-
guientes características diferenciales (Moreno: 2000, 96; Moreno: 2006; Moreno y 
Marí-Klose: 2016): Necesidades y estilos de vida diferentes, donde se destaca la dis-
tribución de los recursos dentro de las unidades convivenciales, la tendencia a la con-
centración de propiedad por parte de las personas mayores y la tardía emancipación 
juvenil. Microsolidaridad familiar: la familia juega un papel crucial como sistema de 
provisión solidaria de recursos, y dentro de ella, la figura de las supermujeres meri-
dionales, cuyo rol resulta determinante. Conjunción entre universalismo y selectivi-
dad, cuyo resultado es la existencia de un mercado laboral polarizado que genera 
personas con un alto nivel de protección y personas que dependen considerablemente 
de la economía sumergida y que se encuentran generalmente en procesos de vulne-
rabilidad social. Compartir experiencias de gobiernos autoritarios ubicados históri-
camente en el siglo XX. El importante papel de la Iglesia como proveedora de 
bienestar. Retrasos en los procesos de industrialización con respecto al resto de paí-
ses europeos. Y la última característica diferencial apuntada por otros autores consiste 
en la coexistencia de una tasa baja de fecundidad unido a una reducida tasa de acti-
vidad, lo que afecta fuertemente a la sostenibilidad de la provisión de bienestar (Fer-
nández y Tobío: 2005; Trifiletti: 1999). 

España, junto a Italia, Grecia y Portugal, constituye uno de los máximos expo-
nentes de este tipo de régimen del bienestar. Otra característica añadida del caso es-
pañol es su desarrollo tardío, a partir de los años 70, tras un largo periodo dictatorial 
(Leibfried: 1993; Moreno: 2000, 2001 y 2002; Rodríguez Cabrero: 1997 y 2004). 

Las mujeres han sufrido desventajas sistemáticas en el acceso a derechos a lo 
largo de la historia, produciéndose este acceso de forma más tardía y con una cober-
tura desigual (Lucas-García y Bayón-Calvo: 2017; Montagut: 1996). Este hecho con-
tinúa produciéndose en el desarrollo del Estado del bienestar en España, ya que, desde 
sus orígenes, se vinculan los derechos sociales a los rendimientos del trabajo, consa-
grando la idea de familia tradicional y heteronormativa en la que el sujeto de derechos 



La expropiación del bienestar desde una perspectiva de género 159 

es el cabeza de familia (generalmente hombres) y el resto de miembros disfrutan sub-
sidiariamente de los mismos (Sainsbury: 1994). A pesar de ello, el Estado de Bienes-
tar en España se consolida en los años 80, aunque este proceso no está exento de 
contradicciones, presiones privatizadoras y condicionantes económicos estructurales 
(Del Pino y Rubio: 2016; Rodríguez Cabrero: 2004). Durante los años 90 este pro-
ceso sufre un periodo de contención del gasto social y la consecuente reducción de la 
intensidad protectora. A partir del año 2004 se desarrollan diversas leyes de atención 
y protección a distintos colectivos sociales, aunque esta expansión se ve frenada por 
la irrupción de la crisis económica a partir de 2007. Aun así, durante las últimas dé-
cadas se desarrollan legislaciones que intentan combatir la discriminación y promo-
ver la igualdad entre mujeres y hombres (León y Migliavacca: 2013). 

A pesar del desarrollo y consolidación del Estado del Bienestar, las políticas 
sociales no corrigen las desigualdades de género (Carrasco: 1997), se desprovee a las 
mujeres sistemáticamente del acceso al bienestar social, en un ejercicio que puede 
constituir una expropiación de facto. A continuación, se desarrollan tres aproxima-
ciones que sirven de guía para la fundamentación de la tesis central del capítulo. 

En primer lugar, existen autoras que hacen referencia al escaso reconocimiento 
e incluso invisibilización del trabajo de cuidados (Carrasco: 1997; Comas: 2000; Or-
loff: 1996). Ello se debe a una conjunción de factores que pasan por la implementa-
ción de políticas sociales insuficientes a la hora de aliviar las necesidades de cuidados 
del entorno doméstico, a la opacidad analítica intrínseca de estas actividades por 
desarrollarse en espacios de la esfera privada, a la naturalización de los cuidados 
como condición asociada a la feminidad desde constructos culturales conservadores 
que continúan vinculando cuidados y mujeres, y a la percepción popular de no con-
siderar cuidar como un trabajo (Del Pino y Rubio: 2016; Haberkern, Schmid y 
Szydlik: 2015). A partir de la producción científica desde la teoría crítica feminista 
Esping-Andersen (2000 y 2008) recoge algunas de estas argumentaciones y toma en 
consideración los cuidados incluyendo los conceptos de familiarismo y desfamiliari-
zación en su clasificación de Estados del Bienestar, cuestión también abordada por 
Daly (2011). Estos estudios sitúan al Estado español dentro del conjunto de países 
más familiaristas, es decir, aquellos que confían a la familia un conjunto amplio de 
obligaciones de bienestar. 

En segundo lugar, y tomando como referencia el concepto de ciudadanía mars-
halliana (Marshall: 1950) y sus tres ejes fundamentales —derechos civiles, derechos 
políticos y derechos sociales— también se han visto agraviados en el caso de las mu-
jeres. A modo de ejemplo, como explican Lucas-García y Bayón-Calvo (2017), las 
mujeres han ostentado menos propiedades (derechos civiles), han estado infrarrepre-
sentadas en cargos directivos tanto en el sector público como en el privado (derechos 
políticos) y han tenido un estatus subordinado al cabeza de familia a la hora de per-
cibir prestaciones sociales (derechos sociales). Así, las mujeres han accedido a estos 
derechos de forma tardía y precaria (Bottomore: 1998); Hernes (2003) y Montagut 



160 Jezabel Lucas-García y Siro Bayón-Calvo 

(1996) han señalado que esta falta de reconocimiento de derechos se ha debido prin-
cipalmente a la ausencia de mujeres en el poder político. 

En tercer lugar, varias autoras (Carrasco: 1997; Montagut: 1996) critican la con-
cepción masculina de trabajo mercantil, poniendo de relieve la desmer-cantilización 
femenina. En este sentido, subrayan que la ausencia de vinculación mercantil genera 
situaciones de dependencia económica que socaba la autonomía y protección de las 
mujeres respecto al mercado. Salido y Moreno (2012) señalan que la situación laboral 
femenina en España se caracteriza por unas bajas tasas de participación en el mercado 
de trabajo condicionadas siempre por la mayor participación en las tareas vinculadas 
a los cuidados en el hogar. 

En definitiva, el Estado del Bienestar mediterráneo confiere a las mujeres un 
papel secundario: en el hogar como cuidadoras sin remunerar, invisibilizadas y sin 
reconocimiento; y en la sociedad civil, como titulares subsidiarias de derechos socia-
les (León y Salido: 2016). 
 

11.1.1. La expropiación del bienestar 
En el apartado anterior se intenta fundamentar el concepto de expropiación del bie-
nestar que sufren las mujeres a partir de la ausencia de reconocimiento material y 
social de su contribución al bienestar de la ciudadanía en su conjunto, una deuda pa-
triarcal (Carrasco et al.: 2014) que continúa perpetuándose y reformulándose en el 
siglo XXI. En la actualidad, la división sexual del trabajo es claramente manifiesta 
con la consabida violencia intrínseca que esta asignación generizada provoca, inclu-
yendo nuevas fórmulas de biopoder (Boyer: 2012; Foucault: 1978). Como sugiere 
Silvia Federici: «Mucha de la violencia desplegada está dirigida contra las mujeres, 
porque, en la era del ordenador, la conquista del cuerpo femenino sigue siendo una 
precondición para la acumulación de trabajo y riqueza, tal y como lo demuestra la 
inversión institucional en el desarrollo de nuevas tecnologías reproductivas que, más 
que nunca, reducen a las mujeres a meros vientres» (Federici: 2016, 35). 
 

11.1.1.1. Sociedad industrial capitalista y división sexual del trabajo: 
una fórmula ponzoñosa para las mujeres 

La expropiación del bienestar se puede explicar a partir de dos dimensiones fun-
damentales: por un lado, la dimensión productiva, determinada por un análisis su-
cinto de las particularidades del mercado laboral español y, por otro lado, la 
dimensión reproductiva, considerando las principales características de la actividad 
de los cuidados desde una perspectiva feminista. 

En primer lugar, se considera que el Estado del bienestar familiarista implemen-
tado, en mayor o menor grado, dentro del Estado español, no interviene en la elimi-
nación de las desigualdades entre las mujeres y los hombres. Las mujeres van a estar 
supeditadas a un modelo de protección social que conserva y perpetúa un sesgo de 



La expropiación del bienestar desde una perspectiva de género 161 

género que invisibiliza la contribución de las mujeres al bienestar social general a 
partir del ejercicio de cuidados. 

Además, cuando las mujeres participan en el mercado laboral, constituyéndose 
en muchas ocasiones la denominada doble jornada laboral (Balbo: 1978; Carrasquer: 
2009; Goñi-Legaz, Ollo-López y Bayo-Moriones: 2010), se comprueba como en mu-
chos de los ámbitos productivos más precarizados vemos sobrerrepresentadas a las 
mujeres (Carrasquer y Torns: 2007; Gálvez y Rodríguez: 2013; Torns y Recio: 2012; 
Worth: 2015; Young: 2010). Éstas ocupan: «los malos trabajos, transitorios, inesta-
bles y sin futuro en todos los sectores, pero fundamentalmente en los sectores más 
degradados del sector servicios […] además, han estado sometidas sistemáticamente 
a una opresiva violencia simbólica que supone la aceptación, por parte de las vícti-
mas, de su condición de figuras secundarias o transitorias en el mercado de trabajo» 
(Alonso: 2007, 102). 

El mundo del empleo se complejiza con la globalización neoliberal. Los grupos 
laborales se dualizan, diferencian y fragmentan. En el caso de las mujeres, aparece 
por un lado un segmento de jóvenes mujeres que consiguen acceder a puestos de alta 
cualificación gracias a poseer un alto grado de capital social y humano (Alonso: 
2007), posiciones que hubiesen sido inimaginables para generaciones precedentes. 
Pero, por otro lado, el mayoritario, nos encontramos con mujeres cuyos empleos van 
a estar permanentemente asociados al calificativo de precariedad. Son mujeres «que 
no pueden escapar del corto plazo y de la contractualización precaria de por vida, 
petrificadas en los malos empleos del comercio y la hostelería, las cajas de los hiper-
mercados y los servicios y cuidados domésticos» (Alonso: 2007, 115). 

Las medidas de ajuste estructural acentúan la responsabilidad familiar de mu-
chas mujeres, viendo cómo se recortan los programas sociales de las que eran bene-
ficiarias y que aliviaban (nunca eliminaban) algunas de sus obligaciones en la esfera 
doméstica. Otro efecto a tener en cuenta es la disminución del porcentaje de empleo 
público, una medida que tiene una especial relevancia para las mujeres ya que tradi-
cionalmente ha desempeñado un papel de sector refugio (Larrañaga, Jubeto y De la 
Cal: 2011). Las políticas neoliberales significan «mucho más trabajo gratuito y mu-
cho más trabajo mal pagado; además, la lógica excluyente implícita en el neolibera-
lismo ha empobrecido más a los pobres, que en su mayoría son mujeres» (Cobo: 
2007, 298). 

Provenimos de una sociedad industrial mantenida sobre un mercado laboral ba-
sado en la división sexual del trabajo, un sistema heredado fundamentalmente de la 
industrialización (Amorós: 1995). El sistema de provisión de bienestar que se ins-
taura en esta etapa se configura subsidiariamente a él. La esfera de lo público (repre-
sentada fundamentalmente por hombres) y la esfera de lo privado (orientada a las 
mujeres), así como las funciones que se relacionan con cada una de ellas, permanecen 
contrapuestas, separadas y jerarquizadas (Amorós y de Miguel: 2007). La lógica in-
mersa en la división sexual del trabajo plantea que los hombres accedan al mercado 



162 Jezabel Lucas-García y Siro Bayón-Calvo 

laboral realizando el denominado trabajo productivo y, con el salario que obtengan, 
proporcionen bienestar material a las unidades familiares en las que están integrados. 
Las mujeres, por su parte, confieren bienestar a sus familias a partir de la asunción 
del trabajo reproductivo o de la reproducción, desempeñando actividades que com-
prenden: «Las tareas de auto-manutención, aquellas encaminadas al mantenimiento 
y cuidado del hogar, las tareas orientadas al cuidado de los miembros de la familia 
convivan o no en el hogar, el conjunto de actividades realizadas como mediación 
entre la familia y el conjunto de servicios que ofrecen el estado y las instituciones 
públicas o, el conjunto de tareas de responsabilidad y ejecución derivadas de la ges-
tión de lo doméstico y las actividades de lo que puede denominarse tareas de repre-
sentación conyugal» (Carrasco: 1997, 60). 

El trabajo de cuidados no reporta compensaciones económicas, circunstancia 
que acarrea una serie de consecuencias negativas para la vida de las personas que lo 
efectúan, como la falta de poder en las relaciones afectivo sexuales y/o la autonomía 
dentro de las unidades convivenciales, así como la dificultad de acceso a un sistema 
de protección social que se encuentra fuertemente basado en las contribuciones pro-
ductivas. Ello se evidencia en algunos datos que reflejan la idea de que el mercado 
laboral refuerza y promueve la división sexual del trabajo del que más tarde se nutre 
el sistema de protección social. Por ejemplo, para el año 2016, dentro de las exceden-
cias por el cuidado de familiares, el 84,04% fue realizado por mujeres, mientras que 
en el caso de las excedencias por cuidado de hijos/as, este porcentaje asciende al 
92,63% (Lucas-García y Bayón-Calvo: 2017). 

 
11.1.1.2. ¿Por quién doblan las campanas? Resignificación de los cui-

dados 
Bajo la premisa del poema de John Donne en 1624 (1987, versión A. Raspa) los 

seres humanos, como seres sociales, se encuentran interconectados y necesitan de 
ayuda mutua para poder sobrevivir, principio que desde la economía critica en pos-
turas universalistas (Doyal y Gough: 1994; Nussbaum: 2002; Sen: 1995) también 
mantienen. Carrasco (2004) subraya que uno de los objetivos prioritarios que deben 
asimilar las distintas sociedades es centrarse en conseguir la subsistencia de las per-
sonas que en ella habitan, un precepto que está relacionado inevitablemente con el 
cuidado. Por este motivo no se debería aseverar que el cuidado de las personas es un 
coste que hay que asumir «sería absurdo que nos planteáramos como un coste el 
mantenernos a nosotros y nosotras mismas» (Carrasco: 2004, 33). Y, sin embargo, 
esto sucede: los cuidados, la educación, la sanidad, los servicios sociales, no se asu-
men por buena parte de la población como una inversión o una forma de provisión 
de bienestar social, sino como un coste cuya asunción pública se está convirtiendo en 
insostenible. 

El trabajo de cuidados (entre los que, como veremos, podemos incluir las tareas 
domésticas) no está estructurado bajo las relaciones de producción, pero, a pesar de 



La expropiación del bienestar desde una perspectiva de género 163 

ello, el capitalismo se nutre de este, externalizando y ocultando los costes del trabajo 
de cuidados cuya responsabilidad recae fundamentalmente en las mujeres (Carrasco: 
2004; Carrasco, Borderías y Torns: 2011; Lagarde: 2004; Mellor: 2011). 

La economía clásica colabora para que las fronteras entre esfera productiva y 
reproductiva sean más sólidas, pero las transformaciones sociales, culturales, políti-
cas y económicas que se suceden en los siglos XX y XXI generan una serie de crisis 
entre las que se encuentra la crisis de los cuidados: «La crisis de los cuidados se 
entiende como un complejo proceso de reorganización de los trabajos de cuidados, 
que continúa descansando mayoritariamente sobre las mujeres, pero que cada vez 
más es incapaz de responder a las necesidades de cuidados de las personas, estructu-
rándose de forma precarizada y discriminatoria ya que mantiene la misma estructura 
de desigualdades sociales tradicionales» (Carrasco et al.: 2011, 55). 

Los cuidados se resignifican, gradualmente dejan de plantearse solamente en la 
esfera privada para entrar en el espacio público. Desde las instituciones sociales se 
implementan políticas para ofertar servicios, programas y ayudas a personas depen-
dientes. A nuestro alrededor se construyen residencias de larga duración, residencias 
temporales, centros de día y apartamentos tutelados, entre otros. Esta institucionali-
zación (aunque nunca lo suficiente como para eliminar la carga de las unidades con-
vivenciales) implica un debilitamiento de las fronteras anteriormente concebidas y 
conlleva el reconocimiento de nuevas redes dentro de estos espacios y otras vincula-
ciones sociales, no tan relacionadas con la consanguinidad o el parentesco, sino con-
cebidas como relaciones profesionales de cuidados entre las personas receptoras y las 
proveedoras. 
 

11.1.1.3. Dimensiones y características de los cuidados 
Se tiende a considerar que cuando se realiza el trabajo de cuidados, general-

mente se ejerce sobre aquellas personas que de una forma u otra tienen limitada su 
autonomía, pero también se ejerce sobre personas adultas sanas. La consecuencia de 
esta confusión es que los límites entre actividades de tipo doméstico y las de cuidados 
sean difusas (Garrido: 2004). Al mismo tiempo, el trabajo de cuidados es una activi-
dad que puede desarrollarse tanto en la esfera pública como en la privada. Así, Carol 
Thomas (2011), en un intento de reconceptualizar y deconstruir el concepto, intro-
duce todas las posibilidades que se pueden encontrar al realizar esta actividad, y por 
trabajo de cuidados establece: «la prestación remunerada o no remunerada de apoyo 
en la cual intervienen actividades que implican un trabajo y estados afectivos. Los 
prestan principal, aunque no exclusivamente, mujeres, tanto a personas adultas sanas 
como a personas dependientes y a los niños y niñas, en la esfera pública o en la esfera 
doméstica, y en la diversidad de marcos institucionales. Todos los tipos de relaciones 
de cuidados entran dentro de los límites de tal concepto: las diferentes formas de 
cuidados familiares; el cuidado de niñas y niños en diferentes contextos; muchas ac-



164 Jezabel Lucas-García y Siro Bayón-Calvo 

tividades de los servicios sociales, servicios de atención de salud y servicios de vo-
luntariado; y tanto los servicios que se prestan en el sector privado como los que se 
prestan en el sector público» (Thomas: 2011, 169-170). 

Esta definición sirve como instrumento para delimitar el término en el desarrollo 
de la expropiación del bienestar, de tal manera que el presente capítulo se adscribe a 
una parte muy concreta del trabajo de cuidados definido por Thomas (2011), se centra 
en «aquellos cuidados de apoyo no remunerados, que prestan principal, aunque no 
exclusivamente, las mujeres, tanto a personas adultas sanas como a dependientes, 
niños y niñas, en la esfera doméstica/privada, manteniendo una relación económica 
no salarial y desarrollada especialmente en los hogares». Ciertamente, es una selec-
ción restringida, pero la determinación analítica de este enfoque de la expropiación 
lo exige. La mayor parte de las mujeres ayudan a sustentar el Estado del bienestar a 
través de un trabajo de cuidados no remunerado en los hogares, tarea que les obliga 
a renunciar al desarrollo de trayectorias laborales sólidas y aumenta su dependencia 
de los demás miembros de la unidad convivencial. Más tarde, no reciben la contra-
prestación necesaria para poder cubrir sus necesidades sociales, porque el sistema de 
provisión se construye de manera subsidiaria al mercado laboral, lo que les genera 
una cobertura desigual frente a aquellas personas (generalmente hombres) que sí han 
estado mercantilizadas de manera más estable. 

Un aspecto importante, por el que el trabajo de cuidados supone una gran exi-
gencia para las personas que lo desempeñan, es la atención que implica. A pesar de 
que las mujeres dedican mucho tiempo a las tareas domésticas, es el trabajo de cui-
dados el que más les limita (Himmelweit: 2004, 2011). Los cuidados suponen un 
conjunto de tareas con unas características muy específicas, entre las que podemos 
subrayar la instantaneidad y urgencia, la personalización dependiendo de sus recep-
tores o el componente emocional que supone una relación interpersonal. En defini-
tiva, un trabajo extremadamente complejo (Murillo: 2004). 

Las sociedades modernas occidentales han ido construyendo la subjetividad 
masculina y femenina a través de los mecanismos de socialización expropiadora para, 
entre otros objetivos, orientarse hacia la consecución de la división sexual del trabajo. 
Por ello, no es de extrañar que el tiempo dedicado a tareas propias del hogar y la 
familia sea mucho mayor en el caso de las mujeres. Así, la Encuesta de Usos del 
Tiempo (Instituto Nacional de Estadística: 2011), realizada en 2009-10, revela que 
las mujeres emplean el triple de tiempo que los hombres en actividades culinarias, o 
más del doble en el caso de actividades de mantenimiento del hogar. La desigual 
socialización es un ejercicio expropiador en sí mismo, ya que genera una serie de 
desigualdades sociales a las que deben hacer frente multitud de mujeres a diario: «La 
división sexual del trabajo construye la subjetividad femenina orientada al cuidado, a 
la conexión con las demás personas, a la disposición a satisfacer las necesidades aje-
nas. Esa disposición comporta que el otro, además de ser objeto de preocupación, sea 
instrumento de realización y de confirmación de la valía de la mujer. La organización 



La expropiación del bienestar desde una perspectiva de género 165 

sexista del trabajo, construye también la subjetividad masculina que complementa la 
femenina. Hace al hombre y lo hace dispuesto a realizar sus objetivos, a eliminar 
obstáculos para conseguirlo, a movilizarse en la defensa de las personas más débiles. 
En suma, construye una subjetividad movilizada hacia la provisión y la protección, 
comprometida con la cura y no con el cuidado, que favorece el desarrollo de concep-
ciones universalistas, separadas del contexto, orientadas a la resolución de los pro-
blemas y no a la valoración del impacto de los problemas o las dificultades en las 
vidas de la gente concreta. No pretendemos que se trate de subjetividades mutua-
mente excluyentes, una misma persona participa de rasgos propios de la feminidad y 
de la masculinidad. Ahora bien, si podemos hablar de sexismo es porque tendencial-
mente, en las mujeres predomina un cierto tipo de rasgos y se espera de ellas que los 
tengan, mientras que en los hombres son otros rasgos que prevalecen y se espera de 
ellos que les caractericen» (Izquierdo: 2004, 121). 

Habitualmente los cuidados se realizan en la esfera doméstica a miembros de la 
propia unidad familiar, lo que les dota de un cierto contenido moral y en consecuencia 
de una obligatoriedad, «entran dentro de las obligaciones de parentesco» (Del Valle: 
2004, 42). Muchas mujeres, a partir de su socialización generizada/expropiadora, 
conciben que deben responsabilizarse de estas tareas generándose así un gran senti-
miento de culpabilidad cuando las circunstancias se lo impiden. Se naturaliza el he-
cho de que sean las mujeres las que se responsabilicen del cuidado, es cotidiano y 
normal que sean ellas las que dispongan de bajas maternales, excedencias o días li-
bres para poder cuidar a sus seres queridos. Esta disponibilidad, así como las habili-
dades y conocimientos que este ejercicio requiere, se presupone innata y no como 
producto de una socialización primaria donde a niñas y a niños se les asignan roles 
diferenciados. 

En las sociedades mediterráneas aún permanecen arraigados valores conserva-
dores que consideran el trabajo productivo de las mujeres como un complemento del 
salario que percibe la pareja masculina, incluso en aquellas circunstancias en las que 
su sueldo es necesario para el mantenimiento de la unidad convivencial (González, 
Jurado y Naldini: 2000; Moreno: 2005; Symeonaki y Filopoulou: 2017). 

En este marco normativo y a nivel institucional, el Estado del bienestar se bene-
ficia de la socialización expropiadora no generando las suficientes infraestructuras y 
políticas sociales de atención a los cuidados. Existen aún hoy un amplio espectro de 
mujeres que asumen con resignación y naturalidad la obligación de cuidar, e incluso 
defienden esta responsabilidad como elección individual. Sin embargo: «la ética tra-
dicional femenina del cuidado no se basa en una opción realizada por cada mujer, 
sino que se trata de una imposición basada en la virtud femenina por excelencia, la 
abnegación, que se da por supuesta (ni siquiera es una virtud) y es obligatoria» (Es-
teban: 2004, 74). 



166 Jezabel Lucas-García y Siro Bayón-Calvo 

A pesar del grado de exigencia y cualificación que los cuidados suponen, cuando 
las mujeres lo desarrollan en el mercado laboral, se convierten en empleos mal paga-
dos, catalogados dentro de las profesiones de baja cualificación e incluso ejercidos 
en la economía sumergida, lo que los desprestigia como profesión. En ocasiones, es-
tos empleos están incluso peor pagados que otras ocupaciones también feminizadas 
y circunscritas dentro de las mismas bajas cualificaciones, como son la hostelería o 
el comercio (Carrasco et al.: 2011). La precariedad laboral que implica realizar estas 
actividades aumenta la presencia de mujeres migrantes en el sector. Mujeres que con 
un alto grado de inseguridad e inestabilidad laboral ejercen estos empleos, asidua-
mente dentro de la economía sumergida, produciéndose así mayores desigualdades 
sociales entre las propias mujeres. Por estos motivos, desde Europa se han establecido 
una serie de recomendaciones con la finalidad de paliar los efectos negativos que 
suponen realizar los cuidados dentro de la esfera laboral (European Foundation for 
the Improvement of Living and Working Conditions: 2006). Entre estas recomenda-
ciones se destacan la necesidad de mejorar los horarios laborales para compaginar 
mejor la vida laboral, familiar y personal, aumentar los salarios en este sector, reva-
lorizar las categorías profesionales, ampliar la presencia de hombres sin que por ello 
se genere una mayor segregación vertical y reformar las condiciones laborales en el 
caso de mujeres migrantes. 

Las consecuencias negativas de los cuidados no sólo se encuentran en el mer-
cado laboral, en la esfera doméstica también se presentan perjuicios que pueden cla-
sificarse en cinco puntos sustanciales:  

1) Dificultades y conflictos derivados de las relaciones interpersonales que la 
actividad comporta y que se manifiestan de manera diferencial atendiendo 
al rol de cuidados desempeñado (Izquierdo: 2004, 119-154). La persona que 
los realiza puede adoptar frecuentemente una actitud abusiva, aprovecharse 
de las dependencias de los/as receptores generando nuevas necesidades para 
así mantener el estado de dependencia. De hecho, no se puede obviar que en 
estas relaciones existen situaciones de maltrato. También es necesario des-
tacar que cuidar provoca un desgaste físico y emocional importante. La pre-
disposición o situación de alerta permanente (Himmelweit: 2004 y 2011) 
puede resultar agotadora y este desgaste deriva en una percepción de la per-
sona receptora como aprovechada o tirana18. Con respecto a la recepción de 
los cuidados, aparecen sentimientos contradictorios, en unas ocasiones de 
agradecimiento ante las atenciones recibidas y, en otras, de resentimiento, 
emociones y sentimientos derivados del impedimento de poder saldar la 

  
18 El Libro Blanco de la Dependencia destaca que el 64,1% de cuidadoras declaran haberse visto 
obligadas a reducir su tiempo de ocio y no poder irse de vacaciones por tener que cuidar (Ministerio 
de Trabajo y Asuntos Sociales: 2004). 



La expropiación del bienestar desde una perspectiva de género 167 

deuda contraída. Esta situación puede subvertir en una devaluación del re-
conocimiento de los cuidados procurados y en reacciones hostiles ante quien 
los proporciona.  

2) Escasa mercantilización/Mayores dificultades de acceso a la protección so-
cial. Procurar cuidados exige tiempo, tiempo que no se puede destinar a otras 
actividades. Esta circunstancia provoca que muchas mujeres mantengan tra-
yectorias laborales inestables y por tanto la protección social que reciben sea 
más precaria que la de aquellos que poseen una mayor permanencia en sus 
ocupaciones productivas (hombres en su mayoría). Las menores tasas de ac-
tividad y ocupación que soportan las mujeres repercuten también en su inte-
gración social, ya que se considera que la integración laboral continúa siendo 
una condición necesaria para la obtención de unos ingresos suficientes y es-
tables y esto repercute en su inserción dentro de la sociedad (Zubero: 2009). 

3) Dependencia. No obtener de manera periódica unos ingresos suficientes y 
estables genera dependencia, pérdida de poder para con los demás miembros 
de la unidad convivencial y, en el caso de aquellas mujeres que no cuenten 
con el apoyo y la protección de éstos y al no haber obtenido rendimientos de 
trabajo suficientes, basarán su dependencia en las instituciones sociales co-
rrespondientes (servicios sociales y seguridad social a partir de pensiones no 
contributivas principalmente). 

4) Desvalorización. Cuidar es un trabajo que se percibe como natural, lo que 
produce una desvalorización de la actividad entendida no sólo por quienes 
reciben los cuidados, sino también por aquellos/as que los procuran. 

5) Mala salud. Las personas que procuran cuidados observan como su salud se 
resiente. Así en el Libro Blanco de la Dependencia las personas entrevista-
das admiten encontrarse a menudo cansadas en un 51,2% de los casos, el 
32,1% se sienten deprimidas y el 28,7% piensa que las tareas que realizan 
están deteriorando su salud (Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales: 
2004). 

 
11.1.2. A modo de propuesta: La socialización de los cuidados frente a la 

socialización expropiadora 
Actualmente la globalización y los denominados Nuevos Riegos Sociales 

(NRS) se encuentran entre los principales retos a los que se enfrenta los Estados del 
bienestar en el mundo, habiendo sido más acusados a partir de 2008 con el desarrollo 
de la crisis económica. Entre los principales NRS (Bonoli: 2007; Del Pino y Rubio: 
2016) se pueden subrayar el problema de la conciliación de la vida personal, laboral 
y familiar, la vulnerabilidad social de las personas mayores y las familias monoma-
rentales/monoparentales, poseer competencias laborales obsoletas para los sistemas 
de producción contemporáneos, la insuficiente cobertura de la protección social, o 



168 Jezabel Lucas-García y Siro Bayón-Calvo 

las presiones migratorias. La mayor parte de estos riegos, sino todos, exigen un espe-
cial interés si se analizan desde una perspectiva de género, ya que son predominante-
mente mujeres las que sufren las consecuencias negativas de verse insertas en ellos. 

En el Estado del bienestar español, a partir de la crisis económica, se ha produ-
cido un repunte de la familiariarización «la crisis se ha llevado por delante derechos 
sociales y servicios que no habían acabado de consolidarse […] promoviendo una 
refamiliarización del cuidado (que recae sobre todo en las espaldas de las mujeres)» 
(Moreno y Marí-Klose: 2016, 157). En muchos hogares en los que están empleados 
los dos miembros de la pareja19 los cuidados los realizan predominantemente las mu-
jeres gratis et amore. 

Esta refamiliarización forma parte de la socialización expropiadora de la que 
trata el apartado anterior. Como asegura Mary Mellor (2011) la premisa de la econo-
mía neoliberal vuelve a ser externalizar el trabajo de cuidados en las familias (muje-
res) y, sólo si existe presupuesto suficiente internalizarlo a partir de medidas 
institucionales o de la beneficencia a partir de impuestos o donaciones. 

Frente a la socialización de la expropiación, la teoría critica feminista propone 
la socialización de los cuidados, organización social del cuidado (Torns: 2008), o 
Social Care (Daly y Lewis: 2011). Generalizar la responsabilidad de cuidar a la ciu-
dadanía en su conjunto con independencia del modelo de unidad convivencial en el 
que se vean insertas las personas que lo provean. Un modelo de Estado perfeccionista 
(Izquierdo: 2004), basado en la obtención del bienestar de la población y que deter-
minaría cuáles son las necesidades básicas a cubrir y las formas más satisfactorias de 
conseguirlo. En definitiva: «Un bienestar que sólo puede alcanzarse si se organiza 
socialmente el cuidado cotidiano de las personas más allá de que convivan o no en 
un núcleo familiar durante los periodos del ciclo de vida en los que no se goza de 
autonomía personal. Ello va a depender, sin lugar a dudas, del volumen de riqueza y 
de los distintos grados de desarrollo que el Estado del Bienestar presenta en los países 
europeos» (Carrasco et al.: 2011, 42). 

  
19 Se tiene en cuenta la referencia de pareja heteronormativa. 



 

 
 
 
 
 
 

 
 

12. Vida buena y sociedad: el consumo de la felicidad 
Cristina Pérez Rodríguez 

 
 

“Progreso”, esa es quizás la palabra que mejor define el siglo XXI. Un progreso 
del que, por supuesto, nos sentimos orgullosos y que ha sido posible gracias el es-
fuerzo realizado por otros en tiempos pretéritos. Sin embargo, todo sacrificio acome-
tido no ha sido en vano si observamos la diferencia abismal que existe entre el estilo 
de vida actual y aquel que dejamos atrás. En la actualidad parece como un mal sueño 
la posibilidad de que una simple gripe o una apendicitis pueda acabar con la vida de 
una persona o que un porcentaje muy elevado de la población sea completamente 
analfabeta. Ni que decir tiene que nos resulta inconcebible vivir sin agua corriente, 
calefacción o electricidad. 

Pues, no nos engañemos, son precisamente estas sutilezas el medidor perfecto 
del progreso de un país. Entre estos sutiles pero relevantes detalles, nuestras avanza-
das sociedades han creado un enorme abanico de posibilidades, no sólo de sobrevivir, 
sino de vivir bien y a nuestra manera. Podemos encontrar una inmersa variedad de 
ropa y complementos para expresar al mundo cómo somos. Peinados, depilaciones, 
maquillajes, tratamientos e incluso, por qué no, la cirugía estética, nos ayudan de 
manera sencilla a librarnos de aquello que somos, y convertirnos en aquello que que-
remos ser. 

Lo cierto es que, dicho así, puede sonar algo superficial; como si en los países 
industrializados tan sólo nos preocupase la apariencia. No obstante, no hace falta más 
que echar un vistazo a nuestro alrededor para ver que no es así. La salud y el desarro-
llo personal son dos de las grandes preocupaciones y ocupaciones en las que inverti-
mos mucho de nuestro tiempo, esfuerzo y dinero. 

La industria del deporte realiza notables esfuerzos por desarrollar técnicas efec-
tivas y novedosas que nos ayuden a mantenernos en forma y a lograr el aspecto 
deseado. Incluso existe múltiple aparatología que ayuda en dicha tarea. Del mismo 



170 Cristina Pérez Rodríguez 

modo, se comercializan alimentos más sanos, digestivos y que evitan diferentes into-
lerancias.  Encontramos también un momento para dedicarlo a cuidar nuestro interior 
porque, al fin y al cabo, tanto la belleza como la salud no son más que el reflejo de 
cómo nos sentimos con nosotros mismos. La variedad en este caso también juega a 
nuestro favor, ya que son muchas las técnicas y terapias que pueden ayudarnos a 
realizar este viaje interior, en el que nos convirtamos en dueños de nosotros mismos 
y seamos capaces de conseguir aquello que deseamos. 

Sin embargo, a pesar de las facilidades que se nos presentan hay quien no con-
sigue encontrarse a sí mismo y observa el mundo siempre tras las gafas de la tristeza 
y el desaliento hasta convertir este mapa mental en un hábito destructivo. Afortuna-
damente, el progreso nos ofrece también una salida para estos casos más alarmantes 
como es la medicación. Gracias a ella los efectos de la tristeza y la angustia se ami-
noran hasta hacerse casi imperceptibles, ofreciendo la posibilidad de llevar una vida 
normal. 

Tras este rápido recorrido por las ventajas del progreso, reflexionemos un mi-
nuto sobre el siguiente dato: 795 millones de personas. Se preguntará el lector a qué 
hace referencia dicha cifra y qué relación tiene con el progreso. Pues bien, este es, 
según la FAO, el número de personas subalimentadas en el mundo. Y no es el único 
dato negativo, sino que, en pleno siglo XXI, datos como este abarrotan la trastienda 
de nuestro loado progreso, constituyendo las vergüenzas domésticas que preferimos 
esconder ante las visitas cuando no ignorar para evitar incomodidades propias. 

Y es que la convivencia en el mundo es un patio de vecinos, pero con las vivien-
das muy mal repartidas; donde los cimientos y el ascenso de unos pocos se asienta 
sobre el techo y las espaldas de otros muchos. Así los vecinos de arriba tiran por la 
ventana los restos de sus fiestas y excesos, mientras que los de abajo se ven obligados 
a recogerlos, incluso a vivir de ellos, además de soportar sus ruidos y alborotos. 

Pero los de arriba en vez de mirar bajos sus pies o a los ojos de sus vecinos, 
prefieren mirar al cielo y dejarse deslumbrar por el sol de progreso. 
 

12.1. El progreso como meta del siglo XXI 
Lo cierto es que la idea del progreso ha calado tanto en las sociedades actuales 

que lo hemos convertido en una especie de mito, casi una religión, a la que consagra-
mos nuestras vidas sin, no muchas veces, más pena que gloria. Como si el progreso 
se hubiese convertido en el acicate y la justificación perfecta para todas nuestras ac-
ciones, eximiéndonos de responsabilidad moral ante las consecuencias de las mis-
mas. 

Sin embargo, no debemos perder de vista que el progreso, sea esto lo que sea, 
ha de estar al servicio de los hombres, de todos los hombres y no al revés, pues no es 
ningún señor al que debamos rendirle pleitesía por permitirnos vivir dentro de sus 



Vida buena y sociedad: el consumo de la felicidad 171 

feudos. Es una construcción eminentemente humana y como tal hecha a nuestra me-
dida y dependiente de nosotros. 

No somos capaces de concebir la vida actual en las sociedades industrializadas 
sin él. No sentiríamos desnortados si él no fuera la meta de nuestra desaforada carrera, 
pues su logro acarreará otros bienes que, por lo visto, son inaccesibles de otro modo: 
la felicidad, la salud, el bienestar… 

Tan aceptada tenemos esta premisa que, casi sin darnos cuenta, nos vemos abo-
cados a una compulsiva persecución del soñado progreso, panacea a todos nuestros 
males y bálsamo para todas las heridas sufridas en el camino hasta él. 

Si ahondáramos un poco sobre qué entendemos por su definición, lo más seguro, 
es que los habitantes de países industrializados dieran una respuesta similar, en la que 
el progreso se identifica con el avance tecnológico y con pautas relacionadas con el 
consumo. No obstante, en tanto que, queramos o no, somos seres morales, no pode-
mos obrar de espaldas a esta condición y eso significa ser responsables de las conse-
cuencias de nuestras acciones. Condición que además cobra completo sentido si 
tenemos en cuenta que, además de seres morales, los seres humanos somos seres 
sociales, por lo que nuestra manera de actuar repercute de manera directa o no en los 
demás. 

El progreso no puede convertirse en la pantalla tras la que parapetemos nuestra 
conciencia moral y diluyamos la responsabilidad de nuestras acciones en el ente di-
fuso de la sociedad moderna. 

En definitiva, el progreso no es más que una construcción cultural, una entele-
quia de la que unos factores forman parte y otros no. Y lo cierto es que no sabemos 
muy bien a qué responde que algunos de sus componentes lo sean por derecho propio 
mientras que otros elementos quedan fuera de su radio de acción. Quizás porque la 
categoría de parte de esta entelequia no tenga tanto que ver con el derecho propio 
como con otros intereses menos neutros y racionales, como pueden ser los económi-
cos. 

Y es que, no nos engañemos, por mucho que identifiquemos el progreso mate-
rial con una vida feliz, no hay nada que nos indique que, necesariamente, haya de ser 
así. Es decir, que cabe la posibilidad de que este progreso fuertemente materializado 
no nos acerque si quiera a la felicidad. Quizás sí a una imitación de la misma susten-
tada sobre placebos que calman las inquietudes que como seres humanos nos atena-
zan, pero no a una felicidad consciente y que tenga en cuenta a los otros con los que 
vivo y el entorno en el que lo hago. 

Por ello debemos perder el miedo a redefinir nuestra idea de progreso y sobre 
todo a humanizarlo. Que el respeto al ser humano actúe como filtro del progreso no 
significa un deseo de volver a las cavernas ni un anhelo por acabar con los avances 



172 Cristina Pérez Rodríguez 

tecnológicos como algunos alarmistas pretenden hacernos creer. Es mucho más sen-
cillo y menos enrevesado que todo eso. Tan sólo significa que el progreso alejado del 
ser humano es una carrera hacia ninguna parte y sin ningún sentido. 

La humanización de estas construcciones grandilocuentes (llámese progreso, 
salvación…) habría evitado muchos de los abusos que el devenir histórico ha traído 
consigo. En nuestros días algunos son evidentes, puesto que el ideal en el que se 
sustentaron es para nosotros algo obsoleto o lejos de todo conflicto. Por poner sólo 
un ejemplo llamativo, recordemos el caso de Miguel Servet, el científico español del 
siglo XVI, el cual fue condenado a morir en la hoguera por defender ideas teológicas 
discrepantes con las de Calvino que habían inspirado la Reforma. El Consejo de Gi-
nebra dictaminó que: «Por estas y otras razones te condenamos, M. Servet, a que te 
aten y lleven al lugar de Champel, que allí te sujeten a una estaca y te quemen vivo, 
junto a tu libro manuscrito e impreso, hasta que tu cuerpo quede reducido a cenizas, 
y así termines tus días para que quedes como ejemplo para otros que quieran cometer 
lo mismo» (Barón: 1989, 398). 

Hecho que fue criticado por algunos de sus contemporáneos, sin que esto supu-
siera una alteración de la ya irremediable atrocidad cometida. El humanista Sebastián 
Castellion advirtió de que: «Matar a un hombre no es defender una doctrina, es matar 
a un hombre. Cuando los ginebrinos ejecutaron a Servet, no defendieron una doctrina, 
mataron a un hombre» (Castellion: Contra libellum Calvini, publicado en 1612). 

A pesar de lo llamativo del caso, no es un suceso ni mucho menos aislado, pues 
la historia de la humanidad nos ha legado una pila de asesinatos cometidos en nombre 
de uno u otro ideal, muchos de ellos legales (que no legítimos). La unidad de la patria, 
la salvaguarda de la fe, y hoy en día el progreso han actuado como estupendas justi-
ficaciones de actos de lo más deleznables, además de servir de adormidera a las so-
ciedades que contemplamos esto de manera impasible. ¿Qué importa si producimos 
más basura de la que podemos permitirnos? ¿Qué importa la emisión de gases que 
provocan el efecto invernadero? ¿Qué importa que en algunos países los niños sean 
utilizados como mano de obra barata…? Todo sea hecho en nombre del progreso. 

Cuidado por tanto con justificar el sufrimiento humano, o aquello que puede 
desencadenarlo, mediante un ideal vacío de contenido y construido por nosotros mis-
mos. 

Si a las sociedades occidentales de hoy nos parece sangrante que alguien pueda 
ser ejecutado en nombre de la fe, o que una mujer se lapidada por la honra familiar, 
no debería parecernos menos lacerante el que otro ser humano sufra en nombre del 
progreso. 

Es algo positivo que, de manera casi intuitiva, todos aceptemos como un princi-
pio moral que las personas han de estar por delante de las ideas. Pero esto ha de ser 
aplicable a cualquier caso. De otro modo nunca realizaremos juicios morales impar-
ciales, sino que contemplaremos una serie arbitraria de excepciones según estas nos 



Vida buena y sociedad: el consumo de la felicidad 173 

afecten, exactamente igual que como actúan aquellos a quienes criticamos por sus 
subjetivas normas morales que, además, suelen ser la base de su sistema legislativo. 
La vida en la tierra no puede concebirse como una película protagonizada por unos 
pocos, mientras un numeroso grupo de espectadores llora o ríe ante el visionado de 
sus ocurrencias. Por el contrario, todos hemos de tener un papel en esa película. 
 

12.1.1. Progreso, bienestar y felicidad: una relación íntima y confusa 
Si queremos hablar verdaderamente de progreso y si queremos que este influya 

de algún modo en nuestro logro de una vida feliz, debemos cuidar otros aspectos en 
nuestro camino como sociedad. No tenemos por qué conformarnos con el bienestar 
cuando la felicidad es el mayor anhelo del ser humano. No obstante, parece más fácil 
lograr lo primero que lo segundo. Mientras que el bienestar deviene tras la adquisi-
ción de ciertos bienes materiales, la felicidad requiere de un compromiso personal y 
vital que, en ocasiones, nos cuesta asumir. 

Así nos conformamos con el bienestar e intentamos convencernos de que esta 
especie de comodidad casi inconsciente es la meta de la vida humana. A pesar de ello 
siempre hay algo, un ansia interior que en determinados momento pugna por desper-
tarnos de esta placentera modorra y nos impele a buscar algo más. 

Sería positivo abrir el concepto de progreso y dejar que la vida entre en él. 
Como sugiere Rogeli Armengol: «El progreso de la humanidad es la acumula-

ción de conocimiento que conlleva una vida menos dolorosa y, por tanto, más feliz. 
Mi propuesta acerca de lo que es el progreso se resume de este modo: el progreso es 
la disminución del dolor de la humanidad» (2010, 38). 

La felicidad es sin duda el bien al que todo ser humano aspira, tanto a nivel 
personal como para todos aquellos a los que quiere. Es más, debiera ser una guía en 
nuestro trato y relación con los demás. Es decir, que debiéramos procurar la felicidad 
de los otros además de la nuestra propia, lo que supone que además de la dimensión 
ética, que nos ayuda a obrar a nivel individual, tenemos que ocuparnos de la política, 
en tanto que arte de vivir en la polis. Y es que: «El hombre se ha movido siempre por 
dos aspiraciones irremediables e irremediablemente vagas: la felicidad y la justicia. 
Ambas están unidas por parentescos casi olvidados» (Marina y Válgoma: 2000, 30). 

De manera que los demás han de ser tenidos en cuentas a la hora de medir las 
consecuencias que nuestra idea de felicidad puede acarrear, para que además no se 
convierta en un ideal bobalicón y vacío de sentido por completo: «La felicidad polí-
tica es una condición imprescindible para la felicidad personal. Hemos de realizar 
nuestros proyectos más íntimos, como el de ser feliz, integrándolos en proyectos 
compartidos, como el de la justicia. Sólo los eremitas de todos los tiempos y confe-
siones han pretendido vivir su intimidad con total autosuficiencia» (Marina y Vál-
goma: 2000, 30). Aunque lo cierto es que sin ser ni mucho menos eremitas, las 
sociedades actuales vivimos en una especie de inconsciencia infantil donde tenemos 



174 Cristina Pérez Rodríguez 

múltiples y cuestionables derechos, pero ninguna obligación, por muy básica que esta 
sea. 

Esta idea egoísta y solipsista de la felicidad es la ha convertido en un estupendo 
cebo para aquellos que pretenden mercadear con ella de algún modo. No son pocos 
los mercachifles que en las sociedades actuales nos prometen acceder a ella por una 
suma, moderada o no, de dinero. De tal manera que la felicidad se ha convertido en 
un objeto más de consumo; hecho que no es baladí, puesto que supone una fuente 
inagotable de objetos y servicios dedicados, supuestamente, a un acceso fácil y hete-
rónomo a la misma, en el que nosotros somos más consumidores que protagonistas. 

La escisión de la felicidad y la ética ha facilitado la pérdida de un basamento 
teórico de la primera, y ha convertido la felicidad en manoseado eslogan atractivo 
pero vacío de contenido. Por todas partes encontramos respuestas a la pregunta de 
qué es la felicidad. Desde diversos ámbitos nos aseguran que tener tal coche, cual 
apariencia y realizar no sé qué actividad es sin duda la felicidad. No es siquiera que 
nos facilite el camino a ella, sino que el medio de convierte en la felicidad misma. 

Es estupendo que no tengamos ya que realizar ningún esfuerzo por lograr la 
felicidad, y mucho más que ni siquiera tengamos que pensar qué significa para noso-
tros. Otros ya realizan por nosotros tan engorrosa tarea y por un módico precio nos 
la ofrecen como un plato preparado y listo para el consumo. Cierto es que no es una 
felicidad construida a nuestra medida, pues es nuestra vida la que ha de amoldarse a 
los márgenes preestablecidos y no al revés. No obstante, en la época de la producción 
y el consumo masivo, nos cuesta digerir que la felicidad sería algo más cercano al 
trabajo del artesano, cuyo el resultado final lleva el sello indiscutible que lo genuino. 

Quizás uno de los problemas principales sea que no tenemos una definición pre-
cisa de ella y, de algún modo, esto nos provoca inquietud. De manera intuitiva y ge-
neral, todos la entendemos como ausencia de dolor y sufrimiento, bien sea físico o 
espiritual. Claro que los matices que la perfilan son del todo relevantes, puesto que 
cobran forma en la existencia individual de cada una de las personas y nos permite 
configurar nuestra vida como algo único e irrepetible. 

Lograr la felicidad no es un trabajo fácil como algunos pretenden, además de 
ser una tarea siempre inconclusa. Lejos de desanimarnos esta falta de exactitud, te-
nemos que pensar que es esta flexibilidad la que permite crear una felicidad en la que 
cada persona se sienta identificada. 

Es decir, que no podemos hacer de la felicidad una entidad abstracta e inamovi-
ble cuando enraíza de manera directa con la vida de cada uno, la cual es única y en 
constante creación. Es precisamente la experiencia de la misma, la cual la dota de 
sentido, la que lleva a cobrar vida y la convierte en algo más que un cachivache inútil 
o en una promesa bien sonante. 

Es cierto que es difícil definir la felicidad y recoger todas sus implicaciones en 
un concepto, pero quizás no necesitemos hacerlo. Lo cierto es que todas aquellas 



Vida buena y sociedad: el consumo de la felicidad 175 

cosas que podemos identificar con experiencias vitales no son abarcables mediante 
el lenguaje y de algún modo sentimos que este se queda corto. Y tal inconveniente es 
cierto si tenemos en cuenta que determinadas categorías sólo adquieren sentido en la 
vivencia. 

¿Qué queda de felicidad si le quitamos su dimensión experiencial? ¿Qué queda 
del valor, la justicia o el amor más allá de su vivencia? En definitiva, una palabra sin 
referencia al mundo Comprender la felicidad y saber qué es, es algo que traspasa el 
mero entendimiento intelectual, ya que cae del terreno de la vivencia. Y puesto que 
vivimos nuestra vida como seres complejos y con muchas dimensiones, no podemos 
reducir la felicidad al ámbito exclusivamente intelectual. real, hueca, inservible y ale-
jada de una vida propiamente humana. 

Sin embargo, seguimos empeñados en acotar sus límites de manera clara y con-
cisa, con la vana ilusión de poder aprehenderla mejor. El ansia por alcanzarla nos 
lleva a concebirla como una especie de objeto o posesión definitiva y nos aleja de la 
felicidad como vivencia. 

Así nos convertimos en seres cada vez más deseosos de lograr la felicidad, hasta 
el punto de incrementar nuestra vulnerabilidad ante cualquier promesa de lograr la 
misma. Y como el logro de la felicidad es un trabajo personal y prolongado en el 
tiempo nos sabemos perezosos y faltos de compromiso, por lo que optamos por de-
jarnos engañar por espejismos más cercanos a la vida cómoda que a la feliz. Ya se 
sabe que «el hombre es un animal para el cual sólo lo superfluo es necesario» (Ortega 
y Gasset: 1968, 31), aunque quizá se nos haya ido un poco la mano a este respecto. 

Lejos de darnos cuenta de nuestro error, seguimos tomando los medios para ac-
ceder a la felicidad como verdaderos fines. Creemos así que el dinero, la ropa, los 
aparatos tecnológicos…son el elemento que falta en nuestra colección. Al poseerlos, 
por un instante, vivimos ese espejismo de felicidad imperturbable, que acaba por des-
aparecer con el paso del tiempo. Pero lejos de abandonar el camino del tener, volve-
mos a engañarnos y a conseguir nuevos objetos que colmen de manera efímera 
nuestro deseo. 

Tomar conciencia de la responsabilidad que implica ser feliz es una tarea más 
ardua de lo que parece. En su lugar preferimos ceder parte de nuestra libertad a aque-
llos que asumen por nosotros la engorrosa labor de decidir: «En una época en que las 
tradiciones, la religión y la política producen menos identidad central, el consumo 
adquiere una nueva y creciente función ontológica. En la búsqueda de las cosas y las 
diversiones, el Homo consumericus, de manera más o menos consciente, da una res-
puesta tangible, aunque sea superficial, a la eterna pregunta: ¿quién soy?» (Lipo-
vetsky: 2007, 39-40). 

La felicidad se ha convertido es una estupenda llamada para animar al consumo 
desaforado. Es el reclamo perfecto para quienes por un módico precio nos prometen 
acceder al elitista grupo de los individuos satisfechos, aún a sabiendas de tal imposi-
bilidad. No tenemos más que echar un vistazo a nuestro alrededor para comprobar 



176 Cristina Pérez Rodríguez 

que la concepción de la felicidad como bien de consumo campa a sus anchas y forma 
parte de nuestras actividades más cotidianas. De manera casi imperceptible, la socie-
dad actual alimenta en nosotros ese deseo de completitud, no para satisfacerlo, sino 
para cebarlo y hacerlo crecer hasta convertirlo en un monstruo más grande que noso-
tros mismos, que nos devora con sus exigencias a cada instante. Un monstruo que 
necesita más alimento cada vez y que sólo conseguimos acallar, o eso queremos 
creer, enterrándolo bajo un montón de bártulos inútiles. Así acumulamos objetos de 
lo más diverso con la esperanza de saciarlo. Pero nunca es suficiente. 

En este sentido, quizá una de las definiciones más acertadas de la sociedad actual 
sea la aparecida en la obra Sostenibilidad y decrecimiento. Una crítica de la (sin)ra-
zón consumista.  Las sociedades actuales son denominadas como “sociedades erisic-
tónicas” por comparación con el tesalio Erisictón, quien aparece en las Metamorfosis 
de Ovidio, el cual fue castigado por la diosa Deméter, por talar su bosque sagrado, a 
padecer hambre canina. Su apetito era tan voraz que incluso llegó a vender su propia 
hija, la cual poseía la capacidad de metamorfosearse. Pero tal era su ansia que acabó 
por devorarse a sí mismo: «La demanda insaciable de recursos impide que las socie-
dades erisictónicas se acomoden a sus posibilidades de desarrollo» (Enríquez Sán-
chez y Pando Ballesteros: 2014, 306). 

A cada momento se presenta una nueva necesidad, hasta convertir nuestra exis-
tencia en una cadena. Y es que los beneficios de convertir la felicidad en un bien de 
consumo se relacionan de manera directa de nuestra falta de decisión y compromiso 
con la vida. Lo cual manifiesta que, hoy más que nunca, necesitamos repensar nuestro 
concepto de felicidad para evitar posibles abusos y frustraciones: «El hiperconsumi-
dor ya no está sólo deseoso de bienestar material: aparece como demandante expo-
nencial de confort psíquico, de armonía interior y de plenitud subjetiva […] El 
materialismo de la primera sociedad de consumo ha pasado de moda: actualmente 
asistimos a la expansión del mercado del alma y su transformación […] En una época 
en que el sufrimiento carece totalmente de sentido, en que se han agotado los grandes 
sistemas referenciales de la historia y la tradición, la cuestión de la felicidad interior 
vuelve a estar “sobre el tapete”, convirtiéndose en un segmento comercial, en un ob-
jeto de marketing que el hiperconsumidor quiere tener a mano, sin esfuerzo, ense-
guida y por todos los medios» (Lipovetsky: 2007, 11). 

Convertirnos en agentes del suculento mercado de la felicidad nos lleva a reali-
zar importantes concesiones en relación con nuestra existencia. Y es que «la vida de 
cada uno de nosotros es algo que no nos es dado hecho y regulado, sino que hay que 
hacer. La vida da mucho quehacer» (Ortega y Gasset: 1968, 51-52) y, para qué ne-
garlo, eso nos da un poco de pereza. 

La comercialización de un ansia, el de completitud, inherente a la naturaleza 
humana, junto con la falta de ganas de tomarlas riendas de nuestra vida, convierte la 
felicidad en un indecente reclamo para convencernos de que la nuestra sobrevendrá 
al entrar en el juego comercial de un modo u otro. 



Vida buena y sociedad: el consumo de la felicidad 177 

Además, si ni la posesión de objetos de objetos ni las supuestas terapias dan 
como resultado que esos momentos de crisis existencial no asomen en nuestra vida, 
el accesible recurso de la medicación nos ofrece una salida con menos carga cons-
tructiva incluso que los anteriores. Y no es defendamos aquí un rechazo del consumo 
de drogas controladas, pues, gracias a ellas, el avance en calidad de vida ha sido y es 
más que notable. Pero en la sociedad actual «el Homo consumericus camina cada vez 
más aprisa hacia el Homo sanitas: consultas, fármacos, análisis, tratamientos, todos 
estos consumos dan lugar a un proceso acelerado que no parece tener fin» (Lipo-
vetsky: 2007, 51-52). De modo que, nos referimos más bien a esa tendencia a pato-
logizar aquellos estados de ánimo que perturben de algún modo ese estado de 
inconsciencia que identificamos con la felicidad. 
 

12.1.2. ¿Ser o tener la felicidad? Esa es la cuestión 
Llegados a este punto, cabe preguntarse acerca de nuestras verdaderas intencio-

nes existenciales: ¿en realidad queremos ser felices? Lo más seguro es que todo el 
mundo conteste de manera afirmativa a esta cuestión. Ahora bien ¿nuestros pasos nos 
encaminan a ser felices o más bien a tener la felicidad? Sin excesiva reflexión ni 
perspicacia, un rápido vistazo a las sociedades e individuos actuales parece más bien 
confirmarnos esta segunda hipótesis. 

Cuando somos felices no tenemos la felicidad, sino que somos y vivimos en ella, 
del mismo modo que cuando amamos a alguien estamos enamorados no tenemos el 
amor. 

Sin embargo, educados en el imperio del materialismo y el consumismo, en 
donde cada necesidad tiene un producto dedicado a su satisfacción, nos sentimos per-
didos en aquellos momentos relacionados con el cultivo del ser y no del tener. Porque 
no olvidemos que «la sociedad de consumo es también la sociedad del aprendizaje 
del consumo, de adiestramiento social del consumo, es decir, un modo nuevo y espe-
cífico de socialización relacionado con la aparición de fuerzas productivas y con la 
reestructuración monopolitista de un sistema económico de alta productividad» 
(Baudrillard: 2007, 48). 

Al igual que sucede con el resto de bienes, nos educan, y nos dejamos conven-
cer, de que la felicidad puede tenerse, con lo que ponemos todo nuestro empeño en 
conseguir todas aquellas piezas que, una vez reunidas, componen el puzle de nuestra 
felicidad. Sin embargo, siempre parece faltarnos alguna, y nos vemos sumidos de 
nuevo en una vorágine por conseguir la pieza que nos falta, a pesar de lo cual, el puzle 
nunca queda completo. 

La búsqueda de la felicidad es siempre inconclusa puesto que la vida también lo 
es. Parece algo absurdo el hecho de que la vida cambie, pero la felicidad, como ex-
periencia existencial que hunde sus raíces en la misma vida, no lo haga. La felicidad 
es un modo de vivir esta vida por lo que ha de ir acompasada con su devenir. No es 



178 Cristina Pérez Rodríguez 

un objeto inalterable e imperturbable ante mí ni ante las circunstancias que configu-
ran mi existencia. 

«Si la felicidad consistiera en los placeres del cuerpo, llamaríamos felices a los 
bueyes cuando encuentran algarrobas para comer» (Heráclito, Sobre la naturaleza, 
4). Pero hay algo que nos impele a reificar la felicidad y a concebirla como una espe-
cie de objeto o artilugio. 

Lo cierto es que nos parece extraño que exista un deseo en nosotros al cual no 
podamos dar respuesta gracias a un objeto determinado. En una sociedad en la que el 
objeto crea la necesidad no somos capaces de comprender la existencia de una nece-
sidad existencial, relacionada con lo que somos y no con lo que tenemos. Nos senti-
mos perdidos y sumidos en una especie de horror vacui, de miedo ante el vacío de la 
existencia: «Si hacemos el esfuerzo de tomar un poco de perspectiva, podremos ver 
cómo el lugar esencial de nuestras vidas está ocupado por el consumo. El tiempo 
acumulado de nuestras decisiones de compra, de la gestión de las mismas y de sus 
consecuencias, es considerable, en detrimento del tiempo dedicado a una verdadera 
plenitud» (Ridoux: 2009, 47). Ni siquiera nos tomamos tiempo para pararnos y pre-
guntarnos cómo queremos que sea nuestra vida. ¿Para qué hacerlo si otros ya me han 
dado la respuesta antes si quiera de hacer la pregunta? Las preguntas asustan y no 
sabemos gestionar ese miedo al vacío. 

Sin embargo, el hombre es angustia, es miedo de sí mismo de sus decisiones y 
de las consecuencias de ellas. Y es esta responsabilidad ante la propia existencia lo 
que genera desasosiego. No es un miedo focalizado hacia algo en concreto, sino un 
sentir más general, una percepción de sabernos abrumados ante la ingente tarea de 
construir nuestra vida.  Si es difícil saber lo que somos, más lacerante es construirnos 
en lo queremos ser. Somos libres de ser como deseemos, pero también responsables 
de las consecuencias en la medida en que me afectan a mí y a los demás en tanto 
nuestra naturaleza social. 

“Eres libre de elegir quién quieres ser…” parece un eslogan motivante y alenta-
dor, aunque el darnos cuenta de que es así parece más bien llevarnos a lo contrario, a 
un estado de angustia y desamparo. 

De manera que, como dice Sartre, no somos libres de dejar de ser libres, por lo 
que debiéramos cejar en nuestro empeño por retornar a la infancia en donde otros 
elegían por nosotros. No hay una tercera vía, no hay opciones alternativas: o asumi-
mos la tarea de construir nuestra vida o vagamos para siempre en el mar de la angustia 
desesperada, lo cual es únicamente fruto de nuestra elección: «El hombre que tiene 
una sangre floja no por eso es cobarde, porque lo que le hace la cobardía es el acto de 
renunciar o ceder; […] el cobarde está definido a partir del acto que realiza. Lo que 
la gente siente oscuramente y le causa horror es que el cobarde que nosotros presen-
tamos es culpable de ser cobarde. Lo que la gente quiere es que se nazca cobarde o 
héroe» (Sartre: 2000, 60), pero eso es imposible. 



Vida buena y sociedad: el consumo de la felicidad 179 

El destino del hombre está en él mismo y la acción es lo que nos define, pues en 
cierto modo nos comprometemos con una determinada moral, la que creemos mejor: 
«…el hombre se encuentra en una situación organizada, donde está él mismo com-
prometido, compromete con su elección a toda la humanidad, y no puede evitar ele-
gir: o bien permanecerá casto, o bien se casará sin tener hijos, o bien se casará y tendrá 
hijos; de todos modos, haga lo que haga, es imposible que no tome una responsabili-
dad total frente a ese problema» (Sartre: 2000, 71). 

La necesidad y capacidad de elección ante un universo de posibilidades nos da 
miedo y nos angustia, pero no podemos eludir dicha responsabilidad. De ser así en-
traremos en un estado de infantilismo que, en absoluto, contribuye a un progreso mo-
ral de la humanidad. 
 





 

 
 
 

 
 
 
 

Sección II 
La concepción andina de la vida en harmonía 

 
 
 





13. La cuestión indígena en Latinoamérica:
plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien

Gabriela Chiriboga Herrera 

Ecuador y Bolivia han atravesado —desde la última década del siglo XX— pro-
cesos que se definen en muchos rasgos como similares: la implementación de políti-
cas neoliberales, la configuración de fuertes movimientos sociales que reclaman el 
reconocimiento, el ascenso de nuevas fuerzas políticas de izquierda y la instauración 
de procesos constituyentes que dieron lugar a la aprobación de la Constitución de la 
República del Ecuador en 2008 y la Constitución Política del Estado Plurinacional 
de Bolivia en 2009.  

Ambos textos constitucionales incorporaron definiciones novedosas en el ám-
bito político: el sumak kawsay traducido como “buen vivir” y el suma qamaña o “vi-
vir bien” en Ecuador y Bolivia respectivamente; y, por otra parte, un rasgo en el 
carácter del Estado: la plurinacionalidad. 

En el presente artículo se pretende, además de caracterizar ambos procesos, 
identificar ciertos criterios que den cuenta de las diferencias que existen entre ellos, 
particularmente en lo referente a la cuestión indígena y el rol que jugaron las organi-
zaciones y movimientos políticos nacidos de este sector social, en la incorporación a 
nivel constitucional de los reclamos por el reconocimiento de la plurinacionalidad y 
los postulados del buen vivir y el vivir bien. 

13.1. La cuestión indígena en Ecuador y Bolivia y su representación política 
De acuerdo con los censos poblacionales realizados en 2001, el 61,97% de los 

bolivianos manifiesta su auto adscripción a un pueblo originario o indígena (Instituto 
Nacional de Estadística: 2001), mientras que solamente un 6,83% afirman autoiden-
tificarse como indígenas en Ecuador (Instituto Nacional de Estadística: 2001). Esta 



184 Gabriela Chiriboga Herrera 

información es relevante ya que presenta los últimos datos oficiales previo al ascenso 
del Movimiento Al Socialismo (MAS) en Bolivia y el Movimiento Patria Altiva I 
Soberana (PAIS) en Ecuador y a la instalación de las Asambleas Constituyentes entre 
2006-2009 y 2007-2008 en Bolivia y Ecuador, respectivamente20. 

El ascenso presidencial de Evo Morales en 2006, luego de su «extraordinaria 
victoria», como señala su binomio Álvaro García Linera (2010, 18) representa todo 
un acto decisivo en la historia boliviana, en tanto consagra al primer presidente indí-
gena del país y de la región. Al elegirlo, como dice Emir Sader, los bolivianos han 
votado por primera vez sobre sí mismos (2006, s/n). 

El MAS nació como resultado de un movimiento paradójico: es resultado del 
proceso de ampliación democrática en el período 1982-200021, y a su vez, conse-
cuencia de la crisis del mismo proceso (Zuazo: 2010, 123). Si bien en sus orígenes es 
posible rastrear el creciente interés de la población campesina en torno a la idea de la 
necesaria “unidad” con el fin de hacer frente a la división que generaban los clásicos 
partidos políticos, a partir de mediados de los 90 el clivaje ciudad/campo se politizó 
con el creciente liderazgo del sector de productores de coca en el departamento de El 
Chaparé, en torno a la figura de Evo Morales. 

La defensa corporativa de los intereses del movimiento cocalero se configuró a 
través del rechazo a las políticas de erradicación de los cultivos de coca. Las propues-
tas estadounidenses en el marco de la política antidrogas —como un factor estructu-
rante externo— junto con el accionar del gobierno de Sánchez de Lozada 
coadyuvaron a que la organización de los reclamos cobre un tinte nacional-popular. 
En efecto, durante un congreso campesino en 1995 se aprobó la «tesis del instrumento 
político» una vez reconocida la necesidad de buscar una representación política pro-
pia de los movimientos. En esta línea, se organizó la Asamblea por la Soberanía de 
los Pueblos (ASP) y posteriormente, a fines de la década, de ella se desprendió, el 
Instrumento Político por la Soberanía de los Pueblos (IPSP) liderado por Evo Mora-
les (Stefanoni: 2005, 272). 

Con el fin de alcanzar personería jurídica, el IPSP tomó «prestadas» las siglas 
del MAS22. 

  
20 Se ha observado la misma tendencia en el censo poblacional realizado en Ecuador en 2010, según 
el cual, el 7% de la población afirma pertenecer a un pueblo o nacionalidad indígena; mientras que 
en el censo realizado en Bolivia en 2012, el 41% de bolivianos se ha identificado como indígena, 
lo que significa una disminución de 21 puntos porcentuales respecto del censo de 2001. 
21 La Ley de Participación Popular aprobada en el gobierno de Sánchez de Losada generó el espacio 
necesario para la democratización al promover las elecciones municipales y la representación uni-
nominal de las diputaciones; en este sentido, la meta fue ampliar la participación de las comunida-
des indígenas y campesinas en las decisiones políticas del país, haciendo del multiculturalismo un 
principio reconocido por la Constitución (Honorable Congreso Nacional de Bolivia: 1994). 
22 Movimiento Al Socialismo, heredera de la Falange Socialista Boliviana (Stefanoni: 2005, 3). 



La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien 185 

El partido propugnaba una estructura decisional horizontal en sus inicios y un 
marco de diálogo compartido entre sus adherentes, ya en los 2000 el peso del lide-
razgo de Evo Morales era innegable. En 2002 se registró un hito en el proceso de 
consolidación del MAS cuando Morales alcanzó el segundo lugar en las presidencia-
les, frente a Gonzalo Sánchez de Lozada del Movimiento Nacionalista Revoluciona-
rio (MNR)23. Ese mismo año, las acusaciones en contra de Morales por promover la 
violencia en el conflicto cocalero que conllevaron su expulsión del Parlamento, le 
dieron un empuje simbólico con una cuota de victimización que contribuyó al cre-
ciente peso de su figura política y respaldó su discurso en torno a la dicotomía indí-
gena frente a los q’ara (blancos-mestizos). 

La estructura organizativa del MAS, que en sus inicios fue indirecta, es decir, la 
afiliación al partido era precedida por la afiliación a una organización social; se vio 
desafiada al extender su radio de acción al sector urbano. En este punto, la estructura 
del partido se transformó a una modalidad directa al tiempo que la figura de Morales 
jugaba el rol de mediador entre los viejos militantes y los recientes coidearios de las 
ciudades (Zuazo: 2010, 126). Conforme el MAS amplió su accionar hacia el sector 
urbano a partir de 2002; inició un proceso de descocalización y avanzó a la construc-
ción de un movimiento nacional-popular. El creciente liderazgo de Morales se hizo 
visible al consagrarse como el eje que reunió en torno a sí, las necesidades de repre-
sentación de los sectores ya no solo indígenas y campesinos sindicalizados sino del 
grueso de la población urbana de clase media a nivel nacional, rumbo a las presiden-
ciales de 2005. 

La carrera política de Rafael Correa Delgado —a diferencia de Morales— no 
tuvo un origen sindicalista, su presencia en el escenario político de Ecuador no se 
remite a raíces en ningún tipo de militancia, su figura es mejor representada como la 
de un outsider. 

El descalabro económico que vivió Ecuador en los 90 y que intentó frenarse con 
la dolarización, confluyó en un fuerte y generalizado rechazo a los partidos políticos 
tradicionales. A diferencia del protagonismo de las organizaciones indígenas y cam-
pesinas, especialmente de la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 
(CONAIE) en las movilizaciones en la década de los 90 y que contribuyeron al de-
rrocamiento de Bucaram y Mahuad Witt en 1997 y 2000 respectivamente; fueron los 
sectores urbanos los que durante el gobierno de Lucio Gutiérrez Borbúa expresaron 
su creciente descontento no solo por la situación económica que atravesaba el país 
  
23 Gonzalo Sánchez de Lozada alcanzó el 22,46% de los votos válidos frente al 20,94% alcanzado 
por Morales en las elecciones de primera vuelta. Según el artículo 90 de Constitución entonces 
vigente (Honorable Congreso Nacional de Bolivia: 2004) si en las elecciones generales ninguna de 
las fórmulas para presidente y vicepresidente de la República hubieran obtenido la mayoría absoluta 
de sufragios válidos, el Congreso deberá elegir por mayoría absoluta de votos válidos, en votación 
oral y nominal, entre las dos fórmulas que hubieran obtenido el mayor número de sufragios válidos. 
En las votaciones en el Congreso, Sánchez de Lozada alcanzó 84 votos y Morales 43 de un total de 
155 votos (Universidad de Georgetown: 2002).  



186 Gabriela Chiriboga Herrera 

debido a la continuidad de políticas ortodoxas sino además por las fuertes acusacio-
nes de corrupción y los rasgos patrimonialistas, clientelares y autoritarios de su go-
bierno (Ramírez: 2010, 25). 

La multitud anti-partidaria —como la califica Ramírez (2010, 18)— o los fora-
jidos como diría el destituido coronel Gutiérrez, constituyeron el heteróclito conjunto 
de manifestantes que en abril de 2005 se movilizaron hacia el Palacio de Carondelet 
con el fin de expresar su descontento. En medio de los cada vez más exasperados 
reclamos sociales, el presidente huyó del país; su binomio —Alfredo Palacio— asu-
mió la Presidencia con la intención de administrar el país en el marco de las diver-
gentes demandas sociales en tanto se estructuraban las elecciones presidenciales para 
octubre de 2006. La multitud indignada debido a su propia naturaleza inorgánica se 
fue diluyendo conforme pasaban los meses; sin embargo, ésta constituyó la plata-
forma de gestación de la fuerza creciente de la nueva propuesta liderada por Correa, 
Alianza PAIS. 

Desde las movilizaciones de abril 2005, que terminaron con la salida de Gutié-
rrez y durante el gobierno de Palacio, se percibió el agotamiento de las movilizacio-
nes sociales que enmarcaron de modo general, el desacomodo de las formas 
tradicionales de articulación de los actores sociales, incluidas las diferentes organiza-
ciones indígenas. En este sentido, la emergencia del liderazgo correísta y de Alianza 
PAIS aceleraron el “ocaso de los partidos que dominaron la escena política” desde el 
regreso a la democracia en 1979 (Ramírez: 2010, 34). A su vez, la naciente fuerza 
política articuló las demandas comunes a los múltiples y diversos reclamos del con-
junto de la sociedad civil; en efecto, los activistas más visibles de la multitud anti-
partidaria acusan al liderazgo de la Revolución Ciudadana de robarles la agenda. 

 
13.1.1. Relación entre el MAS y Alianza PAIS con las organizaciones indí-

genas 
Si bien el MAS tuvo su origen en la organización sindical de los productores 

cocaleros, como respuesta a la necesidad indígena y campesina de contar con un ins-
trumento político que los permita participar en el sistema representativo; no es posible 
obviar la existencia de otra organización política alrededor de la cual, también se 
aglutinó gran parte de la población indígena. 

El Movimiento Indígena Pachakuti (MIP) nació en 2000 pero tiene sus antece-
dentes en el movimiento indio Tupac Katari con el liderazgo de Felipe Quispe desde 
sus inicios. El MIP se define como una organización política ideológica de las comu-
nidades indígenas de la «llamada Bolivia» —una vez que accedan al poder la deno-
minarán Kollasuyo— y postula un ideario anti-colonialista, anti-racista y anti-
imperialista, y también una administración comunitarista del Estado, que dará lugar 
a una feliz sociedad sin opresores ni oprimidos. El MIP cuenta con dos brazos de 
acción política, uno democrático y otro revolucionario, el primero admite las reglas 
de juego del régimen, de ahí que presenta candidaturas políticas y que el mismo 



La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien 187 

Quispe haya competido con Morales en 2005; mientras que el segundo, el que está 
“debajo del poncho” (Máiz: 2007, 44) entrará en acción organizando movilizaciones 
y transmitiendo la ideología política a las bases, cuando el anterior no funcione efec-
tivamente. 

La radicalidad de las propuestas del MIP en torno a su postura a favor del auto-
gobierno indígena o la reindianización; que se resume en expresiones de campaña 
como «Somos 93,7% / Nosotros, indios, somos la mayoría» lo distanció de amplios 
sectores sociales, lo que se vio reflejado en los resultados electorales de las presiden-
ciales, en las que se enfrentó al MAS, alcanzando el 6% y 2% del total de los votos 
en 2002 y 2005 frente a un 21% y 54% del MAS, respectivamente24. 

Frente a esta radicalidad, el MAS supo hacer uso de un lenguaje abarcador que 
le permitió granjearse el apoyo de las clases medias y del sector urbano en general, 
el recurso de sus propuestas anti-neoliberales fue el eje discursivo que mayor acepta-
ción le proporcionó, así como también la defensa de la inclusión de los derechos co-
lectivos en el marco de la reforma constitucional le permitió sostener e incrementar 
el respaldo de la gran mayoría de la población indígena y campesina. 

Las propuestas de campaña del MAS en 2005 se conformaron en torno a un 
trípode basado en la plurinacionalidad, economía plural y autonomía en la adminis-
tración estatal (García Linera: 2012, s/n), y puntualmente se hizo hincapié en la ne-
cesidad de una reforma constitucional, en la generación de excedentes económicos 
mediante procesos de industrialización con protagonismo estatal, basados en la na-
cionalización de los hidrocarburos y la consecuente redistribución de los ingresos 
fiscales a través de políticas sociales orientadas a los sectores populares. El MAS 
articuló, por un lado, las demandas de la llamada «Agenda de octubre de 2003», con-
formada en el marco de la revuelta popular que terminó con la renuncia de Gonzalo 
Sánchez de Lozada, y que incluyó las propuestas de nacionalización de los hidrocar-
buros y la convocatoria a la reforma constitucional y, por otro lado, las demandas por 
las autonomías departamentales y la elección de prefectos, en la «Agenda de enero 
de 2004». 

Mayorga y Rodríguez (2010, 98) consideran que ambas agendas se articularon 
alrededor del nacionalismo e indigenismo con políticas que asumieron un carácter de 

  
24 Rastreando los logros electorales de la Asamblea por la Soberanía de los Pueblos en Bolivia 
encontramos que ya en 1997 —con candidaturas presentadas por el partido Izquierda Unida— al-
canzó cuatro curules en las elecciones legislativas. Evo Morales fue electo como diputado por el 
departamento de Cochabamba, en la circunscripción del Chaparé y Carrasco con un 70% de los 
votos, convirtiéndose en el diputado uninominal más votado del Congreso (Zuazo: 2008). Para el 
período legislativo 2002-2006, el MAS alcanzó 27 diputaciones y 8 curules en el Senado sobre un 
total de 130 y 27 bancas, respectivamente. El extraordinario ascenso del MAS como la mayor fuerza 
política en el poder legislativo se ve en la conformación de ambas cámaras en el periodo 2006-2010 
donde alcanzó 72 y 12 espacios en diputados y senadores respectivamente, sobre un total de 130 y 
27 bancas (Pérez Mendieta: 2010, 7). 



188 Gabriela Chiriboga Herrera 

irreversibilidad, en tanto el proceso de nacionalización de los hidrocarburos no pre-
sentaba visos de retorno al ámbito administrativo privado y los reclamos por el reco-
nocimiento de las identidades indígenas y campesinas como derechos colectivos 
fueron efectivamente aprobados en la nueva Constitución. 

Así, ambas organizaciones políticas —el MIP y el MAS— reunieron en su seno 
las principales demandas de los sectores indígenas y campesinos en Bolivia. La reali-
dad en Ecuador se presenta mucho más compleja. 

El movimiento indígena del Ecuador se organizó principalmente en torno a la 
Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador que reunió en su conforma-
ción a la Confederación Kichwa del Ecuador (ECUARUNARI), la Confederación de 
Nacionalidades Indígenas de la Amazonía Ecuatoriana (CONFENIAE) y la Confe-
deración de Nacionalidades y Pueblos Indígenas de la Costa Ecuatoriana 
(CONAICE) a partir de su creación en 1986. Entre sus principales objetivos figuraron 
la consolidación de los pueblos y nacionalidades indígenas del país, la lucha por la 
tierra y territorios indígenas, la creación de un sistema de educación intercultural bi-
lingüe, la resistencia a la opresión de las autoridades civiles, eclesiales y al colonia-
lismo y la defensa de la dignidad de pueblos y nacionalidades indígenas. En 1990 la 
CONAIE lideró el primer levantamiento indígena y a partir de ahí, jugó el rol de 
principal articulador de las demandas indígenas, campesinas y de pequeñas organi-
zaciones populares y fuerzas de izquierda (Ramírez: 2010, 20-21), buscando incluir 
sus reclamos históricos en la agenda de los gobiernos de turno. 

La Coordinadora de Movimientos Sociales (CMS) creada en 1995 aglutinó a la 
CONAIE junto con otras organizaciones populares, fueron éstas quienes presentaron 
una fuerte oposición al proceso de reformas neoliberales que se promovían desde el 
gobierno. Debido a que el proyecto de la CONAIE para mediados de la década (pro-
yecto que incluía la plurinacionalidad, autodeterminación y territorialidad) exigía una 
representación propia dentro del sistema político para no delegar más intereses en 
otros partidos, se vio la necesidad de crear el Movimiento de Unidad Plurinacional 
Pachakutik. Sus propuestas alcanzaron a entrar en la agenda del accionar guberna-
mental en el marco de la reforma constituyente en 1998. Los resultados, sin embargo, 
pueden evaluarse como ambivalentes: así como se amplió el campo de los derechos 
colectivos, también se legitimó la agenda neoliberal. 

Sin embargo, no es posible reconocer el accionar político de la CONAIE como 
una coordinación armoniosa con Pachakutik. Durante la crisis que llevó a la caída de 
Mahuad Witt en 2000, Antonio Vargas —presidente de la CONAIE— fue uno de los 
triunviros de la Junta que destituyó al primer mandatario y permaneció en el poder 
menos de un día, junto con Lucio Gutiérrez y Carlos Solórzano (Ramírez: 2010, 23). 
En 2001 y 2002 la distancia entre la CONAIE —con posturas cada vez más indige-
nistas—, y la CMS se acrecentó, así como también la distancia entre ésta y Pacha-
kutik. En los comicios presidenciales de 2002, Antonio Vargas se postuló con el 
respaldo de la Federación Ecuatoriana de Indígenas Evangélicos (FEINE), mientras 



La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien 189 

que Pachakutik se abstuvo de presentar una candidatura y respaldó a Lucio Gutiérrez 
quien resultó electo en segunda vuelta. La alianza duró pocos meses —pese al nom-
bramiento de algunos puestos políticos para Pachakutik— y terminó por quebrarse 
en la coyuntura conflictiva de la presentación de un proyecto de ley por parte del 
Ejecutivo que buscaba implementar políticas acordadas con el Fondo Monetario In-
ternacional. 

La mala experiencia del brevísimo paso por el gobierno afectó la organización 
institucional de la estructura representativa liderada por Pachakutik, así como tam-
bién propició una percepción generalizada del movimiento indígena como el culpable 
del ascenso de Gutiérrez. El repliegue silencioso de las acostumbradas y multitudi-
narias marchas que en los años 90 pusieron en jaque a los gobiernos nacionales dio 
lugar a una postura pasiva en la escena política del país a partir de la distancia tomada 
hacia el gobierno de Gutiérrez y cuya ausencia pudo sentirse, como se señaló ante-
riormente, en las movilizaciones forajidas que derrocaron al líder de Sociedad Patrió-
tica en abril de 2005. Si bien la CONAIE volvió a liderar las protestas en contra de la 
firma del Tratado del Libre Comercio en el gobierno de Alfredo Palacio, ni su dis-
curso ni sus posturas reaccionarias al régimen lograron —como antaño— aglutinar a 
la mayoría opositora. Las voces de los líderes y las bases indígenas y campesinas no 
tuvieron eco entre la multitud urbana que se dio cita en la Plaza Grande, frente a 
Carondelet, al grito “que se vayan todos” en 2005. 

Alianza PAIS por su parte, presentó las propuestas de campaña para las presi-
denciales de 2006 con ligeros matices entre el proceso previo a las elecciones de oc-
tubre y la carrera hacia la segunda vuelta que consagró la victoria sobre el empresario 
Álvaro Noboa Pontón del Partido Renovador Institucional Acción Nacional 
(Recalde: 2008, 2). Si en sus inicios los aspectos sobre los que se insistió fueron prin-
cipalmente la lucha contra la «partidocracia» y el proyecto de reforma constitucional; 
una vez conocidos los resultados de la primera vuelta que ubicaron a Correa con 4 
puntos porcentuales por debajo del líder del PRIAN (Consejo Nacional Electoral) se 
fortaleció la difusión de propuestas más concretas como la creación de viviendas, 
planes sociales de educación, salud; el mantenimiento de la dolarización y el rechazo 
generalizado a las políticas neoliberales25. 

No sin grandes discusiones al interior de las organizaciones indígenas, se optó 
por presentar un candidato propio a las elecciones presidenciales de 2006, el desen-
canto de la experiencia de respaldar a un candidato ajeno sus filas seguía vivo en el 
recuerdo de la caída de Gutiérrez. Alianza PAIS, por su parte, dejó de lado toda po-
sibilidad de coalición con otro tipo de organizaciones y movimientos sociales y buscó 
sostenerse en base a una estructura política propia y diferenciada. Los acercamientos 

  
25 Con el fin de sostener su vocación anti-partidaria, Alianza PAIS optó por no presentar candidatos 
para las elecciones legislativas. De modo que su primera participación en la contienda electoral fue 
con la candidatura del binomio Correa y Moreno en octubre 2006. 



190 Gabriela Chiriboga Herrera 

hacia la población se realizaron mediante la organización de comités ciudadanos lo-
cales o familiares, todos conducidos por miembros a este y sin recurrir a la asistencia 
de ninguna organización ajena al partido. Desde sus orígenes entonces, Alianza PAIS 
no buscó identificarse con los intereses de las organizaciones indígenas sino preten-
dió una representación de alcance nacional. 

Los resultados de las elecciones de octubre dieron el segundo lugar al binomio 
Rafael Correa-Lenin Moreno, detrás del candidato del PRIAN. Mientras que Luis Ma-
cas, candidato de Pachakutik apenas alcanzó el 2,19% de los votos. Correa pasó así a 
segunda vuelta y si bien existieron pronunciamientos de respaldo a su candidatura por 
parte de organizaciones populares, su final victoria contra el representante tradicional 
de la derecha oligárquica puede incluso ser interpretada como respuesta a una motiva-
ción de de-selección respecto de Noboa (Ramírez: 2010, 35). 

Dicho esto, es posible afirmar que el MAS nació como referente de los movimien-
tos sociales con un claro protagonismo de los sindicatos campesinos e indígenas en 
resistencia al modelo neoliberal. Mientras que, la emergencia de Alianza PAIS se con-
formó en el complejo proceso de articulación de los reclamos de diferentes organiza-
ciones civiles, más bien urbanas, escasa o medianamente organizadas como una 
coalición de fracciones de «la izquierda tradicional, intelectuales, activistas de la nueva 
izquierda social y figuras provenientes de novísimas organizaciones ciudadanas y per-
sonajes sin trayectoria militante» (Ramírez: 2010, 36).  

 
13.1.2. Los procesos constituyentes en Ecuador y Bolivia 

Tanto en Bolivia como en Ecuador, durante los primeros meses de los gobiernos 
de Morales y Correa, la propuesta de la convocatoria a la asamblea reformatoria a la 
Constitución estuvo en el centro discursivo de los mandatarios y de la opinión pú-
blica. 

En Bolivia, la Asamblea Constituyente se instaló en agosto de 2006 en Sucre y 
se convirtió en el escenario de las más complejas discusiones que atravesaban al país 
en esos meses. En este escenario el MAS contó con 142 de los 255 asambleístas 
electos. El Pacto de Unidad26 fue sin lugar a dudas, la expresión más acabada de las 
demandas que diferentes organizaciones indígenas y campesinas buscaron incorporar 

  
26 Los antecedentes del Pacto de la Unidad se remontan a los meses posteriores a la Guerra del Gas 
en 2003 cuando organizaciones indígenas, pueblos originarios y asalariados campesinos se reunie-
ron en Santa Cruz a fin de diseñar la propuesta de Convocatoria a Asamblea Constituyente que se 
veía como inevitable. Después de unos meses, se elaboró su propuesta bajo el lema «los excluidos 
de siempre no vamos a excluir a los excluidores de siempre» (Garcés: 2013, 32). La amplitud del 
debate que se dio en el seno del Pacto de Unidad y el eco que sus propuestas tuvieron sobre el texto 
constitucional dan cuenta de un proceso democrático sin precedentes en la historia boliviana. Gar-
cés (2013) sostiene que estuvieron siempre presentes seis temas en el debate propuesto por el Pacto 
de Unidad: modelo de Estado, ordenamiento territorial y autonomías, recursos naturales, tierra y 
territorio, representación política y derechos colectivos indígenas. 



La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien 191 

en el Nueva Constitución Política (NCP). Sus propuestas incluyeron principalmente 
la «refundación» de Bolivia como un estado plurinacional, el reconocimiento de las 
autonomías territoriales, de la justicia comunitaria, la elección de sus representantes 
según sus usos y costumbres y en el área económica, una transformación productiva 
centrada en la reforma agraria y la nacionalización de los hidrocarburos (Svampa: 
2010, 27-31). 

En efecto la NCP reunió gran parte de las propuestas presentadas en el Pacto de 
Unidad, dejando, sin embargo, algunas importantes resoluciones en la ambigüedad, 
por ejemplo, la compleja relación entre la aplicación del derecho positivo y la justicia 
indígena. Debido a la incertidumbre respecto del término de las discusiones entre el 
oficialismo y la oposición y la presión del movimiento social sucrense la Asamblea 
se trasladó a un recinto militar a las afueras de Sucre y entre el 23 y 24 de noviembre 
de 2007 aprobó la Constitución sin presencia de la oposición (Zuazo: 2010, 131). 
Posteriormente, el Congreso realizó ciento cuarenta y cuatro modificaciones al texto 
original y éste fue sometido a referéndum. El pueblo boliviano votó por el «sí» al-
canzando un 61,43% del total de los votos. El 7 de febrero de 2009, la NCP fue pro-
mulgada en la Gaceta Oficial. 

En 2007 se creó la Coordinadora Nacional por el Cambio (CONALCAM) como 
una instancia de coordinación conformada por sindicatos y representantes de los po-
deres Ejecutivo y Legislativo (Zuazo: 2010, 130). Este hecho si bien puede verse 
como el modo de dar cuerpo a la figura de «gobierno de los movimientos sociales» 
también puede leerse como un intento de cooptación de los liderazgos sindicales. 

Los sucesos en el Ecuador son diferentes desde el momento de convocatoria a 
la Asamblea Constituyente. Alianza PAIS no presentó candidaturas a representantes 
en el Congreso, de modo que —ya en el gobierno— optó por destituir a 57 diputados 
acusados por obstruir ilegalmente la convocatoria a la consulta (Ramírez: 2010, 37). 
Únicamente de este modo se allanó el camino. El siguiente paso fue clave en la con-
solidación del correísmo en el poder, las candidaturas presentadas a la Asamblea 
Constituyente alcanzaron con éxito 80 de las 130 curules en juego. El bloque se con-
formó con el respaldo de partidos pequeños como el mismo Pachakutik, el Movi-
miento Popular Democrático y la Izquierda Democrática. 

El país entero experimentó un impulso participativo sin precedentes y de una 
modalidad desconocida hasta el momento. La participación de la sociedad civil se 
evidenció en la movilización de grupos de personas, más o menos organizados de 
todas partes del país. Alberto Acosta —primer presidente de la Asamblea Constitu-
yente—expresó la importancia histórica de la institución de la Asamblea, puesto que 
en las constituyentes anteriores únicamente se buscaba negociar el traspaso del poder 
de una elite a otra, mientras que el proceso de 2007-2008 reconocía su origen en los 
movimientos sociales, en crecimiento desde los 90. Sin embargo, los movimientos 
sociales a los que se refiere, no son necesariamente, los indígenas y campesinos, sino 
la multitud urbana a la que hicimos referencia anteriormente. 



192 Gabriela Chiriboga Herrera 

Entre los temas que provocaron los primeros roces al interior del bloque estu-
vieron los referidos a la ecología. Como resultado creció la distancia entre los dos 
hombres más fuertes del momento en la política nacional: Correa y Acosta y los mo-
vimientos indígenas y campesinos. La propuesta de Acosta con el respaldo de Pacha-
kutik fue exitosa en la consagración de los «derechos de la naturaleza» (Asamblea 
Nacional Constituyente: 2008, 70). Además, se declaró la plurinacionalidad del Es-
tado y si bien ya en la Constitución de 1998 se reconocieron los derechos colectivos, 
en la presente se buscó consolidarlos y ampliarlos; se incluyó también el reconoci-
miento de la justicia indígena; en el marco de la búsqueda del «sumak kawsay» o 
buen vivir, si bien este último no puede identificarse entre los reclamos históricos de 
los pueblos indígenas en Ecuador. 

13.1.3. Sobre la plurinacionalidad y el buen vivir/ vivir bien 
En Bolivia, la pretensión del Movimiento Nacionalista Revolucionario de ciu-

dadanizar a los indígenas, convirtiéndolos en los campesinos de la nación en la dé-
cada de los 50, contribuyó a la formación del movimiento katarista en los años 70; 
en cuyas proclamas, bien puede ubicarse el germen de la idea de un Estado plurina-
cional. 

A mediados de los años 80, el presidente Víctor Paz Estenssoro mediante el 
Decreto 21060 impuso el programa de ajuste estructural al estilo de la mejor receta 
neoliberal. 1990 fue un año clave para la consolidación de los reclamos indígenas 
también en Bolivia. Precisamente en la «Marcha indígena por el territorio y la digni-
dad» se expresaron las reivindicaciones por el reconocimiento que excede a la esfera 
de los reclamos económicos. Dos años más tarde, el Congreso Ordinario de la Con-
federación Sindical Única de Trabajadores Campesinos de Bolivia (CSUTCB) ins-
taló la Asamblea de Nacionalidades Originarias con el objetivo de recuperar la tierra 
y el territorio «usurpados». 

Durante la primera presidencia de Gonzalo Sánchez de Lozada, entre 1993 y 
1997, podemos afirmar que la referencia a la diversidad se materializó en términos 
de la administración de políticas de la diferencia; de manera que con la pretensión de 
sostener el modelo económico privatizador e instalar un multiculturalismo de Estado 
se aprobaron una serie de leyes «bajo los slogans de “descentralización”, “participa-
ción”, “unidad en la diversidad”, “interculturalidad”, etc.» (Garcés: 2013, 28). La Ley 
Nro. 1585 del 12 de agosto de 1994 reformó a la Constitución de la República de 
Bolivia introduciendo cambios a la Constitución de 1967 entonces vigente. Según el 
artículo 1: Bolivia define su carácter como «libre, independiente, soberana, multiét-
nica y pluricultural» (Honorable Congreso Nacional de Bolivia: 1994, s/n). En el ar-
tículo 171 además reconoce los derechos sociales, económicos y culturales de los 
pueblos indígenas; la personería jurídica de las comunidades indígenas y campesinas 
y de las asociaciones y sindicatos campesinos y finalmente, faculta a que las autori-



La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien 193 

dades de tales comunidades ejerzan sus funciones de administración y apliquen nor-
mas propias para la solución de conflictos, en conformidad a sus costumbres y pro-
cedimientos, siempre que no sean contrarias a la Constitución y las leyes (Honorable 
Congreso Nacional de Bolivia: 1994, s/n). 

Mientras que, la Ley Nro. 2631 de 20 febrero de 2004 entre las reformas a la 
Constitución, incluyó algunas referentes a la participación política de los indígenas. 
El artículo 223 reconoce a los pueblos indígenas como personas jurídicas de derecho 
público y el artículo 224 reconoce el derecho a la representación política de manera 
directa y sin la mediación de los partidos políticos (Honorable Congreso Nacional de 
Bolivia: 2004, s/n). 

El MAS supo llevar su promesa de campaña a la Constitución en lo referente a 
la definición de Bolivia como un «[…] Estado Unitario Social de Derecho Plurina-
cional Comunitario [fundado] en la pluralidad y el pluralismo político, económico, 
jurídico, cultural y lingüístico...» (Asamblea Constituyente de Bolivia: 2009, 12) en 
lugar de la Carta Magna anterior en que se afirmaba como “multiétnica y pluricultural 
[…] unitaria”, y definía al Estado como «Social y Democrático de Derecho». Por 
supuesto, este cambio no es una cuestión menor: el sujeto de derechos deviene ade-
más de individual, colectivo, de modo que se reconoce a los ciudadanos en su indi-
vidualidad y las naciones-y-pueblos-indígena-originario-campesinos, expresión que, 
a decir de Gabriela Montaño debe leerse «como una sola palabra»27. Con esta primera 
definición, se abre el camino para los artículos que más adelante, garantizarán la des-
centralización del poder al permitir diferentes modalidades de autonomías en el 
marco de la Unidad del Estado. 

La NCP además establece en su artículo 2 que «[…] dada la existencia precolo-
nial de las naciones y pueblos indígena originario campesinos y su dominio ancestral 
sobre sus territorios, se garantiza su libre determinación en el marco de la unidad del 
Estado, que consiste en su derecho a la autonomía, al autogobierno, a su cultura, al 
reconocimiento de sus instituciones y a la consolidación de sus entidades territoriales, 
conforme a esta Constitución y la ley». 

El artículo 3 establece que «la nación boliviana está conformada por la totalidad 
de las bolivianas y los bolivianos, las naciones y pueblos indígena originario campe-
sinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas que en conjunto constituyen 
el pueblo boliviano». 

Por su parte, en el Capítulo Cuarto del Título II: Derechos Fundamentales y 
Garantías, se establecen los «Derechos de las Naciones y Pueblos Indígena Origina-
rio Campesinos», para la definición de los sujetos de estos derechos el artículo 30 

  
27 Expresión tomada de la Conferencia impartida sobre el proceso constituyente boliviano, por la 
entonces presidenta de la Cámara de Senadores el 28 de julio de 2012, en su visita a Buenos Aires. 
Esta expresión se remite a lo que señalan los artículos 3 y 30 inciso primero de la NCP. 



194 Gabriela Chiriboga Herrera 

inciso I. precisa que «Es nación y pueblo indígena originario campesino toda la co-
lectividad humana que comparta identidad cultural, idioma, tradición histórica, insti-
tuciones, territorialidad y cosmovisión, cuya existencia es anterior a la invasión 
colonial española». A partir del artículo 190 y hasta el 192, se establece la «Jurisdic-
ción Indígena Originaria Campesina». Mientras que, del artículo 289 al 296 se define 
la «Autonomía Indígena Originaria Campesina». 

Por otra parte, la Constitución incorporó principios éticos-morales en lenguas 
nativas de los pueblos indígenas: «Artículo 8 […] ama qhilla, ama llulla, ama suwa 
(no seas flojo, no seas mentiroso ni seas ladrón), suma qamaña (vivir bien), ñande-
reko (vida armoniosa), teko kavi (vida buena), ivi maraei (tierra sin mal) y qhapaj 
ñan (camino o vida noble)». 

Entre estos, el «suma qamaña» tuvo un lugar privilegiado en los discursos del 
presidente Morales, en los que lo presentaba asociado al cuidado medioambiental y 
como la alternativa al desarrollo capitalista, en oposición al «vivir mejor» 
(Schavelson: 2012, 469). El término originario del aymara, de reciente incorporación 
en el escenario y en el lenguaje políticos hace referencia a «una cosmovisión donde 
el hombre se integra a su entorno, con la Pachamama y otros seres no humanos a 
partir de la reciprocidad, la complementariedad, y no la competencia típica del capi-
talismo, resumida en la fórmula de [buscar] “Vivir Mejor”» (Schavelson: 2012, 45). 

A decir de Simón Yampara, dirigente aymara que se atribuye haber incorporado 
el término «suma qamaña» en la política boliviana, éste puede entenderse como «un 
paradigma de vida que toda la humanidad está buscando, porque implica el bienestar 
y armonía de todos y no de unos pocos. Es una posible solución a la crisis de civili-
zación moderna» habida cuenta que «La matriz ancestral milenaria tiene su para-
digma de vida en Suma Qamaña, vivir bien en armonía integral, mientras que la 
matriz occidental centenaria tiene su paradigma de vida en el progreso y desarrollo» 
(Yampara: 2010, s/n). La materialización de esa pretensión de convivencia armónica 
se realizó en la incorporación de carácter plurinacional del Estado boliviano, a decir 
de Yampara y otros defensores del buen vivir, como David Choquehuanca (2010). 

Aun cuando son varios los criterios compartidos con su par boliviana, los cam-
bios en el marco del reconocimiento de la plurinacionalidad en Ecuador, se dieron en 
respuesta a los reclamos de un porcentaje de población indígena diez veces menor 
que en el caso boliviano. 

En Ecuador, ya en las memorias de los primeros encuentros de los movimientos 
indígenas se puede apreciar la inquietud respecto de la urgencia del reconocimiento 
legal por parte del Estado sobre la particularidad de su identidad diferenciada de la 
mayoría de la población. La propuesta de la CONAIE en los noventa —en torno a la 
que se organizó principalmente el movimiento indígena ecuatoriano— tuvo como fin 
la construcción de un «Nuevo modelo de Estado y una Nación Plurinacional» (1994). 
El criterio de «plurinacionalidad» que en sus inicios su supuso como un atributo de 



La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien 195 

la nación considerada como diversa, al paso de los años se reformuló hasta consti-
tuirse en parte del carácter del Estado. En 1997, el Proyecto Político de la CONAIE 
—conservando su amplia convocatoria originaria a fin de hacer frente al neolibera-
lismo—, ratificó su rechazo al modelo de Estado uninacional y planteó la meta de 
construir un nuevo Estado plurinacional, pluricultural y plurilingüe y consecuente-
mente, una nueva sociedad humana intercultural (1997). 

La Constitución de 1998 influenciada por el pensamiento neoliberal, incluyó los 
reclamos de los indígenas y campesinos, mediante el tratamiento que se dio a la cues-
tión de la diversidad étnica en términos administrativos y no políticos. La gestión —
entendida como management— (Rodríguez, 2013) de las condiciones de vida de los 
desventajados de la sociedad, particularmente de los pueblos indígenas y campesinos, 
se imprimió en el texto constitucional bajo el paraguas del multiculturalismo. Este 
sentido, con el artículo primero de dicho cuerpo legal se pretendió dar por cumplido 
con las luchas de tantos años al definir al Estado como «social de derecho, soberano, 
unitario, independiente, democrático, pluricultural y multiétnico» (Constitución 
Política de la República del Ecuador: 2008, 1). 

La insatisfacción vino con el paso de los años, cuando indígenas y campesinos 
corroboraron la ausencia de la inclusión prometida y la persistencia del sentido dis-
criminatorio continuó percibiéndose en las relaciones sociales diarias. 

En el proceso previo a la Asamblea Constituyente de 2007, la propuesta de la 
CONAIE se organizó en torno a cinco principios fundamentales, el primero de ellos 
se refería a «La construcción de un Estado plurinacional, que deseche para siempre 
las sombras coloniales y monoculturales que lo han acompañado desde hace casi 200 
años» (CONAIE: 2007), de ahí que la plurinacionalidad se comprenda como: «[…] 
un cambio en la estructura del Estado y del modelo económico, en el marco del re-
conocimiento de niveles importantes de autogobierno territorial y del manejo y pro-
tección de los recursos naturales, en el ejercicio de la autoridad sobre las instituciones 
que manejan asuntos de vital importancia como la educación y la salud, en el reco-
nocimiento de la pluralidad jurídica, en la oficialización de los idiomas indígenas y 
la construcción de una verdadera interculturalidad sin imposiciones». 

De este modo, la plurinacionalidad, lejos de amenazar la tradicional pareja mo-
derna Estado/nación, propugnaba alcanzar la deseada «unidad en la diversidad» con 
el horizonte de fortalecer a una nueva forma de Estado (CONAIE: 2007, 10). La 
Constitución de Montecristi recogió este reclamo al definir al Estado como «consti-
tucional de derechos y justicia, social, democrático, soberano, independiente, unita-
rio, intercultural, plurinacional y laico». 

Los principales artículos referentes a la materialización de la plurinacionalidad 
se detallan a continuación: El artículo 56 establece que «las comunidades, pueblos, y 
nacionalidades indígenas, el pueblo afroecuatoriano, el pueblo montubio y las comu-
nas forman parte del Estado ecuatoriano, único e indivisible». De igual forma, en el 
artículo 57: «[…] se reconoce y garantizará a las comunas, comunidades, pueblos y 



196 Gabriela Chiriboga Herrera 

nacionalidades indígenas, de conformidad con la Constitución y con los pactos, con-
venios, declaraciones y demás instrumentos internacionales de derechos humanos, 
los siguientes derechos colectivos: Mantener, desarrollar y fortalecer libremente su 
identidad, sentido de pertenencia, tradiciones ancestrales y formas de organización 
social […]». 

Por su parte, el artículo 60 define que «los pueblos ancestrales, indígenas, 
afroecuatorianos y montubios podrán constituir circunscripciones territoriales para la 
preservación de su cultura […]». 

El artículo 171, referente a la justicia indígena establece que «[…] las autorida-
des de las comunidades, pueblos y nacionalidades indígenas ejercerán funciones ju-
risdiccionales, con base en sus tradiciones ancestrales y su derecho propio, dentro de 
su ámbito territorial, con garantía de participación y decisión de las mujeres. Las au-
toridades aplicarán normas y procedimientos propios para la solución de sus conflic-
tos internos, y que no sean contrarios a la Constitución y a los derechos humanos 
reconocidos en instrumentos internacionales. El Estado garantizará que las decisiones 
de la jurisdicción indígena sean respetadas por las instituciones y autoridades públi-
cas. Dichas decisiones estarán sujetas al control de constitucionalidad. La ley esta-
blecerá los mecanismos de coordinación y cooperación entre la jurisdicción indígena 
y la jurisdicción ordinaria». 

El artículo 257 establece que «en el marco de la organización político adminis-
trativa podrán conformarse circunscripciones territoriales indígenas o afroecuatoria-
nas, que ejercerán las competencias del gobierno territorial autónomo 
correspondiente, y se regirán por principios de interculturalidad, plurinacionalidad y 
de acuerdo con los derechos colectivos». 

La plurinacionalidad tiene un amplio y documentado respaldo en las proclamas 
y manifiestos de las organizaciones indígenas, distinto de lo que sucede con el “su-
mak kawsay”, que se menciona por primera vez en la propuesta de la CONAIE frente 
a la Asamblea Constituyente en 2007, y con varias interpretaciones imprecisas: «Ac-
tualmente, el Ecuador vive un momento histórico de gran relevancia. Un momento 
de profunda esperanza para las grandes mayorías del país que luchamos por la cons-
trucción de una sociedad post-capitalista y postcolonial, una sociedad que promueva 
el “buen vivir” transmitido de generación en generación por nuestros antiguos taitas 
y mamas, una sociedad que recupere las enseñanzas de sus pueblos ancestrales y 
pueda vivir en armonía con nuestra Pacha Mama». 

Por otra parte, se refiere al buen vivir como un sistema económico alternativo al 
capitalismo y también equiparado con un régimen de vida saludable. Sin embargo, 
fue el Plan Nacional de Desarrollo (Senplades: 2007, 5) que se presentó ante la Asam-
blea Constituyente en 2007 el que mayor impulso le dio a la inclusión del «buen 
vivir» en la política nacional, del PND provinieron las primeras definiciones oficiales 
sobre el “sumak kawsay”: «El buen vivir presupone que las libertades, oportunidades, 



La cuestión indígena en Latinoamérica: plurinacionalidad y buen vivir/vivir bien 197 

capacidades y potencialidades reales de los individuos se amplíen de modo que per-
mitan lograr simultáneamente aquello que la sociedad, los territorios, las diversas 
identidades colectivas y cada uno —visto como un ser humano universal y particular 
a la vez— valora como objetivo de vida deseable» (Senplades: 2007, 53). 

Ya en la Constitución, el preámbulo señala «Nosotras y nosotros […] decidimos 
construir [u]na nueva forma de convivencia ciudadana, en diversidad y armonía con 
la naturaleza, para alcanzar el buen vivir, el sumak kawsay», mientras que se dedican 
sendos artículos a la descripción de los “Derechos del Buen Vivir” que comprende el 
ejercicio de un conjunto de derechos de segunda y tercera generación, e incluso la 
definición del “Régimen del Buen Vivir” que abarca un complejo sistema guiado por 
la inclusión y la equidad, el cumplimiento de los objetivos del régimen de desarrollo 
y el cuidado ambiental. 

Ahora bien, entre los dirigentes indígenas no hay un consenso sobre la pertinen-
cia o no del acervo del «sumak kawsay» en sus comunidades. Muchos coinciden en 
identificarlo con el “ally kawsay” el momento máximo de una festividad comunitaria, 
mientras que otros lo definen como formas alternativas de vida (en respeto y armonía 
con la naturaleza), de consumo (opuesto al crecimiento promovido por el capita-
lismo), e incluso, de gobierno (lo cual no se define claramente). Algunos por su parte, 
reconocen que la inclusión del «buen vivir» provino más de reconocidos militantes 
de izquierda y ambientalistas que de las comunidades indígenas; otros, más abierta-
mente afirman que en las negociaciones por la inclusión de la plurinacionalidad como 
un rasgo definitorio del Estado se aceptó que se incluyera el término “sumak kawsay” 
en kichwa —aun cuando no hay una traducción que coincida con la citada “buen 
vivir”28— en la Constitución. 

La planificación nacional —con no pocas ambigüedades— entre 2007 y 2017 
se ordenó en torno a la búsqueda del buen vivir; y, habida cuenta de la variada con-
ceptualización que se le asignó al término “sumak kawsay” —entendido como un 
“significante vacío”— enmarcó la implementación de políticas públicas de todo tipo: 
más o menos desarrollistas. 
 

13.1.4. Conclusiones 
La participación de las organizaciones indígenas en las últimas décadas —más 

o menos directamente en el régimen de gobierno— no registra precedentes en la his-
toria de Bolivia y Ecuador. Esta relación resulta más estrecha, imbricada y estructural 
en el caso del MAS y distante, aún contradictoria y coyuntural en el caso de Alianza 
PAIS. En el primer caso es un encuentro por principios, en el segundo un acerca-
miento por compromisos. Esto se debe a que —como se ha expuesto— los orígenes 

  
28 «Sumak» se traduce como «bello, bonito, lindo, precioso, delicioso, distinguido» y «kawsay» 
como «vida», «cultura», y los verbos «vivir» y «habitar» (Ministerio de Educación: 2009). 



198 Gabriela Chiriboga Herrera 

del MAS son indígena-campesinos, mientras que APAIS se mantuvo al margen de 
las proclamas indígenas.  

En ambos países, la plurinacionalidad estuvo históricamente en las reivindica-
ciones indígenas. Ésta, que en sus inicios se refería a la concepción de naciones di-
versas, acabó por ser incorporada como un rasgo definitorio del carácter del Estado 
en las Constituciones aprobadas en 2008 en Ecuador y en 2009 en Bolivia. Esta 
reivindicación provino, en el caso de Bolivia, desde un porcentaje ampliamente ma-
yoritario de la población, distinto del caso ecuatoriano, en donde la población indí-
gena es 10 veces menor. 

En Bolivia y Ecuador, en los noventa y previo a la vigencia de las últimas Cons-
tituciones, la cuestión de la diversidad fue tratada en términos administrativos como 
la gestión —management— de la diferencia, en el marco del modelo multiculturalista 
que defiende, entre otros principios, la convivencia pacífica y la tolerancia. En ambos 
casos, la inclusión de la «plurinacionalidad» en los textos constitucionales se percibió 
como una superación del legado neoliberal al incorporar las demandas históricas de 
los pueblos indígenas. La operacionalización de la misma, no obstante, se realizó de 
manera ambigua. 

Por otra parte, la incorporación de los postulados del «buen vivir» y del «vivir 
bien» tiene tanto defensores como detractores en los pueblos indígenas, siendo así 
que muchos no aprueban su traducción al kichwa o aymara, respectivamente, o que 
le atribuyan una serie de significados, que van desde una filosofía de vida, hasta el 
bienestar, pasando por el disfrute personal y un óptimo estado de salud. Curioso re-
sulta tanto que sea el «sumak kawsay» y el «suma qamaña» los que —sin certeras 
raíces indígenas— hayan sido incorporados en las Cartas Magnas en lenguas origi-
narias, como también que sean los que mayor repercusión hayan tenido, en los dis-
cursos de Correa y Morales a nivel local y en espacios regionales e internacionales, 
en la planificación nacional, en las políticas públicas y en los medios de comunica-
ción; cuando los reclamos indígenas en Ecuador y en Bolivia buscaban el reconoci-
miento de Estados plurinacionales, en el anhelado sueño de la «unidad en la 
diversidad». 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
14. La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen 

vivir. El caso del Ecuador (2007-2017) 
Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

 
 

El buen vivir es uno de los conceptos más innovadores del campo de la Econo-
mía Política del Desarrollo surgido a comienzos del siglo XXI (Hidalgo-Capitán, 
2011: 305). Dicho concepto, de origen ecuatoriano (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Ca-
pitán: 2015), puede ser definido como aquella propuesta política que pretende la con-
secución de la «vida en armonía con uno mismo, con la sociedad y con la naturaleza» 
(Cubillo-Guevara, Hidalgo-Capitán y García-Álvarez: 2016, 36). Como tal, y refe-
rido al caso ecuatoriano, el buen vivir ha sido interpretado por algunos autores (Gu-
dynas y Acosta: 2008, 109) como un modelo de bienestar alternativo a cualquier 
modelo de desarrollo («alternativa al desarrollo»), mientras que otros autores (Ramí-
rez: 2008, 400) lo han entendido como un modelo de desarrollo alternativo («desa-
rrollo alternativo progresista»). 

Si bien suele considerarse que el buen vivir ha sido el modelo de desarrollo im-
plementado por los gobiernos de Rafael Correa en Ecuador, entre 2007 y 2017, hay 
quienes sostienen que el modelo de desarrollo implementado fue realmente el neo-
extractivismo; entendiendo por neo-extractivismo aquel modelo de desarrollo basado 
en la apropiación de los recursos naturales, en grandes volúmenes o bajo prácticas de 
alta intensidad, que genera economías de enclave, que nutre exportaciones masivas 
hacia el mercado mundial y que permite reorientar los ingresos públicos derivados 
de estas exportaciones hacia las políticas sociales progresistas, para contribuir a la 
redistribución de la renta y la riqueza (Gudynas: 2011). 

Esta contradicción se explica por el uso que se da a la expresión modelo de 
desarrollo. Aquí distinguiremos entre modelo histórico-estructural y modelo de desa-
rrollo. El primero sería «aquel modelo que representa el funcionamiento de un sis-
tema socioeconómico durante un período largo de tiempo en el que su estructura 
permanece constante» (Hidalgo-Capitán: 2005, 314). Mientras que el segundo sería 



200 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

«aquel modelo que representa los pasos que debe seguir un sistema socioeconómico 
para transitar de un modelo histórico-estructural a otro por medio de una transforma-
ción estructural» (Hidalgo-Capitán: 2005, 314). En este sentido, el neo-extractivismo 
sería el modelo que explica el funcionamiento del sistema socioeconómico ecuato-
riano entre 2007 y 2017, como variante del modelo histórico-estructural primario-
exportador de enclave o extractivismo. Mientras que el buen vivir sería el modelo de 
desarrollo, o modelo de transformación estructural, que, por medio de un conjunto de 
políticas públicas, debería generar una transición desde la variante de enclave del 
modelo primario-exportador (extractivismo) hacia una variante del modelo multiex-
portador (Hidalgo-Capitán: 2005) que permitiría la vida en armonía (posextracti-
vismo). 

Como modelo de desarrollo alternativo, el buen vivir debería implicar la imple-
mentación de políticas socioculturales y socioeducativas de tipo decolonial29 para 
contribuir a la consecución de la armonía personal (Mignolo: 2007), la aplicación de 
políticas socioeconómicas de corte poscapitalista30 para contribuir a la consecución 
de la armonía social (Dierckxsens: 2005) y la aplicación de políticas socioecológicas 
de corte biocéntrico31 para contribuir a la armonía ambiental (Gudynas: 2010). En 
este sentido, el buen vivir es un concepto que articula las políticas públicas de los 
países que optan por implementarlo como modelo de desarrollo alternativo.  

Con independencia de la mayor o menor implementación de este tipo de políti-
cas en Ecuador, el buen vivir ha sido considerado como el modelo de desarrollo entre 
2007 y 2017; y como tal ha sido un elemento clave de la planificación nacional del 
desarrollo desde 2007. 

Ese mismo año, el gobierno del Movimiento Alianza Patria Altiva i Soberana 
(Movimiento Alianza PAIS), liderado por Rafael Correa32, reestructuró la Secretaría 
  
29 Entendemos la decolonialidad del poder, del saber y del ser como aquella estrategia política en-
caminada a eliminar la discriminación política y a poner en valor los conocimientos y las identida-
des de los grupos sociales subalternos de una sociedad; en el caso de Ecuador se trataría, 
específicamente, de eliminar la discriminación política y de poner en valor los conocimientos y las 
identidades de los pueblos indígenas y afrodescendientes. 
30 Entendemos el poscapitalismo como aquel sistema socioeconómico: en el que el mercado no es 
el mecanismo protagonista en la asignación de recursos escasos entre usos alternativos para la sa-
tisfacción de las necesidades fundamentales de las personas (economía con mercado, pero no de 
mercado); en el que la propiedad privada no es la forma protagonista de posesión de los recursos 
productivos y de la riqueza (propiedades y posesiones diversas); y en el que el ánimo de lucro y la 
maximización de la utilidad no son los únicos comportamientos racionales de las personas (racio-
nalidades diversas). 
31 Entendemos el biocentrismo como aquella concepción del mundo: que coloca a la naturaleza 
como el centro de las preocupaciones de las personas, las cuales son consideradas como una parte 
más de la misma; y que reconoce que la naturaleza tiene valores intrínsecos que deben ser protegi-
dos, independientes de la utilidad que pueda tener para las personas. 
32 Economista y ex-profesor de la Universidad San Francisco de Quito, que fue ministro de Finanzas 
entre 2005 y 2006, y que, tras fundar el Movimiento Alianza PAIS, fue presidente del Ecuador entre 2007 
y 2017, exiliándose en Bélgica desde 2018. 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 201 

Nacional de Planificación y Desarrollo (SENPLADES), por medio de la fusión de 
otros organismos de planificación preexistentes. Desde entonces, el buen vivir ha sido 
considerado como el modelo de desarrollo de los gobiernos de Rafael Correa y de 
Alianza PAIS y como el principal concepto orientador de las políticas públicas de 
desarrollo de la Revolución Ciudadana del Ecuador. Así pues, este concepto ha sido 
el elemento vertebrador de los Planes Nacionales de Desarrollo (PND); aunque su 
relevancia ha sido variable desde 2007 hasta 2017 (Manosalvas: 2014; Caria y Do-
mínguez: 2014; Vega: 2014; Artega-Cruz: 2017; Hidalgo-Capitán y Cubillo-Gue-
vara: 2018).  

Este cambio de relevancia ha venido acompañado de un proceso de resignifica-
ción constante del concepto de buen vivir por parte de las instituciones públicas ecua-
torianas. En este sentido, en este documento nos planteamos la siguiente pregunta: 
¿Cómo se fue configurando, y desconfigurando, el buen vivir como modelo de desa-
rrollo de los gobiernos de Ecuador entre 2007 y 2017? Por tanto, el objetivo de este 
trabajo es describir cómo el concepto de buen vivir se fue resignificando como mo-
delo de desarrollo de los gobiernos de Rafael Correa. 

Para alcanzar este objetivo realizaremos un análisis teórico-conceptual del buen 
vivir, tal y como éste ha sido incluido en los principales documentos oficiales elabo-
rados por la Asamblea Nacional Constituyente del Ecuador (ANCE), por la 
SENPLADES, por la Vicepresidencia de la República del Ecuador (VRE) y por la 
Secretaría del Buen Vivir (SBV). Partiendo de la premisa de que el significado oficial 
del buen vivir ha ido variando sustancialmente en este período, realizaremos dicho 
análisis teniendo en cuenta tanto el contexto político en que dichas resignificaciones 
se llevaron a cabo, como el papel desempeñado por los principales actores políticos 
que propiciaron las mismas. 

No obstante, la consideración del buen vivir como modelo de desarrollo, si bien 
tiene en Ecuador su ejemplo paradigmático, no es un fenómeno exclusivamente ecua-
toriano, sino que existen otros casos en América latina donde este concepto ha jua-
gado un papel similar. Así, por ejemplo, en Bolivia, el vivir bien (la versión boliviana 
del buen vivir, derivada de la concepción aymara de bienestar, el suma qamaña, e 
incorporado en la Constitución boliviana) (Asamblea Constituyente de Bolivia, 
ACB, 2009) ha sido también considerado como modelo de desarrollo y marco de 
referencia de las políticas públicas estatales; y también ha sufrido al menos dos resig-
nificaciones importantes bajo los gobiernos de Evo Morales y el Movimiento al So-
cialismo (MAS), una realizada por el Vicepresidente de la República, Álvaro García-
Linera (2010), como «socialismo comunitario andino» y otra realizada por los Can-
cilleres, David Choquehuanca (2010) y Fernando Huanacuni (2010), como «suma 
qamaña». 

En Nicaragua, bajo los últimos gobiernos de Daniel Ortega y el Frente Sandi-
nista de Liberación Nacional (FSLN), se adaptó el buen vivir andino-amazónico 
como «vivir limpio, vivir sano, vivir bonito, vivir bien», tal y como fue resignificado 



202 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

por la Primera Dama de la República y Coordinadora del Consejo de Comunicación, 
Rosario Murillo (2013), en una estrategia nacional de políticas sociales lanzada en 
2013, y como «buen vivir comunitario», tal y como se incorporó en la reforma cons-
titucional de 2014 (Asamblea Nacional de Nicaragua, ANN, 2014: art. 60). Dicho 
concepto trataba de enlazar en español con expresiones de la concepción de la vida 
deseable de los pueblos indígenas nicaragüenses, tales como el «yanni iwanka» mis-
kitu, el «yaksihni yalahnim» mayangna, el «naas mlika aakri» rama o el «au bun 
amuru ni» garífuna. Mientras que en El Salvador, bajo el gobierno de Salvador Sán-
chez Cerén y del Frente Farabundo Martí para la Liberación Nacional (FMLN), tam-
bién se adaptó el buen vivir andino-amazónico como «socialismo del buen vivir», 
según la resignificación que hizo el asesor gubernamental de origen vasco-español 
Iosu Perales (2016). 

En estos cuatro casos de países latinoamericanos con gobiernos de izquierda 
(todos de corte bolivariano), el concepto del buen vivir ha sido resignificado, una o 
varias veces, desde su concepción indígena original para ponerlo al servicio de un 
proyecto nacional de «socialismo del siglo XXI» (Dieterich: 2002); cuando no al ser-
vicio de los proyectos personales de los mandatarios de dichos países (Correa; Mo-
rales / García-Linera; Ortega / Murillo; Sánchez Cerén). Sin embargo, de todos ellos, 
el caso ecuatoriano es el más relevante, de ahí que nos centremos en él. 
 

14.1. Antecedentes del concepto político de buen vivir 
El concepto de buen vivir utilizado en el ámbito de las políticas públicas ecua-

torianas procede de la traducción, y sobre todo de la adaptación, del concepto indí-
gena kichwa de sumak kawsay, que originalmente se entendía como vida límpida y 
armónica. Dicho concepto, procedente de la Amazonía ecuatoriana, formó parte del 
Plan Amazanga de la Organización de los Pueblos Indígenas del Pastaza (OPIP) (Vi-
teri et al.: 1992), como concepto político alternativo al concepto de desarrollo soste-
nible (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán: 2015). 

El Sacha Runa Yachai (o la sabiduría del hombre de la selva) […] es la que le guía en 
su ‘largo camino al Sumak Allpa’ […]. El Sumak Allpa (Tierra sin Mal) es el principio 
que regula la relación entre los seres humanos y la naturaleza mediante un uso y manejo 
equilibrado-dinámico del territorio y los recursos naturales […]. El Sumak Kawsai (Vida 
límpida y armónica) orienta el modo de vivir. Norma las relaciones entre los seres hu-
manos en base a principios igualitarios, comunitarios, recíprocos; se alimenta del diálogo 
con la naturaleza y su dimensión espiritual. El Sacha Kawsai Riksina es el arte de enten-
der-comprender-conocer-convencerse-estar seguro-ver […]. El Sacha Runa Yachai 
constituye […] un conjunto de conocimientos, técnicas y métodos para lograr una buena 
vida, en armonía con la naturaleza. Es la ciencia del Sumak Kawsai, pero ‘no hay Sumak 
Kawsai sin Sumak Allpa’, […] no hay vida sin naturaleza (Viteri et al.: 1992, 56-57). 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 203 

Desde la Amazonía, el concepto de sumak kawsay se fue difundiendo, gracias 
sobre todo a la labor realizada por Carlos Viteri33 (1992, 2000, 2003), quién lo tradujo 
por primera vez como buen vivir y lo planteó como un concepto político alternativo 
al concepto de desarrollo. Dicha difusión se produjo tanto dentro del movimiento 
indígena ecuatoriano (Confederación de Nacionalidades Indígenas de la Amazonía 
Ecuatoriana, CONFENIAE; Confedera-ción de Nacionalidades Indígenas del Ecua-
dor, CONAIE; Consejo de Desarrollo de las Nacionalidades y Pueblos del Ecuador, 
CODENPE; Universidad Intercultural Amawtai Wasi, UIAW; etc.), como entre aca-
démicos e intelectuales progresistas cercanos al partido político indigenista Movi-
miento de Unidad Plurinacional Pachakutik (MUP-Pachakutik) (Alberto Acosta34, 
Pablo Dávalos35, etc.) (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán, 2015).  

En la cosmovisión de las sociedades indígenas […], no existe el concepto de desarrollo 
[…]. Mas existe una visión holística a cerca de lo que debe ser el objetivo o la misión de 
todo esfuerzo humano, que consiste en buscar y crear las condiciones materiales y espi-
rituales para construir y mantener el ‘buen vivir’; que se define también como ‘vida ar-
mónica’, que en idiomas como el runa shimi (qichwa) se define como el alli káusai o 
súmac káusai […]. El concepto del alli káusai constituye una categoría central de la 
filosofía de vida de las sociedades indígenas (Viteri: 2000). 
A partir de aquí, y de la mano de Alberto Acosta, el buen vivir, como alternativa 

al desarrollo y forma de vida en armonía con las personas y la naturaleza, se incorporó 
como concepto político en el Plan de Gobierno de Alianza PAIS 2007-2011 (Alianza 
PAIS: 2006), que lideraba Rafael Correa, y que fue redactado entre otros por Alberto 
Acosta, Fander Falconí36 y René Ramírez37. Esta inclusión fue muy escueta y se hizo 
como un concepto híbrido de aportaciones de diferentes movimientos sociales alter-
nativos ecuatorianos y que, por tanto, trascendía la propuesta indígena del sumak 
kawsay (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán: 2015).  

  
33 Antropólogo kichwa-amazónico, que fue, como miembro de Alianza PAIS, secretario ejecutivo 
del Instituto para el Ecodesarrollo Regional Amazónico (ECORAE) entre 2009 y 2013 y asam-
bleísta entre 2013 y 2017; y que fue de nuevo electo asambleísta por Alianza PAIS en 2017, aban-
donando posteriormente la bancada de dicho movimiento en 2018 y exiliándose en México en 2019. 
34 Economista y ex-profesor de FLACSO Ecuador, fundador de Alianza PAIS, que fue ministro de 
Energía y Minas en 2007, asambleísta constituyente por Acuerdo PAIS y presidente de la ANCE 
entre 2007 y 2008; y que, tras abandonar dicho movimiento, fue candidato presidencial por la Uni-
dad Plurinacional de las Izquierdas en las elecciones de 2013. 
35 Economista, ex-profesor de la Pontificia Universidad Católica del Ecuador y asesor del movi-
miento indígena ecuatoriano, que fue viceministro de Finanzas en 2005, candidato a asambleísta 
por el MUP-Pachakutik en 2017 y a la alcandía de Quito en 2019. 
36 Economista y ex-profesor de FLACSO Ecuador, fundador de Alianza PAIS, que fue secretario 
nacional de Planificación y Desarrollo entre 2007 y 2009 y entre 2011 y 2013 ministro de Rela-
ciones Exteriores, entre 2009 y 2010 y ministro de Educación entre 2017 y 2018. 
 y ministro de Relaciones Exteriores entre 2009 y 2010; y que desde 2017es ministro de Educación. 
37 Economista y ex-profesor de FLACSO Ecuador, fundador de Alianza PAIS, que fue secretario 
nacional de Planificación y Desarrollo entre 2009 y 2011 y secretario nacional de Educación Supe-
rior, Ciencia y Tecnología entre 2011 y 2017. 



204 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

Un fin compartido: un Buen Vivir en armonía con la naturaleza […]. Pensamos en todos 
los sectores de la sociedad ecuatoriana, particularmente en los sectores populares, en los 
desposeídos, en los marginados, pero no sólo como sujetos pasivos, si no como protago-
nistas en este proceso de cambio, para que desde ahora puedan adueñarse del presente y 
sobre todo de su futuro […]. Convocamos a toda la ciudadanía, así como a todas las 
organizaciones sociales, sindicales, indígenas, de mujeres, de emigrantes, de ecologistas, 
de jóvenes, de jubilados, también a las asociaciones de artistas, de deportistas, de profe-
sionales, de investigadores, de académicos comprometidos con la construcción de una 
sociedad equitativa, justa, libre y competitiva. Por igual, nos interesa el concurso de 
aquellos grupos que emprenden y producen riqueza en el país, empresarios y trabajado-
res, comprometidos con el cambio (Alianza PAIS: 2006, 11). 
Éste sería, por tanto, el punto de partida para la utilización del concepto de buen 

vivir como modelo alternativo de desarrollo o modelo de desarrollo alternativo, según 
el caso, y, por tanto, como marco de referencia de las políticas públicas aplicadas en 
Ecuador bajo los gobiernos de Rafael Correa y su Alianza PAIS entre 2007 y 2017. 
Se trata, por tanto, de un concepto que, en su origen y su evolución temprana, tuvo 
un carácter decolonial («Sacha Runa Yachai»; «filosofía de vida de las sociedades 
indígenas»; «en los sectores populares, en los desposeídos, en los marginados»), pos-
capitalista («principios igualitarios, comunitarios, recíprocos», «construcción de una 
sociedad equitativa, justa, libre y competitiva») y biocéntrico («no hay Sumak Kaw-
sai sin Sumak Allpa», «en armonía con la naturaleza»). 
 

14.1.1. El buen vivir como modelo de desarrollo en Ecuador 2007-2017 
A lo largo de los tres mandatos de Rafael Correa (2007-2009; 2009-2013; 2013-

2017), en el ámbito del desarrollo y de las políticas públicas en Ecuador, se pueden 
distinguir siete resignificaciones del concepto original del buen vivir, como sumak 
kawsay (decolonial, poscapitalista y biocéntrico), realizadas por los policy makers 
ecuatorianos para convertirlo en un modelo de desarrollo. En dicho proceso sus di-
mensiones decolonial, poscapitalista y biocéntrica han tenido relevancias variables. 

 
a) El buen vivir durante el primer gobierno de Rafael Correa (2007-

2009) 
El primer gobierno de Rafael Correa, que debía haber tenido lugar entre 2007 y 2011, 
se acortó hasta 2009, como consecuencia de la promulgación de una nueva constitu-
ción en 2008. Durante este mandato presidencial el concepto político de buen vivir 
sufrió dos resignificaciones, una en el Plan Nacional de Desarrollo 2007-2010 y otra 
en la Constitución de la República del Ecuador de 2008, derivando, en principio, de 
la primera de ellas la mayoría de las políticas públicas implementadas en Ecuador 
durante este período. 
  



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 205 

a.1) La primera resignificación del buen vivir como desarrollo hu-
mano y su aparición en el PND 2007-2010 

Tras la victoria electoral de la candidatura de Rafael Correa y Lenin Moreno38 
en las elecciones presidenciales de 2006, al frente de Alianza PAIS, la idea del buen 
vivir, como vida en armonía con las demás personas y con la naturaleza, llegó al Plan 
Nacional de Desarrollo 2007-2010. Planificación para la Revolución Ciudadana 
(PND 2007-2010) (SENPLADES: 2007) y se incorporó como un elemento de refe-
rencia más para las políticas públicas de desarrollo en Ecuador.  

El PND 2007-2010 fue elaborado en 2007 por un equipo de intelectuales y fun-
cionarios dirigido por René Ramírez, subordinado de Fander Falconí en la 
SENPLADES. Fue precisamente René Ramírez quien incluyó el concepto de buen 
vivir en el PND 2007-2010; sin embargo, este concepto no constituía un elemento 
importante en el pensamiento sobre desarrollo de René Ramírez, que procedía del 
Centro de Investigaciones Sociales del Milenio (CISMIL, organismo público ecua-
toriano financiado por el Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo, que se 
integró en SENPLADES en 2007), donde había trabajado sobre el concepto de desa-
rrollo humano sostenible como forma de desarrollo alternativo. Por ello, cuando 
coordinó la redacción del PND 2007-2010, colocó al desarrollo humano, y en menor 
medida al desarrollo sostenible, como conceptos orientadores de las políticas públi-
cas de desarrollo. Aun así, incorporó el concepto de buen vivir, aunque resignificado 
como desarrollo humano y, por tanto, como una forma de desarrollo alternativo, 
opuesto al desarrollo económico de corte neoliberal que había marcado la planifica-
ción del desarrollo en Ecuador en años anteriores; pero no como una alternativa al 
desarrollo. Por tanto, el papel desempeñado por el buen vivir en el PND 2007-2010 
es claramente marginal y sólo se cita 3 veces en 458 páginas frente a las 62 veces que 
se cita el desarrollo humano. La expresión «buen vivir» aparece concretamente en 
los capítulos «Presentación» y «¿Qué entendemos por desarrollo?», pero no a lo largo 
de los demás capítulos del PND 2007-2010, lo que es síntoma de la escasa relevancia 
del mismo en el diseño de las políticas públicas de desarrollo en dicho momento. 

Así, en el PND 2007-2010 el buen vivir aparece identificado con el desarrollo 
humano (PNUD: 1990) y equiparado a la idea de vida deseable o bienestar, con re-
ferencias a la paz, a la naturaleza y a la cultura. 

Entendemos por desarrollo la consecución del buen vivir de todos y todas, en paz y ar-
monía con la naturaleza y la prolongación indefinida de las culturas humanas. El buen 
vivir presupone que las libertades, oportunidades, capacidades y potencialidades reales 
de los individuos se amplíen de modo que permitan lograr simultáneamente aquello que 
la sociedad, los territorios, las diversas identidades colectivas y cada uno —visto como 
un ser humano universal y particular a la vez— valora como objetivo de vida deseable. 

38 Administrador público y empresario ecuatoriano, fundador de Alianza PAIS, que fue vicepresi-
dente de Ecuador entre 2007 y 2013; y que desde 2017 es presidente del Ecuador aunque abierta-
mente enfrentado con Rafael Correa. 



206 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

[…] Nos obliga a reconocernos, comprendernos y valorarnos unos a otros a fin de posi-
bilitar la autorrealización y la construcción de un porvenir compartido (SENPLADES: 
2007, 54). 
En este sentido, esta primera resignificación mantiene un cierto carácter deco-

lonial («prolongación indefinida de las culturas») y biocéntrico («armonía con la na-
turaleza»), siendo aún su dimensión poscapitalista poco evidente («identidades 
colectivas»). 
 

a.2) La segunda resignificación del buen vivir como la dimensión 
social y ambiental del desarrollo y su emergencia en la Constitución 
de la República del Ecuador de 2008 

Tras la elaboración del PND 2007-2010, arrancó la ANCE, donde Alianza PAIS 
se presentó formando diversas coaliciones, tanto nacional (Acuerdo PAIS) como pro-
vinciales, con otras fuerzas políticas, como Nuevo PAIS (NP), Alternativa Democrá-
tica (AD), Partido Socialista-Frente Amplio (PS-FA), Movimiento Popular 
Democrático (MPD), Movimiento de Unidad Plurinacional-Pachakutik (MUP-
Pachakutik), entre otros. Así, los asambleístas electos por Alianza PAIS, junto con 
los electos por los partidos con los que iba coaligada, conformaron un bloque oficia-
lista en la ANCE, liderado por Alberto Acosta. Los aspectos constitucionales del «ré-
gimen de desarrollo» se discutieron en la mesa 7, presidida por el asambleísta de 
MUP-Pachakutik, Pedro Morales39, y de la que formaba parte entre otros, Alberto 
Acosta. Fue precisamente Pedro Morales, con el asesoramiento de Pablo Dávalos, 
quien propuso la inclusión en la Constitución del concepto de sumak kawsay, como 
subterfugio para introducir el concepto de plurinacionalidad (Cubillo-Guevara: 2016, 
129-130), llegando a proponer que el futuro Plan Nacional de Desarrollo fuese sus-
tituido por un Plan Plurinacional para el Sumak Kawsay (Dávalos: 2007).  

La propuesta fue bien acogida por Alberto Acosta, quien apreció en la misma la 
oportunidad para dotar al concepto de buen vivir, de origen indígena, de un signifi-
cado más amplio por medio de un proceso participativo bajo una lógica del posdesa-
rrollo. No obstante, durante el año 2008, se produjo un distanciamiento entre Alianza 
PAIS y el MUP-Pachakutik en el seno de la ANCE, que rompió el bloque oficialista; 
distanciamiento que también se dio entre Rafael Correa y Alberto Acosta, que ter-
minó con la renuncia de éste como presidente de la ANCE. Así, con un presidente de 
la ANCE más afín a Rafael Correa se concluyó la redacción de la Constitución en 
2008, que terminó por recoger un concepto de buen vivir muy vago e impreciso, 
equiparable a las dimensiones sociales y ambientales del desarrollo, e identificado 

  
39 Educador y economista y gerente de la Cooperativa de Ahorro y Crédito de Riobamba, que fue 
asambleísta constituyente por el MUP-Pachakutik y presidente de la mesa 7 sobre «régimen de 
desarrollo» de la ANCE entre 2007 y 2008. 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 207 

con el bienestar (Cubillo-Guevara: 2016, 132-133). No obstante, a pesar de que Ra-
fael Correa dio el visto bueno a la inclusión del concepto del buen vivir en la consti-
tución, dicho concepto, y sobre todo sus implicaciones, nunca llegaron a ser asumidas 
por él, como se demostraría en las consecuentes resignificaciones que desde su go-
bierno se le fue dando al concepto. 

En la ANCE se entendió el buen vivir como el fin último del desarrollo, algo así 
como el bienestar o la dimensión social y ambiental del desarrollo. 

Desarrollo es un proceso dinámico y permanente para la consecución del buen vivir de 
todos y todas en común, según sus diversos imaginarios colectivos e individuales, en paz 
y armonía con la naturaleza y entre culturas, de modo que su existencia se prolongue en 
el tiempo (ANCE: 2008a, acta 107). 
Dicho concepto se convirtió en una de las principales innovaciones conceptuales 

de la Constitución de la República del Ecuador de 2008 (ANCE: 2008b), que citó el 
término 21 veces (23 si se contabiliza el sumak kawsay como sinónimo de buen vi-
vir), 2 de ellas en los títulos y capítulos, estableciendo la existencia de unos «Dere-
chos del buen vivir» (agua, alimentación, ambiente sano, comunicación, 
información, cultura, ciencia, educación, hábitat, vivienda, salud, trabajo y seguridad 
social) y de un «Régimen del buen vivir» (que incluiría todas las políticas públicas 
de carácter social y ambiental), junto a un «Régimen de desarrollo» (que incluiría 
todas las políticas públicas de carácter económico). La Constitución estableció ade-
más un claro vínculo entre desarrollo (de carácter económico) y buen vivir (de carác-
ter social y ambiental), pues consideró el desarrollo como un medio para alcanzar el 
fin del buen vivir. 

El régimen de desarrollo es el conjunto organizado, sostenible y dinámico de los siste-
mas económicos, políticos, socio-culturales y ambientales, que garantizan la realización 
del buen vivir, del sumak kawsay. El Estado planificará el desarrollo del país para ga-
rantizar el ejercicio de los derechos, la consecución de los objetivos del régimen de desa-
rrollo y los principios consagrados en la Constitución. La planificación propiciará la 
equidad social y territorial, promoverá la concertación, y será participativa, descentrali-
zada, desconcentrada y transparente. El buen vivir requerirá que las personas, comuni-
dades, pueblos y nacionalidades gocen efectivamente de sus derechos, y ejerzan 
responsabilidades en el marco de la interculturalidad, del respeto a sus diversidades, y 
de la convivencia armónica con la naturaleza (ANCE: 2008b, art. 275). 
Esta segunda resignificación del buen vivir refuerza el carácter decolonial de la 

primera resignificación («armonías […] entre las culturas», «sumak kawsay», «co-
munidades, pueblos y nacionalidades», «marco de la interculturalidad, del respeto a 
sus diversidades») mantiene el carácter biocéntrico («armonía con la naturaleza», 
«convivencia armónica con la naturaleza») y comienza a incluir un cierto carácter 
poscapitalista («la planificación propiciará la equidad social y territorial, promoverá 
la concertación, y será participativa, descentralizada, desconcentrada y transpa-
rente»). No obstante, el impacto de esta segunda resignificación no se concretó en las 



208 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

políticas públicas ecuatorianas, pues pronto fue sustituida por la tercera resignifica-
ción tras las elecciones de 2009. 
 

b) El buen vivir durante el segundo gobierno de Rafael Correa (2009-
2013) 

Durante el segundo gobierno de Rafael Correa, que se desarrolló entre 2009 y 
2013, el concepto político de buen vivir sufrió tres nuevas resignificaciones, una en 
el Plan Nacional para el Buen Vivir 2009-2013, otra en el documento Socialismo del 
sumak kawsay o biosocialismo republicano, y la tercera en el documento Transfor-
mación de la Matriz Productiva; derivando, en principio, de la segunda de ellas la 
mayoría de las políticas públicas implementadas en Ecuador en este período. 
 

b.1. La tercera resignificación del buen vivir como modelo alterna-
tivo de desarrollo y su omnipresencia en el PNBV 2009-2013 

Tras la aprobación de la Constitución de la República del Ecuador, en 2009 se 
celebraron elecciones presidenciales y legislativas, en las que ganó Alianza PAIS, 
dando lugar a la reelección de Rafael Correa como presidente y de Lenin Moreno 
como vicepresidente. No obstante, durante el año 2009, mientras se elaboraba el 
nuevo PND, las relaciones entre el gobierno de Alianza PAIS y el movimiento indí-
gena ecuatoriano comenzaron a deteriorarse, hasta tal punto que el MUP-Pachakutik 
poco a poco dejaría de ser un partido que respaldaba al gobierno para convertirse en 
uno de los partidos opositores más beligerante. 

René Ramírez, como secretario nacional de SENPLADES, estuvo al frente del 
equipo que redactó el PND 2009-2013, en medio de un clima de exaltación política 
por las innovaciones conceptuales de la nueva constitución («buen vivir», «derechos 
de la naturaleza», «ciudadanía universal», «plurinacionalidad» …). Así, éste trató de 
incorporar dichas innovaciones en el nuevo plan, que se denominó Plan Nacional 
para el Buen Vivir 2009-2013. Construyendo el Estado Plurinacional e Intercultural 
(PNBV 2009-2013) (SENPLADES: 2009); y por ello eligió el concepto de buen vivir 
como elemento central y omnipresente de este plan. Además, la incorporación en su 
subtítulo de los términos «plurinacional» e «intercultural», de origen indigenista, im-
plicó un intento por incluir algunos postulados indígenas en dicho plan, en un mo-
mento en que el movimiento indígena era aún cercano a Alianza PAIS, pese a que ya 
no eran aliados políticos. 

La irrupción de la expresión «buen vivir» en el PNBV 2009-2013 fue abruma-
dora. No sólo dicha expresión pasó a formar parte del título de dicho plan, sino que 
ésta fue de lejos la expresión más citada en el documento, con 428 referencias en 520 
páginas. La expresión «buen vivir» aparece en todos los capítulos del PNBV 2009-
2013, además de en los títulos de muchos de ellos, destacando entre todos el capítulo 
«Un cambio de paradigma: del desarrollo al Buen Vivir», en el que se profundiza en 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 209 

el significado de dicho concepto, y el capítulo «Objetivos nacionales para el Buen 
Vivir», en el que se configura dicho concepto como articulador de las políticas públi-
cas de desarrollo del Ecuador. 

El buen vivir aparece en el PNBV 2009-2013 como un concepto bastante más 
desarrollado que en el PND 2007-2010 y que en la Constitución de la República del 
Ecuador de 2008, y lo hace como cita directa de un texto previo de Ramírez (2008), 
elaborado como documento de base para este PNBV. La concepción del buen vivir 
de Ramírez, que se convertiría en la primera concepción gubernamental del buen vi-
vir, era una suerte de collage, «champús» o «mejunje» «posmoderno» (Oviedo: 
2011, 181-187) de muchas vidas deseables imaginadas y podía considerarse como 
una alternativa al desarrollo. 

Entendemos por Buen Vivir: ‘la satisfacción de las necesidades, la consecución de una 
calidad de vida y muerte dignas, el amar y ser amado, y el florecimiento saludable de 
todos y todas, en paz y armonía con la naturaleza y la prolongación indefinida de las 
culturas humanas […]. Supone tener tiempo libre para la contemplación y la emancipa-
ción, y que las libertades, oportunidades, capacidades y potencialidades reales de los 
individuos se amplíen y florezcan de modo que permitan lograr simultáneamente aquello 
que la sociedad, los territorios, las diversas identidades colectivas y cada uno —visto 
como un ser humano universal y particular a la vez— valora como objetivo de vida 
deseable (tanto material como subjetivamente, y sin producir ningún tipo de dominación 
a un otro) […]. Nos obliga a reconstruir lo público para reconocernos, comprendernos y 
valorarnos unos a otros —entre diversos pero iguales— a fin de que prospere la posibi-
lidad de reciprocidad y mutuo reconocimiento, y con ello posibilitar la autorrealización 
y la construcción de un porvenir social compartido’ (SENPLADES: 2009, 10). 
De hecho, el PNBV 2009-2013 «propone un desplazamiento de la palabra desa-

rrollo para incorporar en el debate el concepto del Buen Vivir» (SENPLADES: 2009, 
32). En este sentido, el buen vivir se convirtió, tal y como se detalla en el apartado 3 
del PNBV 2009-2013, «Un cambio de paradigma: del desarrollo al Buen Vivir», en 
el nuevo paradigma de la planificación ecuatoriana de las políticas públicas. 

Esta tercera resignificación del buen vivir estaba en consonancia con los postu-
lados indigenistas, ecologistas y posdesarrollistas (Dávalos: 2008a y 2008b; Kowii: 
2009; Acosta y Martínez: 2009) y enfatizó aún más su carácter decolonial («prolon-
gación indefinida de las culturas humanas», «Estado plurinacional e intercultural»), 
mantuvo su carácter biocéntrico («armonía con la naturaleza») y reforzó ligeramente 
su carácter poscapitalista («reconstruir lo público», «diversos pero iguales», «reci-
procidad y mutuo reconocimiento», «porvenir social compartido»). Sin embargo, su 
impacto en las políticas públicas ecuatorianas fue muy poco significativo, ya que el 
buen vivir como alternativa al desarrollo fue rápidamente sustituido por una nueva 
resignificación del término como socialismo del sumak kawsay. 
  



210 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

b.2. La cuarta resignificación del buen vivir como socialismo del 
sumak kawsay en 2010 

A pesar de que la concepción del buen vivir recogida en el PNBV 2009-2013 
supuso una apropiación del concepto por parte del gobierno de Alianza PAIS, este 
concepto de buen vivir nunca fue del agrado del Rafael Correa. Éste entendía que 
podía limitar su margen de acción política, sobre todo cuando en 2009 Ecuador se 
integró en la Alianza Bolivariana para los Pueblos de Nuestra América-Tratado de 
Comercio de los Pueblos (ALBA-TCP). Dicha integración supuso, de facto, la ads-
cripción del gobierno ecuatoriano de Alianza PAIS a la corriente política neo-mar-
xista denominada ‘socialismo del siglo XXI’ (Dieterich: 2002), que venía siendo 
impulsada por el gobierno bolivariano de Venezuela. 

Con el gobierno de Alianza PAIS adscrito al «socialismo del siglo XXI», el 
concepto gubernamental del buen vivir recogido en el PNBV 2009-2013 ya no refle-
jaba la interpretación que del mismo hacía el gobierno, por lo que se inició un nuevo 
proceso de resignificación de éste en el seno de la SENPLADES. Así, René Ramírez, 
como secretario nacional de la SENPLADES, elaboró el ensayo Socialismo del su-
mak kawsay o biosocialismo republicano (Ramírez: 2010), en el que hizo una nueva 
resignificación del buen vivir como variante ecuatoriana del «socialismo del siglo 
XXI»; además organizó un evento internacional con la participación de intelectuales 
neo-marxistas latinoamericanos para reflexionar sobre «Los nuevos restos de Amé-
rica Latina: socialismo y sumak kawsay», publicando posteriormente las ponencias 
presentadas (SENPLADES: 2010). 

Por ello, desde 2010, el buen vivir pasó a entenderse como el socialismo del 
sumak kaway, obligando a que las políticas públicas, que debían derivar del PNBV 
2009-2013 y de la concepción del buen vivir como alternativa al desarrollo, desde 
2011, se derivaran de esta cuarta resignificación del concepto realizada por René Ra-
mírez. 

El nuevo pacto de convivencia de la Constitución de 2008, el socialismo del sumak kaw-
say o biosocialismo republicano, recupera una ética biocéntrica de convivencia […] 
Parte del hecho de la abismal desigualdad, exclusión y discriminación que existe en […] 
Ecuador […]. Una primera arista de la propuesta es reducir tales brechas a través de 
procesos de (re)distribución de los beneficios del desarrollo […] mediante el reconoci-
miento de la justicia intergeneracional y considerando como sujeto de derecho a la natu-
raleza […]. Parte del objetivo de buscar el Buen Vivir de los ciudadanos y colectivos —
todos y todas sin discriminación alguna—, que no es viable si no se tiene como meta la 
garantía de los derechos de la naturaleza, la reducción de las desigualdades sociales, la 
eliminación de la discriminación, de la exclusión, y la construcción del espíritu coope-
rativo y solidario que viabilice el mutuo reconocimiento entre los ‘iguales diversos’ en 
el marco de una bioestrategia de generación de riqueza (Ramírez: 2010, 43-44). 
Esta cuarta resignificación del buen vivir se alejó de los postulados indigenistas 

y posdesarrollistas y propició que diversos intelectuales ecuatorianos, como Luis Ma-
cas (2010), Luis Maldonado (2010) o Alberto Acosta (2010) comenzaran a disputar 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 211 

el significado del buen vivir, generando así una trifurcación del concepto (Cubillo-
Guevara, Hidalgo-Capitán y Domínguez-Gómez, 2014). Dicha resignificación restó 
importancia a la dimensión decolonial del buen vivir («sumak kawsay»), enfatizó su 
carácter biocéntrico («biosocialismo», «ética biocéntrica» «garantía de los derechos 
de la naturaleza», «bioestrategia de generación de riqueza»), pero sobre todo reforzó 
su carácter poscapitalista («socialismo», «(re)distribución de los beneficios», «justi-
cia intergeneracional», «reducción de las desigualdades sociales», «eliminación de la 
discriminación, de la exclusión», «construcción del espíritu cooperativo y solida-
rio»). En este caso, su impacto en las políticas públicas ecuatorianas fue muy signifi-
cativo, ya que la dimensión poscapitalista del socialismo del sumak kawsay fue el 
principal referente de las mismas en este período. 

b.3) La quinta resignificación del buen vivir como finalidad de la 
transformación de la matriz productiva en 2012 

Sin embargo, no todos los sectores del gobierno de Rafael Correa se sentían 
cómodos con la resignificación del buen vivir como socialismo del sumak kawsay, y 
una parte de él, liderados por el nuevo secretario nacional de Planificación y Desa-
rrollo, Fander Falconí, y el ministro coordinador de Producción Empleo y Competi-
tividad, Santiago León 40 , impulsó una quinta resignificación más moderada del 
concepto. Esta quinta resignificación tuvo un carácter más neoestructuralista, ya que 
estaba orientada a la transformación de la matriz productiva, como variante de la 
transformación productiva con equidad (CEPAL: 1990). Este concepto, que ya apa-
recía con escasa relevancia en el PNBV 2009-2013, en el que se citaba 4 veces, pasará 
posteriormente a ser un concepto central de la planificación del desarrollo de Ecua-
dor.  

Para potenciar la relevancia de la transformación de la matriz productiva como 
referente de las políticas públicas de desarrollo para el buen vivir, la SENPLADES, 
bajo la dirección de Fander Falconí, publicó en 2012 un breve documento divulgativo 
denominado Transformación de la Matriz Productiva. Revolución productiva a tra-
vés del conocimiento y el talento humano (SENPLADES: 2012). 

El patrón de especialización primario exportador y extractivista ha sido posiblemente el 
problema más grave de la economía ecuatoriana durante toda la época republicana. Su-
perarlo equivale a dar un giro total en la estructura del país y le permitirá al Ecuador la 
construcción del país del Buen Vivir que se anhela. El gobierno de la Revolución Ciu-
dadana ha dado pasos importantes hacia un nuevo orden económico y social equitativo 
e inclusivo, impulsando decididamente la transformación del patrón de especialización 
productiva de la economía. Existen mejoras sustanciales en los indicadores de formación 

40 Economista ecuatoriano y ex-profesor de la Universidad Santa María, que, como miembro de 
Alianza PAIS, fue ministro coordinador de la Producción entre 2011 y 2013, viceministro de la 
Producción 2015 y 2016 y ministro de Industrias y Productividad entre 2016 y entre 2017 y 2018; 
y en 2017 director de la Corporación Financiera Nacional. 



212 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

de capacidades en el marco de la educación y en el uso de tecnologías de conectividad y 
telecomunicaciones, asimismo se han alcanzado logros en infraestructura para la pro-
ductividad sistémica como carreteras, desarrollo científico, cambio de matriz energética 
y dotación de bienes y servicios esenciales. Sin embargo, el cumplimiento de este desafío 
histórico demanda profundizar los resultados alcanzados a través de esfuerzos coordina-
dos y planificados de largo plazo de todas y de todos. La transformación de la matriz 
productiva convertirá al país en generador y exportador de mayor valor agregado a través 
del aprovechamiento del conocimiento y el talento humano, con inclusión de nuevos 
actores sobre la base de una adecuada redistribución y equidad, asegurando de esta ma-
nera el Buen Vivir (SENPLADES: 2012, 25). 
Esta quinta resignificación del buen vivir se alejó definitivamente de los postu-

lados indigenistas, ecologistas y posdesarrollistas y suprimió las dimensiones deco-
lonial y biocéntrica del buen vivir, matizando además de manera significativa su 
dimensión poscapitalista («nuevo orden económico y social equitativo», «esfuerzos 
coordinados y planificados de largo plazo», «adecuada redistribución y equidad») e 
incluso compensándola con una dimensión más capitalista («transformación del pa-
trón de especialización productiva de la economía», «formación de capacidades», 
«uso de tecnologías de conectividad y telecomunicaciones», «infraestructura para la 
productividad sistémica», «cambio de matriz energética», «dotación de bienes y ser-
vicios esenciales», «país […] generador y exportador de mayor valor agregado»). La 
relevancia de este concepto en las políticas públicas se concretaría un año más tarde, 
en el siguiente plan nacional de desarrollo (SENPLADES: 2013). 
 

c) El buen vivir durante el tercer gobierno de Rafael Correa (2013-
2017) 

Durante el tercer gobierno de Rafael Correa, entre 2013 y 2017, el concepto 
político de buen vivir sufrió otras dos resignificaciones, una en el Plan Nacional para 
el Buen Vivir 2013-2017 y otra en el documento El Buen Vivir. ¿Qué, por qué, para 
qué y cómo?, aunque las políticas públicas implementadas en Ecuador durante este 
período parecen desvinculadas de ambas resignificaciones. 
 

c.1. La sexta resignificación del buen vivir como socialismo del 
buen vivir y su pérdida de relevancia en el PNBV 2013-2017 frente 
la transformación de la matriz productiva 

Cuando en 2011, René Ramírez abandonó la SENPLADES y regresó Fander 
Falconí como secretario nacional, éste le dio una sexta resignificación al buen vivir, 
aunque dentro del marco del «socialismo del siglo XXI». Ese mismo año, Alberto 
Acosta impulsó la creación de la plataforma de izquierdas, opositora a Alianza PAIS, 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 213 

denominada Frente Montecristi Vive41, desde la que se intentó recuperar los ideales 
y los valores de la Constitución de 2008, y entre ellos el buen vivir, que según sus 
miembros habían sido abandonados en la práctica por el gobierno de Rafael Correa.  

Dos años después, en 2013, en un contexto de fuerte y sostenido crecimiento 
económico impulsado por la elevación del precio del petróleo y de otras commodities 
minerales, Alianza PAIS volvió a ganar las elecciones presidenciales y legislativas 
en Ecuador, con la reelección de Rafael Correa como presidente y de Jorge 
Glas42como vicepresidente. En dichas elecciones presidenciales, Alberto Acosta se 
enfrentó, y perdió, contra Rafael Correa, liderando la Unidad Plurinacional de las 
Izquierdas, una coalición de partidos y movimientos sociales de izquierdas que in-
cluía, entre otros, al partido indigenista MUP-Pachakutik y al Frente Montecristi 
Vive.  

En dicho contexto, Fander Falconí lideró el equipo que redactó el Plan Nacional 
para el Buen Vivir 2013-2017. Todo el mundo mejor (PNBV 2013-2017) 
(SENPLADES: 2013). Este subtítulo indicaba ya un cierto desplazamiento de con-
ceptos constitucionales de origen indígena (interculturalidad y plurinacionalidad) por 
nuevos conceptos más próximos al socialismo (crecimiento y equidad). Así, Fander 
Falconí introdujo en el PNBV 2013-2017 el nuevo concepto gubernamental de buen 
vivir, resignificado ahora como «socialismo del buen vivir», ya que él fue el respon-
sable de la redacción del capítulo 2 «El Socialismo del Buen Vivir»; aunque dicho 
capítulo estaba inspirado en el ensayo de Ramírez (2010) y en el Programa de Go-
bierno de Alianza PAIS 2013-2017 (Alianza PAIS: 2013). Este proceso de resignifi-
cación realmente desvirtuó aún más el concepto de buen vivir, que dejó de ser un 
sinónimo de alternativa al desarrollo, como lo había sido en el PNBV 2009-2013, 
para convertirse en un sinónimo de desarrollo socialista, apoyado en el crecimiento, 
la transformación productiva y la equidad. Así el concepto de transformación o cam-
bio de la matriz productiva se convirtió en el nuevo concepto estrella del PNBV 2013-
2017, restando protagonismo al concepto resignificado y desvirtuado de buen vivir. 

  
41 Integraron el Frente Montecristi Vive, en un primer momento, destacados ex asambleístas cons-
tituyentes y algunos fundadores del Movimiento Alianza PAIS, tales como Manuela Gallegos (em-
presaria ecuatoriana, fundadora de Alianza PAIS, que fue Secretaria de Pueblos y Participación 
Ciudadana entre 2007 y 2009), Betty Amores (jurista ecuatoriana que fue asambleísta constituyente 
por Acuerdo PAIS entre 2007 y 2008 y asambleísta por Alianza PAIS entre 2009 y 2013), Gustavo 
Darquea (político ecuatoriano que fue asambleísta constituyente y presidente de la mesa 3 «Estruc-
tura institucional del Estado» de la ANCE entre 2007 y 2008 y miembro de la Comisión Legislativa 
y de Fiscalización entre 2008 y 2009 por Acuerdo PAIS), Fernando Vega (sacerdote ecuatoriano 
que fue asambleísta constituyente por Acuerdo PAIS, presidente de la mesa 8 de la ANCE sobre 
«Justicia y lucha contra la corrupción» entre 2007 y 2008 y asesor en la Secretaría Nacional de 
Migración entre el 2010 y 2011), Pedro Morales y Alberto Acosta. 
42 Ingeniero eléctrico ecuatoriano, que, como miembro de Alianza PAIS, fue Ministro de Teleco-
municaciones y Sociedad de la Información entre 2009 y 2010, Ministro Coordinador de Sectores 
Estratégicos entre 2010 y 2012 y vicepresidente de la República del Ecuador entre 2013 y 2017 y 
entre 2017 y 2018, hasta que fue destituido y encarcelado por corrupción. 



214 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

No obstante, dicho concepto teóricamente mantuvo su dimensión ambiental al 
inspirarse también en la concepción europea del ecosocialismo, a raíz del ensayo de 
los académicos franceses Matthieu Le-Quang y Tamia Vercoutère, Ecosocialismo y 
Buen Vivir (Le Quang y Vercoutère: 2013). 

El [...] Socialismo del Buen Vivir [...] articula la lucha por la justicia social, la igualdad 
y la abolición de los privilegios, con la construcción de una sociedad que respete la di-
versidad y la naturaleza [...]. El fin [...] es defender y fortalecer la sociedad, el trabajo y 
la vida en todas sus formas. El primer paso es resolver el acceso a bienes, oportunidades 
y condiciones que garanticen —al individuo, a la colectividad y a las generaciones futu-
ras— una vida digna sin perjudicar a la naturaleza […]. Nuestro desafío fundamental es 
universalizar los derechos y las oportunidades para que toda la ciudadanía ecuatoriana 
viva en plenitud. La realización y la felicidad individuales van de la mano del bienestar 
colectivo, del mutuo reconocimiento y la solidaridad, del respeto a la dignidad ajena y 
del cuidado de la naturaleza. Para ello debemos crear las condiciones para mejorar cons-
tantemente nuestra vida, sin deteriorar las oportunidades de los demás; construir un Es-
tado plurinacional y popular que proteja los intereses de las mayorías, con capacidad de 
gobernar y modificar la dominación capitalista; y construir una organización popular que 
impida el dominio de los intereses particulares (SENPLADES: 2013, 16-17). 
En el PNBV 2013-2017, la expresión ‘buen vivir’ siguió siendo la más citada, 

aunque en una cantidad sensiblemente inferior que en el PNBV 2009-2013, con 228 
citas en 600 páginas. La expresión «buen vivir» aparece en todos los capítulos del 
PNBV 2013-2017, además de en los títulos de algunos de ellos, destacando entre to-
dos el capítulo «El Socialismo del Buen Vivir», en el que se resignifica el concepto 
de buen vivir como parte de un programa político socialista, y el capítulo ‘Objetivos 
nacionales para el Buen Vivir’, en el que se configura dicho concepto resignificado 
como articulador de las políticas públicas de desarrollo del Ecuador. 

No obstante, la nueva expresión de «transformación» o «cambio de la matriz 
productiva» se citaba también 101 veces en el PNBV 2013-2017, por lo que, aunque 
supuestamente el socialismo del buen vivir, como sinónimo de desarrollo socialista, 
era el concepto orientador del PNBV 2013-2017, realmente dicho concepto debió 
compartir su protagonismo con el concepto de la transformación de la matriz produc-
tiva. De hecho, este nuevo concepto fue el aglutinador de la principal estrategia polí-
tica del tercer mandato de Rafael Correa. Y ello fue así porque el PNBV 2013-2017 
colocó la transformación de la matriz productiva como medio para alcanzar el fin del 
buen vivir (Caria y Domínguez: 2016), desplazando, por tanto, al buen vivir de la 
orientación de gran parte de las políticas públicas ecuatorianas, que pasaron a estar 
orientadas directamente por este nuevo concepto. 

De hecho, el aumento de la relevancia de la transformación de la matriz produc-
tiva, se puso de manifiesto cuando Rafael Correa encargó a Jorge Glas coordinar, 
como vicepresidente, todas las políticas públicas encaminadas a dicho fin. Así en 
2015, la VRE publicó el documento Estrategia nacional para el cambio de la matriz 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 215 

productiva. (Vicepresidencia de la República del Ecuador: 2015), en el que la expre-
sión «buen vivir» aparece citada 13 veces frente a las 44 veces que se cita la «trans-
formación» o el «cambio de la matriz productiva» en 120 páginas. 

La resignificación del buen vivir como socialismo del buen vivir provocó una 
reacción por parte de algunos intelectuales indigenistas, ecologistas y posdesarrollis-
tas ecuatorianos, que generó una eclosión de la literatura sobre el buen vivir (Lang y 
Mokrani: 2011; Lang, López y Santillana: 2013; Hidalgo-Capitán, Guillén y Déleg: 
2014) y consolidó la trifurcación del concepto antes mencionada (Cubillo-Guevara, 
Hidalgo-Capitán y Domínguez-Gómez: 2014). 

Esta sexta resignificación del buen vivir siguió alejándose de los postulados in-
digenistas, ecologistas y posdesarrollistas e ignorando sus dimensiones decolonial y 
biocéntrica del buen vivir (ni siquiera se habla ya de socialismo del sumak kawsay, 
sino del socialismo del buen vivir, sólo se hace referencia a «una sociedad que respete 
la diversidad y la naturaleza» y a «construir un Estado Plurinacional y popular»); sólo 
da cierta relevancia a su dimensión poscapitalista («socialismo», «la justicia social, 
la igualdad y la abolición de los privilegios», «de la mano del bienestar colectivo, del 
mutuo reconocimiento y la solidaridad», «modificar la dominación capitalista», 
«construir una organización popular que impida el dominio de los intereses particu-
lares»); aunque compensa dicha dimensión con matices propios del capitalismo 
(«producir más, producir mejor, producir cosas nuevas»). La relevancia de esta nueva 
resignificación del concepto buen vivir en las políticas públicas se concretaría sólo 
hasta el estallido de la crisis fiscal del año 2015. 
 

c.2) La séptima resignificación del buen vivir como felicidad y su vacia-
miento desde la Secretaría Nacional del Buen Vivir 

Casi simultáneamente a la redacción del PNBV 2013-2017, liderada por Fander 
Falconí, el gobierno de Rafael Correa creó la Secretaría del Buen Vivir en 2013, al 
frente de la cual colocó a Freddy Ehlers43. Dicha secretaría estaba dedicada a promo-
ver la «felicidad» de los ecuatorianos y los logros sociales del gobierno de Alianza 
PAIS en los medios de comunicación.  

Desde la SBV, Freddy Ehlers impulsó la última resignificación del concepto de 
buen vivir como «felicidad», simplificando así al máximo su significado. Esta resig-
nificación fue incluida en un documento divulgativo denominado El Buen Vivir. 
¿Qué, por qué, para qué y cómo? (Secretaría del Buen Vivir: 2015) y publicado por 
dicha secretaría. 

  
43 Periodista ecuatoriano, que fue candidato presidencial por el Movimiento Cívico Nuevo País en 
1996 y 1998, y parlamentario andino por Nuevo País entre 2002 y 2006, y que, como miembro de 
Alianza PAIS, fue secretario general de la Comunidad Andina entre 2007 y 2010, ministro de Tu-
rismo entre 2010 y 2013 y secretario de Buen Vivir entre 2013 y 2017. 



216 Ana Patricia Cubillo-Guevara y Antonio Luis Hidalgo-Capitán 

El Buen Vivir es un sinónimo de felicidad, pero no de carácter momentáneo, sino de la 
vida en su conjunto; la felicidad que representa la vida en plenitud, comprendiendo la 
armonía en tres dimensiones: las personas, la comunidad y la naturaleza […]. La trans-
formación cultural que estamos promoviendo requiere de un cambio en los valores, ac-
titudes y prácticas de todas las personas. Re-encontrarse a uno mismo, reconocer todo lo 
bueno que tenemos, nuestra ilimitada capacidad de amar, entender la íntima relación que 
nos une a todos los seres humanos, vincular nuestra felicidad a la de los demás y sentir 
que todos nosotros somos parte de la naturaleza, por lo que no podemos lastimarla sin a 
la vez autodestruirnos, son pasos en el camino hacia una vida consciente (Secretaría del 
Buen Vivir: 2015, 27-32). 
La SBV propició, además, la frecuente presencia de Freddy Ehlers en los me-

dios de comunicación nacionales y extranjeros difundiendo una versión vitalista (new 
age) del buen vivir como felicidad. Dicha secretaría, con el propósito de divulgar el 
buen vivir entre los ecuatorianos, llegó incluso a producir dos programas semanales 
de televisión, denominados Ama la vida – Buen Vivir y Acuerdo Buen Vivir, para el 
canal público El Ciudadano. 

La propia creación de la SBV, al margen de la SENPLADES y dependiente 
directamente de la Presidencia de la República, junto con las funciones asignadas a 
la misma (difundir el concepto de buen vivir, fomentar la práctica del buen vivir e 
impulsar la vida consciente para alcanzar la felicidad), supuso el definitivo aleja-
miento del concepto del buen vivir de cualquier tipo de modelo de desarrollo y de 
cualquier marco de referencia de las políticas públicas ecuatorianas y su conversión 
en un instrumento de «marketing político» (Acosta, citado por Fernández, Pardo y 
Salamanca: 2014, 102), bajo el eslogan gubernamental «el buen vivir es la felicidad 
de los ciudadanos» (Ehlers, citado por EFE: 2015). 

Esta nueva resignificación del buen vivir como felicidad, realizada por la Secre-
taría del Buen Vivir, generó un amplio rechazo social y su ridiculización por una 
parte de la opinión pública; al tiempo que comenzaron a proliferar los ensayos críticos 
sobre el estilo de gobierno cada vez más autocrático de Rafael Correa (Cuvi et al.: 
2013; Dávalos: 2014; Muñoz-Jaramillo: 2014). En la práctica supuso el vaciamiento 
del buen vivir de sus tres dimensiones originales, decolonial, poscapitalista y biocén-
trica, y su adscripción a una supuesta filosofía new age que nada tenía que ver con el 
buen vivir como sumak kawsay, salvo tal vez un cierto carácter espiritual, pero ba-
sado en una espiritualidad vitalista de carácter occidental. 
 

14.1.2. Epílogo del buen vivir como modelo de desarrollo en Ecuador desde 
2017 

Como consecuencia de todo lo anterior y de la crisis que estalló en Ecuador en 
2015, la popularidad de Rafael Correa comenzó a caer. Debido a ello, y a pesar de 
que la reforma constitucional de ese año permitía la reelección presidencial indefi-
nida, éste decidió no optar a ella de manera inmediata, y propuso la incorporación de 
una disposición transitoria en dicha reforma para que la reelección no fuese posible 



La articulación de la política latinoamericana en torno a la idea de buen vivir. El caso del Ecuador… 217 

en las elecciones presidenciales de 2017. Por ello, Rafael Correa cedió su candidatura 
presidencial al que fuese su vicepresidente en sus dos primeros gobiernos, Lenin Mo-
reno, formando un tándem (impuesto por Rafael Correa) con su vicepresidente en su 
tercer gobierno, Jorge Glas. 

Sin embargo, una vez electo como presidente, Lenin Moreno puso fin al "co-
rreismo" y a la relevancia concedida al buen vivir en los gobiernos de Rafael Correa. 
Así, elininó la SBV, recolocó el buen vivir como un elemento más del Plan Nacional 
de Desarrollo 2017-2021. Toda una vida (PND 2017-2021) (SENPLADES: 2017), 
que perdió la denominación de Plan Nacional para el Buen Vivir (Hidalgo-Capitán 
y Cubillo-Guevara: 2018). De esta forma el buen vivir fue desapareciendo progresi-
vamente como referente de la política ecuatoriana y, en parte como consecuencia de 
ello, también de la política latinoamericana. 
 

14.1.3. Conclusiones 
El buen vivir, con sus siete resignificaciones a partir el concepto original de su-

mak kawsay, ha sido considerado como el modelo de desarrollo y el concepto articu-
lador de las políticas públicas en Ecuador durante los gobiernos de Rafael Correa. No 
obstante, las políticas públicas implementadas en este país no siempre estuvieron en 
concordancia con las tres dimensiones originales del buen vivir (decolonial, poscapi-
talista y biocéntrica). A pesar de ello, el buen vivir ha sido considerado como un 
modelo de desarrollo de referencia para el resto de los países de la izquierda revolu-
cionaria latinoamericana, especialmente para Bolivia, Nicaragua y El Salvador. En 
estos cuatro casos, el concepto del buen vivir ha sido resignificado, una o varias ve-
ces, desde su concepción indígena original para ponerlo al servicio de los proyectos 
nacionales de ‘socialismo del siglo XXI’. 





 

 
 
 
 
 
 
 
 
15. Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en 

el horizonte crítico latinoamericano 
Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

 
 

El objetivo de este capítulo44, fruto del diálogo entre dos investigaciones distin-
tas, es visibilizar los puntos de contacto, así como algunas tensiones entre el Buen 
Vivir / Vivir Bien45 y los feminismos latinoamericanos. El encuentro entre estas pers-
pectivas nos interesa particularmente en tanto ambas apuntan de manera crítica sobre 
los efectos e implicancias del capitalismo sobre las y los sujetas/os y la naturaleza, y 
ofrecen alternativas al enfoque hegemónico del desarrollo. Así, en línea con lo plan-
teado por Pérez Prieto y Domínguez Serrano acordamos en la importancia de «con-
tribuir a reelaborar un marco teórico sobre la sostenibilidad que permita trascender el 
sesgo economicista y androcéntrico de las teorías hegemónicas, así como de construir 
un paradigma socioambiental alternativo» (2015, 35).  

En primer lugar, abordamos los puntos centrales de la propuesta del Buen Vivir 
y referimos brevemente a los mecanismos de traducción concreta en las reformas 
constitucionales de Bolivia y Ecuador procurando visualizar similitudes y diferen-
cias, así como potencialidades y limitaciones de estos procesos. 

Luego en un segundo apartado, damos cuenta de las críticas que el Buen Vivir 
plantea sobre el desarrollo entendido de manera convencional, es decir, asociado al 

  
44 El presente trabajo constituye una versión actualizada de un artículo elaborado por las mismas 
autoras en el año 2013, bajo el título Diálogos entre feminismos y buen vivir/vivir bien: distintas 
perspectivas, múltiples puntos de encuentro, publicado en la Revista Confluencia Sociología, Fa-
cultad de Ciencias Políticas y Sociales, UNCuyo. pp. 13-35. Disponible en http://bdigi-
tal.uncu.edu.ar/5626. 
45 Este enfoque es denominado Buen Vivir en Ecuador y como Vivir Bien en Bolivia, es por ello 
que en esta primera referencia lo nombramos de las ambas maneras para hacer justicia de las dos 
denominaciones. Sin embargo, con el objetivo de agilizar la lectura de aquí en adelante lo denomi-
naremos solamente Buen Vivir. 

http://bdigital.uncu.edu.ar/5626
http://bdigital.uncu.edu.ar/5626


220 Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

crecimiento económico y sostenido en una idea de progreso lineal. En similar direc-
ción, este enfoque cuestiona la definición de la naturaleza como “canasta de recursos” 
pues parte de una mirada integral y de interdependencia entre los seres humanos y la 
naturaleza. Seguidamente revisamos las confluencias —aunque también algunas ten-
siones— entre el Buen Vivir y distintas perspectivas feministas, principalmente de 
origen latinoamericano, como el feminismo poscolonial, el feminismo andino comu-
nitario y popular y la economía feminista. En este punto, destacamos que en tanto el 
Buen Vivir configura una ruptura con la modernidad capitalista y amplía la mirada 
de la economía, permite la resignificación de los procesos de sostenibilidad de la vida, 
a la vez que un replanteamiento del papel de la naturaleza y de las mujeres en ellos. 

Por último, en las reflexiones finales recuperamos los aspectos nodales desarro-
llados en el cuerpo del trabajo, a la vez que sostenemos que el diálogo y encuentro, 
aunque también las tensiones, entre el Buen Vivir y los feminismos latinoamericanos 
forman parte de los desafíos contemporáneos de las ciencias sociales en Latinoamé-
rica, interpeladas incesantemente por el carácter transformador de los procesos de 
lucha regionales46. 

 
15.1. Potencialidades y limitaciones de los constitucionalismos transformadores 

de Bolivia y Ecuador 
Cuando nos referimos al Buen Vivir pensamos en los pueblos y comunidades 

originarias y sus aliados progresistas de Nuestra América; en campesinos, mujeres, 
jóvenes y ancianos, largamente oprimidos y excluidos. También contemplamos la 
posibilidad de relaciones sociales más igualitarias y en íntima e indisociable articula-
ción con la naturaleza. Asimismo, no podemos dejar de destacar las experiencias con-
cretas de dos países latinoamericanos que hace aproximadamente una década 
iniciaron su tránsito hacia el Buen Vivir. Nos referimos a Bolivia y Ecuador, que en 
los años 2009 y 2008 respectivamente, reformaron sus textos constitucionales a fin 
impulsar proyectos nacionales sustentados y guiados bajo sus premisas. Dicho esto, 
queremos resaltar que la incorporación “normativa” del Buen Vivir es producto de la 
histórica lucha que vienen librando esos grupos sociales a los que hacíamos referen-
cia. Así, el proceso de reformas y su culminación en ambos textos constitucionales 
cristaliza movimientos de resistencia que reconocen un largo tiempo histórico y cuyo 
  
46 Quisiéramos aclarar que la redacción de este capítulo se realizó con anterioridad al golpe de 
Estado acontecido en Bolivia, en el año 2019. Esta ruptura del orden institucional afecta y alcanza, 
sin dudas, los procesos histórico-políticos y los debates teóricos que aquí abordamos. Por su parte, 
en el caso de Ecuador, desde el arribo a la presidencia de Lenin Moreno, en el año 2017, la puesta 
en marcha de acciones o iniciativas que puedan concretar las premisas del Buen Vivir también se 
han visto afectadas. Específicamente nos referimos a estos dos países porque son objeto directo de 
nuestro análisis, aunque el arribo de fuerzas políticas conservadoras, aun con sus singularidades, se 
verifica en buena parte del Cono sur. Estos hechos fortalecen lo que señalamos al terminar este 
párrafo: los procesos de luchas regionales y sus ímpetus transformadores, obstaculizados por la 
avanzada conservadora, refuerzan aún más los desafíos de las ciencias sociales latinoamericanas. 



Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el horizonte crítico… 221 

origen se encuentra en la violenta conquista de los territorios latinoamericanos en el 
siglo XV. 

El componente indígena es uno de los principales cimientos del Buen Vivir en 
tanto disloca y desarticula el paradigma eurocéntrico occidental y con ello su noción 
de desarrollo. La centralidad y relevancia de la cosmovisión indígena no supone ne-
gar o desechar corrientes de pensamiento que también postulan la construcción de un 
mundo con mayores niveles de igualdad y armonía, es decir, aquellas que se enmar-
can en la larga y fructífera tradición crítica europea. Significa más bien un distancia-
miento de tales trayectorias teóricas, de modo tal que permita asumir el tiempo 
histórico latinoamericano, que en la actualidad experimenta una cualidad inédita: la 
persistencia de problemas modernos (fraternidad, igualdad, libertad) para los cuales 
no hay soluciones modernas occidentales (De Sousa Santos: 2010). De esta manera, 
lejos de sobrevalorar o convertir en dogma los conocimientos y prácticas indígenas, 
se apuesta a reflexionar desde un espacio profundamente latinoamericano, aunque en 
diálogo con otros paradigmas. Al decir de Acosta, «una de las tareas fundamentales 
recae en el diálogo permanente y constructivo de saberes y conocimientos ancestrales 
con lo más avanzado del pensamiento universal, en un proceso de continua descolo-
nización de la sociedad» (2010, 11). En definitiva, asumir otros saberes y valores que 
se diferencien de los prevalecientes en el mundo occidental, ligados a la mercantili-
zación y el lucro, la privatización y la dominación. Recuperar los saberes indígenas 
se traduce en valorar el conocimiento ancestral, los objetivos colectivos, el reconoci-
miento social y cultural, las conductas éticas y espirituales en la relación con la so-
ciedad y la naturaleza (Acosta: 2010). 

Dicho diálogo e intercambio es expresado por De Sousa Santos (2010) en el 
concepto de ecología de saberes, el cual designa que no existe la ignorancia o el co-
nocimiento en absoluto, sino que todos los conocimientos son incompletos. Es la 
búsqueda de un inter-conocimiento que supone dar espacio a otros conocimientos sin 
olvidar el propio. Las prácticas de los seres humanos entre sí y de éstos con la natu-
raleza implican diversas formas de conocer, sin embargo, el proyecto civilizatorio 
moderno privilegia fuertemente el saber científico, por su parte construido y distri-
buido de manera desigual. Es por ello que el Buen Vivir ofrece un camino para activar 
la ecología de saberes, recurriendo a los saberes indígenas y al uso contrahegemónico 
del saber científico. En línea con lo expuesto precedentemente y con la cita que ini-
ciamos este trabajo, el Buen Vivir configura un proyecto político en sentido amplio 
que sabe reconocer el horizonte de su tiempo histórico, y aun con contradicciones y 
limitaciones, abrir un camino original que conduzca a la producción teórica y práctica 
cuya centralidad sea “ese otro que resiste en su ser otro”. 



222 Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

Si bien Bolivia y Ecuador impulsaron procesos de inclusión del Buen Vivir en 
sus textos constitucionales, dieron estos primeros pasos de manera divergente47. Así, 
pasaremos a comentar brevemente la conformación de ambas Asambleas Constitu-
yentes, dado que las especificidades de las trayectorias nacionales repercutieron en la 
fisonomía adquirida por cada constitución. 

En el año 2000, Bolivia inició el proceso de reforma constitucional, el cual fue 
conducido en este primer momento por un amplio y diverso espectro de organizacio-
nes sociales, especialmente originario indígenas campesinas48, que lograron articular 
sus propuestas en un documento conocido como Pacto de Unidad. En 2006, con la 
llegada de Evo Morales (representante del Movimiento Al Socialismo —MAS—) a 
la presidencia del país, las iniciativas reformistas fueron capitalizadas por el ejecu-
tivo. Ello no supuso una crítica radical de los actores sociales que habían protagoni-
zado el proceso hasta ese momento, en tanto buscaban garantizar la consolidación de 
la constituyente y la sanción del nuevo texto constitucional. Un conjunto de dificul-
tades y obstáculos, que significaron retrocesos para el movimiento popular, atravesa-
ron y marcaron el desarrollo y desenvolvimiento de allí en adelante. En primer lugar, 
el incumplimiento del carácter plurinacional de los mecanismos de selección de los 
representantes constituyentes mediante la utilización de vías tradicionales (eleccio-
nes) y no de democracia directa, como se estableció originariamente. Además, la 
asamblea raramente tuvo autonomía y se bloqueó durante meses por la definición de 
las mayorías (absoluta o calificada). Otra cuestión de importancia fue la profundiza-
ción de las diferencias territoriales y regionales, evidenciándose en la decisión del 
MAS de no tratar el tema de la capitalidad, lo que produjo fuertes y violentas resis-
tencias en Sucre. Finalmente, la permanencia del racismo contra los/as representantes 
indígenas, lo que puso de manifiesto las resistencias a las transformaciones y cambios 
que supone la plurinacionalidad y la interculturalidad (De Sousa Santos, 2010). Este 
conjunto de tropiezos terminó por deslegitimar la asamblea, lo que fue capitalizado 
por el congreso nacional, que, transformado en congreso constituyente, preparó la 
versión definitiva del texto constitucional, validada través de un referéndum nacional 
en 2009. 

  
47 Parte de esas distinciones recaen en la denominación específica y el contenido del Buen Vivir: 
en Ecuador se lo designa como sumak kawsay, proviene del pueblo quichua y refiere al buen vivir 
en un sentido amplio. Por su parte, en Bolivia, se lo denomina como suma qamaña y se interpreta 
como una buena vida en comunidad, como un “buen convivir”. En este último caso, además, se 
suman otras expresiones cercanas como ñandereko (vida armoniosa) y teko kavi (vida buena) de 
los pueblos guaraníes (Gudynas: 2011a). 
48  Conformaron dicho Pacto, el Consejo Nacional de Ayllus y Markas del Qullasuyu 
(CONAMAQ), la Confederación de Pueblos Indígenas de Bolivia (CIDOB), la Confederación Sin-
dical de Colonizadores de Bolivia (CSCB), la Confederación Sindical Única de Trabajadores Cam-
pesinos de Bolivia (CSUTCB), la Federación  Nacional de Mujeres Campesinas Indígenas 
Originarias Bartolinas Sisa (FNMCIOB “BS”), el Movimiento Cultural Afrodescendiente, la Aso-
ciación Nacional de Regantes y Sistemas Comunitarios de Agua Potable (ANARESCAPYS), la 
Coordinadora de Pueblos Étnicos de Santa Cruz (CPESC). 



Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el horizonte crítico… 223 

En el caso de Ecuador, el contexto político y social en el cual se conformó la 
Asamblea Constituyente asumió características distintas. En abril de 2007, el partido 
de gobierno, Alianza País, que llevó a la presidencia a Rafael Correa, obtuvo el 60% 
de los representantes constituyentes, consiguiendo así controlar la conducción de la 
Asamblea. Tal como en el caso boliviano, las contradicciones y disputas marcaron el 
ritmo de la constituyente, dos de las cuales destacamos como más significativas. La 
primera, refiere a la intervención personal del presidente Correa en los trabajos y de-
bates de la Asamblea, lo que en parte negó el carácter originario de la misma. Las 
participaciones del ejecutivo con relación a temas como extractivismo y ambienta-
lismo, modelo económico y plurinacionalidad terminaron por generar fuertes tensio-
nes con el sector progresista de la Constituyente; lo cual quedó a la vista en el notorio 
enfrentamiento entre Correa y Alberto Acosta, presidente de la Asamblea y fundador 
de Alianza País. La otra tensión importante provino de sectores conservadores, gru-
pos católicos ligados al Opus Dei y parte de los medios de comunicación, que resis-
tían el avance de los intereses populares. Estas tensiones provocaron la renuncia 
anticipada de Acosta y desvirtuaron el desenvolvimiento previsto para concluir con 
el texto constitucional definitivo. En efecto, se aprobaron 387 artículos en tres sema-
nas, lo que contrastó con la disponibilidad de tiempo y la calidad de debate de los 
primeros tramos del proceso de reformas. Finalmente, en septiembre de 2008, la 
nueva constitución quedó refrendada por un contundente triunfo del presidente Co-
rrea y de sus sectores aliados. 

Más allá de divergencias y matices, y buscando poner en primer plano los pro-
cesos de lucha, Bolivia y Ecuador demuestran que las transformaciones de carácter 
progresista que pusieron en marcha agrietaron —en parte— la dominación occidental 
y capitalista. Una herramienta clave fue el uso contrahegemónico de la democracia 
representativa, el derecho y el constitucionalismo, es decir, la utilización creativa por 
parte de las clases populares de instrumentos políticos hegemónicos a fin de expandir 
y motorizar sus agendas. Estos constitucionalismos transformadores o nuevos cons-
titucionalismos son forjados e impulsados desde abajo, con un gran protagonismo de 
los excluidos y sus aliados. De la conjunción del uso contrahegemónico y la inclusión 
de la visión indígena surge algo nuevo, una normatividad que no tiene una definición 
precisa y que ha permitido incluir otros saberes y prácticas (De Sousa Santos: 2010). 

Ciertamente, una constitución supone mucho más que un cuerpo normativo rí-
gido, en tanto es expresión de un determinado proyecto de país y de las fuerzas so-
ciales en pugna que buscan darle forma. A este respecto, señala Acosta que toda 
«constitución sintetiza un momento histórico; [que en ella] se cristalizan procesos 
sociales acumulados y se plasma una determinada forma de entender la vida» (2010, 
5). El carácter progresista de la nueva normatividad de Bolivia y Ecuador no es sufi-
ciente para transformar radicalmente sus sociedades, pero sí constituye un elemento 
destacado en tal dirección. En el tránsito hacia proyectos plurinacionales basados en 
el Buen Vivir, la mayor visibilidad y protagonismo que en los textos constitucionales 



224 Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

asumen las formas de vida los movimientos populares, define parte de las potencia-
lidades de los procesos de transformación en marcha. Sin embargo, cuando su invo-
lucramiento en tales procesos se retacea o cercena surgen limitaciones que dejan 
expuestas «las dificultades de realizar, dentro del marco democrático, transformacio-
nes políticas profundas e innovaciones institucionales que rompan el horizonte capi-
talista, colonialista, liberal y patriarcal de la modernidad occidental» (De Sousa 
Santos: 2010, 63). 
 

15.1.1. El Buen Vivir como alternativa al desarrollo y los aportes del 
feminismo 

15.1.1.1. El campo económico y los derechos de la naturaleza 
Este Buen Vivir se conforma y define como una alternativa al orden capitalista 

dominante debido a una variedad de aspectos o elementos. Como ya vimos, uno de 
ellos proviene de la relevancia otorgada a los saberes tradicionales e indígenas. De la 
misma manera, las definiciones y concepciones en materia económica y en torno a la 
naturaleza emergen como cuestiones de especial relevancia. 

Una parte importante de los y las autoras que estudian el Buen Vivir lo conciben 
como una alternativa al enfoque hegemónico del desarrollo, el cual sostiene que me-
diante el crecimiento económico es posible arribar a estadios o etapas de bienestar 
social generalizado. La denominada teoría del derrame afirma que los beneficios de-
rivados de la expansión económica se volcarán naturalmente a los sectores menos 
favorecidos. El Buen Vivir es contrario a tal definición ilusoria del bienestar, a la par 
que critica su carácter universal y construcción como discurso dominante, sintoni-
zando así con propuestas postdesarrollistas (Gudynas y Acosta: 2011)49. De esta ma-
nera, «no sería un conjunto de desarrollos alternativos sino una exploración de 
opciones a la idea misma del desarrollo, sus expresiones en la gestión política, su 
institucionalidad y sus discursos de legitimación» (Gudynas y Acosta: 2011, 79). En 
definitiva, se desarticula del programa convencional del desarrollo y con ello de la 
idea de progreso lineal y continuo, estandarte de la modernidad occidental. 

De lo anterior se entiende que la economía no se conciba como un ámbito dife-
renciado, distanciado y dominante sobre otros aspectos de la vida en sociedad, sino 
en estrecha vinculación con expresiones culturales, políticas, sociales y espirituales. 

  
49 Junto al enfoque postdesarrollista, centrado en las demandas ecológicas/ambientales y en el fuerte 
cuestionamiento al paradigma del desarrollo, encontramos otras dos corrientes que abordan el Buen 
Vivir desde perspectivas diferentes. Por un lado, la versión estatista y socialista, cuyo foco de aten-
ción este puesto en la equidad social, relegando las cuestiones ambientales, culturales e identitarias 
a un segundo plano. Los aportes del vicepresidente boliviano, Álvaro García Linera, constituyen 
un cabal ejemplo de esta corriente. Por el otro, autores y autoras, que buscan dar cuenta del com-
ponente indígena y pachamamista del Buen Vivir, donde asumen protagonismo la autodetermina-
ción de los pueblos indígenas, así como los elementos espirituales de la cosmovisión andina. Para 
profundizar sobre las tres corrientes, consultar Hidalgo-Capitán, 2013. 



Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el horizonte crítico… 225 

Es igual de relevante que cualquiera del resto de ámbitos sociales, incluso se define 
con y por su relación con ellos. La deslegitimación de la esfera económica como 
directriz de la organización social cuestiona, asimismo, que el bienestar se defina 
únicamente por los ingresos económicos o a las posesiones materiales. Por el contra-
rio, el Buen Vivir entiende que el bienestar de los seres humanos se conforma por la 
conjunción e integralidad de múltiples dimensiones, que es un proceso en permanente 
construcción, y que está íntimamente ligado al de los no humanos. 

Otra cuestión relevante se dirige a impulsar vínculos equilibrados entre mer-
cado, sociedad y naturaleza. Una lectura rápida podría asemejarla directamente a las 
propuestas de desarrollo sostenible hegemónicas50, sin embargo, plantea considera-
bles diferencias, en tanto el punto de partida es la crítica profunda de tales concep-
ciones. La idea de sustentabilidad sigue estando presente, aunque con otros 
contenidos51. Este razonamiento, además, permite reconsiderar la diversidad como 
elemento clave y con ello revalorizar y visibilizar otras economías, en las cuales el 
papel de las mujeres y el trabajo de cuidados se resignifica. Cabe señalar que no se 
trata de extinguir los intercambios mercantiles y pasar a una economía de autocon-
sumo, más bien se apunta a la construcción de articulaciones dinámicas entre las di-
versas formas de organización económica. 

En este punto, para los casos de Ecuador y Bolivia, países que dependen en gran 
medida de la exportación de sus recursos naturales —en particular gas y petróleo—, 
el desafío se encamina a superar el extractivismo, esto es, poner en marcha una tran-
sición hacia una economía postpetrolera que permita optimizar la extracción de estos 
recursos con mínimos o controlados efectos ambientales y sociales, por lo que se 
vuelve urgente frenar la expansión de la frontera hidrocarburífera (Acosta: 2009)52. 
En definitiva, se intentan privilegiar actividades económicas que no alteren la capa-
cidad de los ecosistemas de regenerarse y mantenerse en el tiempo, a la vez que im-
pulsar transiciones plurales hacia economías inteligentes, donde sea posible agregar 
valor a bienes y servicios (Fernández, Pardo y Salamanca: 2014). 

  
50 Son aquellas provenientes de organismos internacionales como Naciones Unidas y el Banco 
Mundial, que han construido un concepto de desarrollo sustentable que asegura el crecimiento eco-
nómico ilimitado, aunque con un ropaje “verde”, lo que opera como un dispositivo tranquilizador 
en tanto, se supone, toma medidas para morigerar la crisis socio ambiental (Lander: 2011). 
51 En dicho sentido, sintoniza con el denominado enfoque de la sustentabilidad súper fuerte, donde 
se utiliza el concepto de patrimonio natural (en lugar, de capital natural o recursos naturales) que 
no anula las formas de valoración económica, pero las reubica en relación a valoraciones ecológi-
cas, estéticas, simbólicas, etc. (Gudynas: 2004). 
52 Cabe mencionar a este respecto, el emblemático conflicto desatado en torno a la explotación de 
hidrocarburos en las inmediaciones del Parque Nacional Yasuní (Ecuador). Este caso manifiesta las 
dificultades del Buen Vivir en el orden práctico, especialmente aquellas que refieren los vínculos 
entre desarrollo económico y cuidado de la naturaleza.  



226 Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

Bajo este marco, resulta fundamental la intervención y control del Estado en la 
economía, pero también las múltiples formas organizativas populares. La interven-
ción estatal es relevante e indispensable para la consecución del Buen Vivir, aunque 
voces críticas alertan sobre los riesgos de que tal accionar quede entrampado en los 
límites de una modernización capitalista, en la cual resulte paradójicamente funcional 
al orden establecido (Acosta: 2012). Al respecto, Alberto Acosta, al ser consultado 
en una entrevista sobre las particularidades del caso ecuatoriano, responde: «[…] el 
retorno del Estado es un hecho positivo en muchos aspectos. Pero no se intenta para 
nada construir otro tipo de Estado, potenciando, valorando, multiplicando todos los 
aportes que pueden venir desde las distintas culturas indígenas y afro. El retorno del 
Estado no está abriendo la puerta, en el caso ecuatoriano, a una verdadera transfor-
mación, es nuevamente un membrete. Se acepta la declaración constitucional de Es-
tado plurinacional, pero no se camina hacia el Estado plurinacional» (Acosta en 
Fernández, Pardo y Salamanca: 2014, 107)53. 

Si la economía es concebida de una manera amplia, diversa y resigna el lugar 
entronizado que ostenta en el orden del capital, seguidamente entenderemos que las 
concepciones de la naturaleza también se alejan de las versiones tradicionales. De tal 
forma, ya no serán meros recursos naturales o materias primas, al tiempo que tam-
poco son ilimitados o infinitos. El Buen Vivir augura la posibilidad de vínculos de 
mayor equilibrio y menores niveles de deterioro entre sociedad y naturaleza, princi-
palmente porque la producción se define por las necesidades y no por la generación 
y regeneración de valor. Ecuador llevó adelante las innovaciones jurídicas más rele-
vantes mediante la incorporaron de los llamados “derechos de la naturaleza”54. Con 
ellos, se reconocen sus valores intrínsecos independientemente del uso o utilidad que 
los seres humanos le otorguen. Al tiempo que pierde su sentido de propiedad, tam-
poco se define como intocable para satisfacer las necesidades del ser humano. Los 
derechos de la naturaleza se encaminan a proteger y mantener «los sistemas de vida, 
los conjuntos de vida; su atención se fija en los ecosistemas, en las colectividades, no 
en los individuos» (Acosta: 2010, 17). En esta línea, Zaffaroni apunta que «no se trata 

  
53 Frente a este tipo de cuestionamientos, se erigen una serie de argumentaciones y respuestas que 
corresponden, en los términos de Hidalgo Capitán (2013), a la perspectiva estatista y socialista del 
Buen Vivir. Un exponente paradigmático de tal corriente es sin dudas Álvaro García Linera, vice-
presidente de Bolivia. En este caso, la problemática central pasa por asegurar la equidad social 
mediante políticas redistributivas, con lo que la contradicción entre modelo de desarrollo e impactos 
ambientales queda en un segundo lugar. Cabe señalar que no se desconoce, pero definitivamente 
no constituye el eje central del Buen Vivir, en oposición al enfoque posdesarrollista.   
54 La constitución ecuatoriana incluye los derechos de la naturaleza en el Capítulo VII, destacán-
dose el artículo 71: La naturaleza o Pacha Mama, donde se reproduce y realiza la vida, tiene derecho 
a que se respete integralmente su existencia y el mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, 
estructura, funciones y procesos evolutivos; y el artículo 72, que dispone derechos de restauración 
a la naturaleza, la cual será independiente de la obligación que tienen el Estado y las personas 
naturales o jurídicas de indemnizar a los individuos y colectivos que dependan de los sistemas na-
turales afectados 



Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el horizonte crítico… 227 

del tradicional bien común reducido o limitado a lo humano, sino del bien de todo lo 
viviente, incluyendo a los humanos de los cuales se requiere complementariedad y 
equilibrio, no siendo alcanzable individualmente» (2012, 111). 

Pero, además, la centralidad otorgada a la naturaleza abre el espacio a una dis-
tinción jurídica relevante. Por un lado, se desenvuelve el campo de la justicia am-
biental, abocada a las reparaciones de los seres humanos por daños ambientales; y 
por el otro, la justicia ecológica, que busca garantizar la persistencia y sobrevivencia 
de las especies y ecosistemas como redes de vida; va en ello el “derecho a la existen-
cia” de los propios seres humanos (Acosta: 2010). De esta manera, en la constitución 
ecuatoriana la cuestión ambiental conjuga dos vertientes: un abordaje clásico o tradi-
cional referido a los derechos de tercera generación (derechos a un ambiente sano) y 
simultáneamente los derechos intrínsecos de la naturaleza (Gudynas: 2011b). 
 

15.1.1.2. El Buen Vivir en diálogo. Encuentros y tensiones con dis-
tintos enfoques feministas 

En procura de mejores condiciones de vida para las mujeres, distintas corrientes 
feministas han dialogado críticamente con las concepciones y prácticas hegemónicas 
del desarrollo, y con mayor expectativa se han acercado al debate del Buen Vivir, 
estableciendo puntos de encuentro e integrando las fuerzas de lucha que confluyen 
en la definición de su institucionalización. 

Una parte significativa de los feminismos que dialogan y participan del Buen 
Vivir comparten la crítica a la modernidad capitalista y promueven una ecología de 
saberes feministas (Red de Feminismos Descoloniales, 2014 en Varea y Zaragocin: 
2017; De Sousa Santos: 2010). En este sentido, según De Sousa Santos el feminismo 
poscolonial o descolonizador «[...] es de trascendente importancia en la construcción 
de las epistemologías del Sur, de la interculturalidad y de la plurinacionalidad» (2010, 
104). Este feminismo se revela en primera instancia ante la pretensión homogeneiza-
dora del feminismo euronorcéntrico y sus aliados feminismos hegemónicos locales. 
Uno de sus principales referentes en el “tercer mundo” es Chandra Talpade Mohanty 
quien sostiene que el uso de una categoría “mujer” homogénea, reduce ahistórica-
mente a las mujeres a la condición de género, desconociendo otros factores determi-
nantes de la identidad como la clase y la etnicidad. La definición de las mujeres del 
“tercer mundo” como oprimidas, con un estatus de objeto, ubica a las mujeres del 
“primer mundo” como sujetos de la historia y además facilita que estas últimas pue-
dan juzgar desde el universalismo etnocéntrico las estructuras familiares, económi-
cas, religiosas, etc. de otras culturas, tomando como referencia los estándares 
occidentales y definiendo a aquellas que se apartan de los mismos como “subdesa-
rrolladas” o “en desarrollo”. Esto es interpretado por Mohanty como una forma de 
colonización y apropiación, que niega la pluralidad de diferentes grupos de mujeres 
(Mohanty: 1997 en Aguinaga, Lang, Mokrani y Santillana: 2011). Desde la perspec-
tiva dominante, el único desarrollo posible es el del “primer mundo” desconociendo 



228 Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

las experiencias de resistencia, que además son consideradas marginales (Portolés: 
2004 en Aguinaga et al.: 2011). 

Los feminismos andinos, comunitarios y populares que nos convocan en este 
escrito, han surgido ligados a los movimientos sociales en Latinoamérica, principal-
mente indígenas, en el marco de las luchas contra las reformas neoliberales de las 
últimas dos décadas que implicaron el fortalecimiento del extractivismo y de la divi-
sión internacional del trabajo en perjuicio de las mayorías empobrecidas, fundamen-
talmente mujeres procedentes de los sectores populares, indígenas, afroamericanas y 
campesinas (Aguinaga et al.: 2011) . Estos feminismos presentes en Bolivia y Ecua-
dor se caracterizan por formar parte de las resistencias más amplias al neoliberalismo, 
en el proceso de búsqueda de recuperación del Estado en su rol redistributivo, antim-
perialista y plurinacional. Constituyen un importante aporte a la institucionalización 
de Buen Vivir, articulando de manera compleja «[...] la lucha por la descolonización, 
la despatriarcalización, la superación del capitalismo y la construcción de una nueva 
relación con la naturaleza» (Aguinaga et al.: 2011, 77). Las interlocutoras no son ya 
mujeres de clase media, mestizas y profesionales sino negras, indígenas y campesinas 
que «[...] resignifican el feminismo desde sus contextos, experiencias, producciones 
culturales de la vida cotidiana y situación laboral, y en donde la naturaleza, la Pacha-
mama, aparece como categoría central de encuentro y también de movilización» 
(Aguinaga et al.: 2011, 78). 

Es interesante destacar, no obstante, que a lo largo de los años las demandas y 
propuestas de género y feministas han sido acogidas y plasmadas de manera diferen-
cial según el país en cuestión. Siguiendo a Vega (2013) más allá de los conflictos 
existentes, en Bolivia el gobierno ha conservado una base social amplia, con el apoyo 
de las organizaciones indígenas, contexto en el que las mujeres indígenas han incre-
mentado su visibilidad y empoderamiento. En esta dirección, han logrado participar 
activamente del debate social e impactar en las políticas públicas siendo un ejemplo 
significativo de ello la creación en 2010 de la Unidad de Despatriarcalización perte-
neciente al Viceministerio de Descolonización del Ministerio de Culturas (Vega 
Ugalde: 2013). En Ecuador en cambio, luego de la constituyente, el gobierno se dis-
tancia de las organizaciones indígenas a causa de la profundización del extractivismo 
y de la criminalización de la protesta social (Vega Ugalde: 2013). En este país el 
movimiento de mujeres y feminista ha demostrado una menor capacidad de organi-
zación e impacto que en Bolivia, siendo el campo de la economía social y popular en 
el que han logrado mayor injerencia (Vega Ugalde: 2013). 

Pese a las diferencias de ambos países, Zaragocin y Varea (2017) reconocen 
como aspecto común y problemático, que la aplicación práctica del Buen Vivir ha 
resultado más tolerante con la violación de derechos de las mujeres que con aquellos 
que corresponden a las poblaciones indígenas y a la naturaleza (Zaragocin y Varea: 
2017). En este escenario las feministas andinas, comunitarias y populares constituyen 
una fuerza de lucha dentro del entramado de actores que buscan imprimir su visión e 



Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el horizonte crítico… 229 

intereses en la institucionalización del Buen Vivir. De esta manera y particularmente 
en Bolivia se encuentran luchando por una descolonización en sentido feminista, ya 
que para ellas no hay descolonización posible sin despatriarcalización. Según Pare-
des, feminista comunitaria, no se da un paso automático de la primera a la segunda. 
Para ella haber expulsado al gringo y al q’ara del manejo del gobierno y de las prin-
cipales instituciones del Estado no fue fácil pero sí posible, ahora resta expulsar al 
gringo, al q'ara y al patrón que habita en los propios hombres y en las mujeres mis-
mas, la «[...] descolonización de nuestras propias cabezas y nuestros propios cuerpos» 
(Paredes: 2011, 2). Al respecto sostiene que existe un patriarcado incaico precolonial 
y que su no reconocimiento por parte de sus hermanos indígenas no es otra cosa que 
el desconocimiento de las propias formas de coloniaje y dominación (Paredes: 2011). 

Los feminismos aportan a los procesos de descolonización en marcha, pues de-
nuncian que no es lo mismo ser mujer blanca profesional, que mujer indígena cam-
pesina, de la misma manera que no es equivalente ser negro y pobre que negra y 
pobre. Esto lleva a pensar no sólo en las desigualdades y dominaciones que se pro-
ducen entre comunidad y culturas distintas sino al interior de estas: en la diferencia 
también puede existir desigualdad (De Sousa Santos: 2010) hecho que vienen mani-
festando feministas indígenas en sus comunidades. 

Distintas autoras (Rivera: 2004; Hernández Castillo: 2001 y Celiberti: 2010) 
coinciden en señalar que las comunidades indígenas deben afrontar los problemas 
reales de desigualdad y violencia de género más allá del discurso o la propuesta indí-
gena, que en cierta medida enfatiza los aspectos positivos de su cultura y su relación 
con la naturaleza. 

Sin dudas un cuestionamiento nodal de estos feminismos a las concepciones del 
Buen Vivir es respecto de la complementariedad chacha-warmi, que refiere a la rela-
ción de género de la cosmovisión andina y alude a un particular binarismo entre hom-
bres y mujeres. «La idea central del concepto es que ni el hombre ni la mujer aislados 
son plenamente ciudadanos o personas enteras de su comunidad. Son la mitad de un 
todo y sólo juntos constituyen un ser completo ante la comunidad» (De Sousa Santos: 
2010, 107). Choque Quispe sostiene que «una cosa son los principios y otra las prác-
ticas» y que «esta visión que todavía queda anclada en el esencialismo andino desco-
noce la realidad de la gente» (Choque Quispe: 2009, 36 en De Sousa Santos, 2010 y 
en Celiberti, 2010). Es por esta razón que se argumenta, no la necesidad de desechar 
esta noción sino de hacerla efectiva en la cotidianidad, construyendo un mayor pro-
tagonismo público de las mujeres y en las organizaciones, eliminando las jerarquías 
que se ocultan tras la complementariedad. 

Paredes en cambio propone otra forma de ver las relaciones entre mujeres y 
hombres. Entiende que la complementariedad heterosexual de la familia indígena es 
la naturalización de la opresión, discriminación, explotación y dominación de las mu-
jeres, a diferencia de esto, llama a sustituir la noción de pareja por la de par político 
y la de familia por la de comunidad. Comunidad es otra forma de comprender la 



230 Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

sociedad, existiendo comunidades deportivas, culturales, religiosas políticas, de lu-
cha, barriales, agrícolas, universitarias compuestas por dos mitades (que pueden ser 
tres partes si hay personas intersexuales) imprescindibles, no jerárquicas y autónomas 
una de la otra. Estas partes no conforman una pareja, sino un par político, por lo que 
deja de lado la heterosexualidad obligatoria (Paredes: 2011). 

Tal como ya afirmamos el Buen Vivir ha sido pensado de manera predominante 
como una alternativa a la propuesta hegemónica de desarrollo, motivo por el cual la 
economía se ha convertido en un campo de discusión privilegiado. Campo, asi-
mismo, en el que el feminismo económico y ecológico y el Buen Vivir han logrado 
confluir y retroalimentarse. Este aspecto ha sido evaluado de manera positiva por 
algunas pensadoras, pero también críticamente como una limitación del horizonte de 
las discusiones sobre los derechos de las mujeres (Vega: 2017). 

Según Vega (2017) la categoría de sostenibilidad de la vida es un punto de en-
cuentro, especialmente en el contexto ecuatoriano, entre la propuesta del Sumak Kaw-
say y la economía feminista, sin embargo, la autora aclara que tienen distintas 
acepciones en una y otra. Mientras que en la primera «[...] el énfasis se coloca en la 
relación armónica de la comunidad con la naturaleza, en el respeto y conexión con 
sus ciclos, pues de ella depende la continuidad de la vida económica y comunitaria» 
(Vega: 2017, 44), en la segunda «[...] el énfasis radica en el trabajo de cuidado que 
se realiza para atender las necesidades humanas y que ha sido asignado cultural-
mente, principalmente a las mujeres» (Vega: 2017, 44). 

En distintas partes del mundo, las feministas han participado de las disputas en 
materia económica movilizadas por las condiciones de invisibilidad del trabajo fe-
menino y la concentración de las mujeres en tareas reproductivas y no remuneradas 
(Benería: 2004, Espino: 2011; Esquivel: 2011). Han realizado un esfuerzo por rede-
finir el concepto dominante de trabajo habitualmente ligado al empleo y a la relación 
de dependencia, identificando diversas modalidades de trabajo y elaborando la no-
ción de trabajo de cuidados definido a partir de las experiencias femeninas. Han sos-
tenido, también, una visión integradora entre procesos productivos y reproductivos, 
afirmando que el trabajo de cuidados constituye la base oculta de la economía y que 
con el trabajo gratuito las mujeres han subsidiado históricamente los procesos de acu-
mulación del capital. Situaron la actividad económica en un marco amplio que sobre-
pasa el mercado, dando visibilidad y protagonismo a relaciones, procesos y actores/as 
que no se desenvuelven —o no únicamente— en relaciones mercantiles. Asimismo, 
se propusieron un cambio de paradigma para la economía que implica una transfor-
mación radical de sentido y finalidad: pasar de la preocupación por el crecimiento 
económico y la obtención de ganancia al foco en la satisfacción de las necesidades 
vitales de los seres humanos, a la sostenibilidad de la vida (Carrasco: 2001 y 2009; 
León: 2010; Aguinaga et al.: 2011). 



Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el horizonte crítico… 231 

En este sentido, múltiples son las coincidencias con la economía pensada en 
función de la consecución del Buen Vivir55. La principal se sitúa en que el paradigma 
económico no está orientado por la lógica de la acumulación y la reproducción am-
pliada del capital, sino por la afirmación de una lógica de sostenibilidad y reproduc-
ción ampliada de la vida (León: 2011). De esta manera, la vida y el trabajo 
constituyen ejes de la economía bajo los principios de solidaridad, reciprocidad, com-
plementariedad y cooperación, sustituyendo a la centralidad del mercado, la compe-
tencia y el egoísmo, como principios rectores (León: 2011). 

A diferencia del pensamiento económico dominante que entiende que los indi-
viduos actúan de manera independiente unos de otros, en la búsqueda de la maximi-
zación de las ganancias y las utilidades, el Buen Vivir se funda en el reconocimiento 
de que los seres humanos somos parte de la naturaleza, dependemos de ella, y somos 
interdependientes unos de otros (León: 211). 

La economía no se reduce al ámbito y a los códigos del mercado capitalista, sino 
que se entiende de forma ampliada; incluye procesos y relaciones no mercantiles 
como el trabajo de cuidados y la producción para el autoconsumo. Esto posibilita 
reconocer distintos/as actores/as como por ejemplo las mujeres indígenas, pues como 
señala León «la economía realmente existe y se caracteriza por la diversidad de for-
mas de organizar la producción, la reproducción, el trabajo y el intercambio» (León: 
2011, 4). 

El trabajo ocupa un rol central y se define en su diversidad, en este sentido, la 
constitución ecuatoriana actual y en el Plan Nacional para el Buen Vivir 2008-2013 
reconocen, sus distintas modalidades (trabajo en relación de dependencia o autó-
nomo, trabajo de auto sustento y de cuidado humano). El cuidado en este marco se 
convierte en una categoría económica central, inscribiéndose en la reproducción de 
la vida en sentido integral. Retoma las reflexiones de la economía feminista al res-
pecto, pero las trasciende, pensando el cuidado no sólo para los seres humanos sino 
para todas las formas de vida, es decir se trata de establecer sistemas de vida que no 
deben depredar la naturaleza, que requiere de su restauración, de protección y de ma-
nejo sustentable. El cuidado en sentido integral se liga a un cuestionamiento del con-
cepto de productividad, pues supera el objetivo de maximizar ganancias y la 
sobrevalorización de la inversión y el dinero, pasando a sostener como objetivo la 
maximización de la sostenibilidad y diversidad económica, con equilibrio humano y 
ambiental (León: 2011).  

  
55 A partir de aquí referiremos especialmente al caso ecuatoriano y a los desarrollos teóricos de 
Magdalena León, una referente destacada en la temática que ha participado activamente como ase-
sora en el proceso constituyente ecuatoriano y en la definición de políticas públicas.  



232 Paula D’Amico y Daniela Pessolano 

15.1.2. Reflexiones finales 
En este trabajo dimos cuenta de lo que a nuestro entender son los trazos cen-

trales del Buen Vivir, para lo cual vinculamos aspectos de orden conceptual con las 
experiencias de institucionalización de dos países latinoamericanos, Bolivia y Ecua-
dor, que han iniciado el tránsito hacia la conformación de proyectos plurinacionales 
basados en sus premisas. Tal como hemos expuesto, y siguiendo a los y las autoras 
que guiaron nuestro trabajo, el Buen Vivir, más allá de las particularidades de ambos 
contextos nacionales, es un proyecto en disputa y en incesante (re)construcción. Así, 
a la par que consideramos un avance sustancial que los nuevos constitucionalismos 
hayan permitido resignificar formas de vida que se desmarcan de la lógica dominante, 
y que ello haya sido posible por una histórica lucha de los sectores campesino indí-
genas, también reconocemos sus limitaciones. Una de suma relevancia asoma cuando 
el proceso de reformas pierde el protagonismo de dichos sectores y de sus aliados 
progresistas, y queda ceñido a iniciativas estatales que terminan por apaciguar la po-
tencia y el alcance de las transformaciones en marcha. Sigue siendo un gran desafío 
para las democracias latinoamericanas llevar adelante innovaciones institucionales 
que quiebren el horizonte capitalista, colonial, liberal y patriarcal de la modernidad 
occidental. 

La recuperación de las cosmovisiones indígenas y sus concepciones alternati-
vas de la naturaleza, el reconocimiento de la interdependencia entre los seres vivos, 
la centralidad de la vida y el trabajo, la valoración positiva de la diversidad productiva 
y reproductiva de la vida, la visibilización de distintos protagonistas de los procesos 
económicos, el cuestionamiento del mercado como esfera central de la economía y 
el importante lugar ocupado por la economía del cuidado, constituyen una fuente de 
vitalidad privilegiada del Buen Vivir, donde claramente el rol que ocupan las mujeres 
en la reproducción de la vida es visibilizado y revalorizado. 

Los feminismos han encontrado cabida en el Buen Vivir y se han constituido 
como una fuerza en pugna en el entramado de actores sociales que buscan imprimir 
su visión e intereses en los procesos sociales en marcha. De esta forma, principal-
mente las feministas andinas, comunitarias y populares luchan por una descoloniza-
ción en sentido feminista, lo que implica la imposibilidad de pensar la 
descolonización sin despatriarcalización. Otro de los retos entonces radica en avanzar 
firmemente en la defensa amplia de los derechos de las mujeres, los que han quedado 
un tanto relegados en comparación, por ejemplo, con la defensa del ambiente. En 
contextos de deconstrucciones y reconstrucciones entonces, distintas corrientes femi-
nistas se acercan al Buen Vivir a través de acuerdos y consensos, pero también de 
advertencias y tensiones. 

Para finalizar, entendemos que es necesario realizar un brevísimo comentario 
sobre la importancia del diálogo teórico (como el que aquí establecimos entre Buen 
Vivir y feminismos) pero también la indudable relevancia de activar diálogos fluidos 



Diálogos entre buen vivir y feminismos. Encuentros y desencuentros en el horizonte crítico… 233 

entre las producciones académicas y la praxis de los sectores populares. Las posibi-
lidades de renovación y transformación de las ciencias sociales latinoamericanas son 
un correlato del andar simultáneo con las experiencias de resistencia de nuestros paí-
ses. Para ello resulta fundamental rebelarse contra la impronta androcéntrica, euro-
céntrica y etnocéntrica en la construcción de un conocimiento científico que apoye 
simultáneamente los procesos descolonizadores y despatriarcalizadores. 
 





 

 
 
 
 
 
 
 

16. Del discurso a la práctica: la realidad económico-política 
del extractivismo 

Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Esteban Bonilla Reyes 
 
 

La explotación de recursos naturales a gran escala, juega un papel importante en 
la economía de muchos países tanto industrializados, como en los mal llamados “en 
vía de desarrollo”. Aun cuando es evidente que el ejercicio extractivo genera reper-
cusiones irreparables al medio ambiente, a los ecosistemas y al tejido social presente 
en los territorios intervenidos, pareciera que las consecuencias a pequeño, mediano y 
largo plazo no fueran suficientes para revaluar esta opción debido a los daños sociales 
y por ser ambientalmente impertinente. 

No obstante, la tensión social que se presenta a partir de la disputa por el uso, 
explotación o conservación del territorio es hoy motivo de lucha en diferentes latitu-
des del continente americano, por parte de colectivos sociales urbanos o campesinos, 
indígenas y comunidades afro descendientes quienes experimentan en carne propia 
las consecuencias nefastas de unas políticas de estado que privilegian los dividendos 
económicos que este tipo de actividades genera, al derecho de estas comunidades por 
habitar y existir en estos  territorios. 

En este capítulo, se analizarán cuáles son las repercusiones del extractivismo y 
qué categorías podrían ayudar a explicar dichas implicaciones asociadas a la concep-
ción de territorio. 
 

16.1. Las promesas del desarrollo 
Para empezar, es necesario analizar cómo, particularmente en Latinoamérica, se 

ha instalado el concepto de desarrollo económico como un discurso o categoría que 
perfila las metas hacia las cuales se orientan los países, el cual surge como la respuesta 
(desde Occidente) a las dificultades de las naciones del “tercer mundo” para alcanzar 
los niveles aceptables de crecimiento económico, en relación con los países indus-
trializados. El concepto de desarrollo se convierte entonces en ideología oficial y en 



236 Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Esteban Bonilla Reyes 

eslogan, en el sentido en que los países del tercer mundo no crecían económicamente 
porque no se desarrollaban y por esta razón, no alcanzaban la solución inmediata a 
sus carencias y necesidades. Así, el desarrollo se asumió desde indicadores definidos 
por la racionalidad de los mecanismos económicos, ignorando otros elementos que 
configuran y dinamizan una sociedad: «El desarrollo, debe ser visto como un régimen 
de representación, como una “invención” que resultó de la historia de la posguerra y 
que, desde sus inicios, moldeó ineluctablemente toda posible concepción de la reali-
dad y la acción social de los países que desde entonces se conocen como subdesarro-
llados» (Escobar: 1996, 14). 

Este discurso, sustentado y apoyado casi exclusivamente desde el crecimiento 
económico, entró en una etapa de discusión y debate en América latina, aproximada-
mente a partir de la década de los setenta, porque planteó una visión homogénea y 
exógena de desarrollo que develó unos desequilibrios insostenibles y los altos costos 
sociales para las sociedades en vía de desarrollo. Esto a raíz de la reflexión y trans-
formación social que promovieron académicos como Paulo Freire en Brasil con la 
pedagogía del oprimido, y Fals Borda en Colombia, con  la investigación acción par-
ticipante, y las apuestas teóricas posteriores de Max Neef con su apuesta de desarrollo 
a escala humana (1986), o Sergio Boisier con el desarrollo territorial (1999), y tam-
bién con las luchas de resistencia que desde los movimientos indígenas o grupos mi-
noritarios han gestado apuestas tan interesantes de posdesarrollo como el buen vivir 
o las autonomías de los pueblos afrodescendientes. 

De ahí que surgieran posturas “alternativas” que respondan de una forma más 
integral a las necesidades y al contexto de las naciones. Junto con estas alternativas 
se fortalecieron los movimientos sociales y sus luchas, que exigían a los discursos 
desarrollistas nuevos caminos para ejercer su soberanía sobre el territorio y ampliar 
los canales de participación y ejercicio de su ciudadanía. 

No obstante, el desarrollo sigue siendo un factor determinante para la economía 
mundial, pese a las amplias disputas epistemológicas y sociales, esta categoría conti-
núa organizando el mundo, y las implicaciones del modelo de desarrollo económico 
en su variante neoliberal depredadora, ha transitado a la extracción de recursos natu-
rales a gran escala, como posibilidad concreta de éxito y acumulación de capital; esta 
condición se naturaliza en el imaginario colectivo como el dominio de los recursos 
naturales sin restricción alguna y con una visión insostenible a futuro. 

Gudynas afirma que la idea del desarrollo quedó, por tanto, atada al crecimiento 
económico y, en consecuencia, también quedaron subordinados los temas del bienes-
tar humano, ya que se consideraba que la desigualdad y la pobreza se resolverían 
esencialmente por medios económicos (sf, 1). Asimismo, Escobar nos recuerda que 
es a partir del concepto de pobreza que se construyó en gran parte, el sistema discur-
sivo moderno, de hecho, fue en relación con la pobreza como surgieron las modernas 
formas de pensamiento sobre el significado de la vida, la economía, los derechos y la 
administración de lo social (1996, 53). En esa dicotomía, surgieron también modelos 



Del discurso a la práctica: la realidad económico-política del extractivismo 237 

de desarrollo sostenible, asociados a balancear el vínculo entre el ámbito económico 
y social, y al “control” de sus efectos más o menos inmediatos sobre la naturaleza o 
el medio ambiente: «En el marco del neoliberalismo, los discursos de ecodesarrollo 
serán desplazados por los de desarrollo sustentable, atendiendo a las nuevas condi-
ciones de los países latinoamericanos que atravesaban por la crisis de la deuda. Se 
planteaban las condiciones de desigualdad de los diferentes Estados a nivel mundial, 
frente a lo cual el desarrollo sustentable se plantea como un estadio de cuidado de la 
naturaleza como requisito para la supervivencia de la vida humana, pero sin las ten-
siones de profundizar en los principios de igualdad y democracia» (Toro et al.: 2012, 
117). 

No obstante, estos modelos, ampliamente recogidos por el andamiaje institucio-
nal del orden mundial y local a través de los diferentes programas de desarrollo, de 
fondo no problematizan las condiciones estructurales que no permiten que dichos 
modelos se adapten a las realidades particulares, ni problematizan la compleja rela-
ción entre naturaleza y sociedad, motivada por el carácter destructivo de la noción 
contemporánea del desarrollo y la degradación ambiental que se institucionaliza en 
las políticas públicas a pequeña y gran escala. 

Así, estos discursos se institucionalizan vía complejas tramas de significación 
legal, cultural y social que circulan en las políticas públicas locales y se instalan en 
las prácticas sociales, ocupándose de definir la realidad en cierta forma y no de otra, 
como lo señala Enrique Leff «el discurso dominante de la sostenibilidad promueve 
un crecimiento económico sostenido, soslayando las condiciones ecológicas y termo-
dinámicas que establecen límites y condiciones a la apropiación y transformación 
capitalista de la naturaleza» (2004, 23). Esto lo analizaremos en las páginas siguien-
tes, no sin antes establecer la relación entre los modelos de desarrollo imperantes y 
su enclave territorial, así como las producciones de sentido en torno a esos vínculos 
insoslayables. 
 

16.1.1. Territorio y ecología política 
El vínculo que existe entre sociedad, naturaleza y territorio es analizado por di-

ferentes perspectivas teóricas, una de ellas es la Ecología Política, que estudia los 
conflictos por la distribución, acceso y control de los recursos naturales en un territo-
rio específico. En ese sentido, analizar las relaciones entre sociedad, cultura y natu-
raleza devela una forma de producción de sentido que involucra la comprensión de 
las relaciones sociales en y sobre el territorio, los intereses de los actores presentes 
junto a las relaciones de poder en la toma de decisiones sobre el uso del mismo, en 
relación con las formas de ser y estructurar la vida en comunidad. En pocas palabras, 
comprender los conflictos asociados a los intereses particulares que determinan el 
uso y apropiación del territorio. 

Los conflictos ecológicos distributivos dan cuenta de la controversia de infor-
mación, intereses o valores que se refieren a aspectos relacionados con el acceso, 



238 Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Esteban Bonilla Reyes 

apropiación, calidad y distribución ecológica o económica de los recursos naturales. 
Sanabria (2013) se refiere a la distinción entre lo que se produce socialmente y la 
manera como se apropia individualmente, así como las externalidades causadas por 
el uso de los recursos naturales, cambiando las condiciones del entorno y afectando 
la calidad de vida de las personas. 

A partir de esta referencia, entender las repercusiones del extractivismo implica 
analizar las prácticas que históricamente los actores han ejercido sobre el territorio, 
las cuales se ignoran intencionalmente —en la mayoría de los casos— cuando se 
avala la explotación de recursos a gran escala; es decir, es clave reconocer los meca-
nismos mediante los cuales los actores sociales se apropian de su territorio, los cuales 
trascienden el ámbito legal. No obstante, las políticas transnacionales extractivistas 
se amparan en mecanismos legales que garantizan la explotación y superponen esta 
perspectiva sobre el derecho histórico a que los habitantes participen o deliberen en 
la forma más adecuada para determinar su ocupación. La perspectiva jurídica a partir 
de la cual los Estados deciden cómo intervenir la tierra, desconoce en gran medida el 
factor socio-cultural y ambiental vinculado al territorio: «La esencia del concepto de 
territorio, está en su carácter recreador de la propia existencia de las comunidades o 
colectivos que lo apropian, así como en sus atributos: totalidad multidimensional, 
soberanía y multiescalariedad. El territorio como totalidad multidimensional, implica 
que cada territorio contiene dentro de sí las dimensiones política, económica, social, 
cultural y ambiental. Su atributo de soberanía hace alusión a que su apropiación no 
es poder exclusivo del Estado, sino construcción histórica de los pueblos, de las clases 
y de los diferentes grupos sociales existentes al interior de los estados, existen pues, 
múltiples soberanías que pueden ser ejercidas por diferentes sujetos sociales» (Sán-
chez: 2013, 41). 

En este sentido, el territorio está compuesto por múltiples escalas geográficas, 
por la diversidad de perspectivas, usos y apropiaciones, que se unen por medio de la 
multidimensionalidad de significaciones (Mançano: 2008) que pueden ser represen-
tadas como escalas sobrepuestas que dan cuenta de la acción política en varios niveles 
que pueden vincular lo local, regional, nacional hasta el ámbito internacional. 
 

16.1.2. Violencia, conflictos y despojo: productos exportables 
En concordancia con lo anteriormente expuesto, el actual sistema económico 

está fundamentado en la acumulación de riqueza, para eso los grandes conglomera-
dos de capital deben moverse y transformarse constantemente, lo que avala el uso 
desmedido de la naturaleza y el territorio en una lógica extractivista que es nociva 
para la sostenibilidad en un sentido amplio.  Dicho modelo se soporta mediante com-
plejos dispositivos jurídicos que se han exportado a los diferentes gobiernos latinoa-
mericanos y que se acompañan por reformas laborales, tributarias o ajustes 
estructurales que se traducen en una gran concentración de riquezas por la vía del 



Del discurso a la práctica: la realidad económico-política del extractivismo 239 

despojo y la explotación de recursos naturales: «El Estado pasó de ser un agente eco-
nómico y líder de los proyectos extractivos a un agente regulador y administrador de 
los recursos existentes para favorecer la entrega de los recursos del subsuelo a las 
multinacionales» (Medina: 2014, 64). 

Una de las promesas de este modelo extractivista, es la indemnización a los te-
rritorios y sus habitantes a partir de un margen de ganancias que permita dedicar parte 
de ellas a realizar actividades productivas alternativas que compensarían los daños 
ocasionados a la naturaleza, sin embargo, dichas acciones jamás restablecerían las 
condiciones naturales existentes en el momento de iniciarse la explotación de los re-
cursos. 

Así las cosas, uno de los impactos ambientales más significativos del extracti-
vismo se relaciona con la disminución en la calidad y disponibilidad de agua en las 
zonas de los proyectos mineros, por afectación a las aguas superficiales y subterrá-
neas, lo que pone en riesgo el consumo humano y el mantenimiento de las especies 
acuáticas y la vida silvestre en general. 

Otro impacto explícito en el contexto social es el desplazamiento “obligatorio” 
de los habitantes de dichos territorios, por causa de la expansión de proyectos de ex-
ploración y explotación de recursos naturales. En ese sentido, la minería es una acti-
vidad que se desarrolla en mayor medida en áreas rurales, así, el desplazamiento, el 
despojo y la usurpación de tierras son comunes para las poblaciones campesinas, in-
dígenas y afro (en el caso colombiano)  que habitan en territorios ricos en minerales 
y que son objeto de  explotación minera legal e incluso informal: «Las investigacio-
nes relacionadas con el impacto social se centran en las movilizaciones de campesi-
nos e indígenas en rechazo de los proyectos mineros que se instalan en los territorios 
afectando las prácticas culturales, la actividad agraria y el derecho a la tierra; sin em-
bargo, las luchas de los trabajadores son poco abordadas, aunque hay algunos estu-
dios que muestran cómo la minería a gran escala no solo despoja y explota a las 
comunidades campesinas e indígenas sino también a sus trabajadores, siendo en Co-
lombia las luchas laborales en la gran minería las principales en número y frecuencia 
en los últimos años» (Guerrero: 2012, 4). 

Asimismo, la lógica del despojo se materializa como una afectación relevante 
de este modelo extractivista, al establecer vínculos “non sanctos” con actores arma-
dos ilegales vinculados de manera directa con la explotación minera, por ejemplo, en 
el caso colombiano, debido a la numerosa presencia de agentes “grises”56 quienes a 

  
56 Este es un término enunciado por el economista Luis Jorge Garay, quien afirma que «los agentes 
grises son agentes que se mueven en la legalidad y la ilegalidad, lo que les posibilitan tener una 
conexión con la economía abiertamente ilegal y con la legal, para no solo lavar capitales e introducir 
las utilidades o parte de las utilidades del negocio ilegal en la economía legal, sino para poderla 
legalizar y a su vez reproducir. También para poder tener mayor grado de influencia desde fuera 
y/o desde dentro del Estado para fines políticos, sociales, económicos y penales. Incluso, jurídicos. 
Eso es lo que nosotros llamamos avance en la reconfiguración y captura del Estado que le permite 



240 Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Esteban Bonilla Reyes 

su vez son actores del conflicto armado (en el caso colombiano) que se mueven entre 
la legalidad y la ilegalidad, privilegiando la concreción de sus intereses particulares, 
con fines de lucro, y recurriendo a la violencia como una vía legítima de aumento de 
los capitales grises sin ningún condicionamiento social o político. Esta es otra de las 
formas de afectación que reciben los territorios y sus comunidades: «Encontramos 
algo muy grave y es que, si se cruza el mapa de las solicitudes de licencia minera con 
el del desplazamiento forzado tradicional, el abandono y despojo de tierras, se des-
cubre un traslapamiento muy alto. Además, en municipios con alto nivel de violencia 
es donde hay más intereses mineros, y eso no quiere decir que la minería por sí sola 
genere violencia, sino que hay una lucha, como lo ha mostrado Paul Colie, en estu-
dios del Banco Mundial, en la medida en que hay riquezas grandes en territorios 
donde el Estado no tiene toda la legitimidad. En estos escenarios, los grupos que su-
plantan al Estado buscan el predominio del poder del territorio para aprovecharse de 
la riqueza, y eso genera violencia» (Garay: 2013). 

Es por ello, que la minería se convierte así en una actividad muy llamativa para 
este tipo de organizaciones tanto así, que no tienen límites por ejemplo en el despla-
zamiento de comunidades, o el aumento de la violencia y el daño irreparable a los 
ecosistemas. «Los minerales como oro, coltán y uranio no solo son más rentables y 
representan una excelente fuente de recursos, sino que la actividad es mucho menos 
peligrosa que el narcotráfico» (Toro et al.: 2012, 352); por lo tanto, este tipo de ex-
plotación genera una serie de ventajas para estos grupos al margen de la ley, por 
ejemplo, este tipo de minería no es ilegal, funciona perfectamente para acceder a las 
complejas redes de lavado de dinero y sin la persecución de las autoridades. 

Así pues, la violencia se legitima como un factor determinante en la pugna por 
la dominación del territorio, por ejemplo en el caso colombiano, un asunto de extrema 
importancia, luego de la firma de los acuerdos de paz (2016) entre el Estado con la 
guerrilla de las FARC, fue el reconocimiento de la violencia —que siempre ha exis-
tido— hacia los líderes comunitarios, quienes cumplen una función social determi-
nante: se mediadores entre las diferentes instituciones y las comunidades de base 
organizadas en torno al uso o apropiación de los territorios, en la mayoría de los ca-
sos, en sectores alejados del país, donde la debilidad del Estado prevalece y las ga-
rantías de los derechos básicos es nula. 

La violencia sistemática contra defensores del territorio está asociada a varios 
factores, especialmente por el uso del territorio: a partir de los años noventa, la vio-
lencia en Colombia produjo miles de desplazamientos y el despojo de la tierra, en 

  
a estas organizaciones y redes poder satisfacer de una manera más eficiente el conjunto de sus 
propósitos, porque no son solo económicos sino también de otra naturaleza» (Entrevista disponible 
en: https://www.eltiempo.com/archivo/documento/CMS-12793568).  

https://www.eltiempo.com/archivo/documento/CMS-12793568


Del discurso a la práctica: la realidad económico-política del extractivismo 241 

sectores hoy estratégicos para la extracción minera, los cultivos ilícitos, la explota-
ción de hidrocarburos y las grandes extensiones de agroindustria, ganadería extensiva 
y monocultivos. 

Luego de la firma del acuerdo, es notorio el auge de comunidades organizadas 
en torno a las víctimas reclamantes de sus tierras despojadas, situación que intentan 
contrarrestar los diferentes actores “grises” quienes con poder económico, político o 
militar continúan interesados en los predios despojados y por vía de la violencia sis-
temática y privada, impiden el cumplimiento de la ley. Las amenazas permanentes y 
muerte selectiva a los líderes de estos colectivos de ciudadanos organizados, que en 
la mayoría son de origen campesino o de minorías étnicas, tienen la clara intención 
de a través del miedo y el terror, fracturar las formas de acción colectiva en torno al 
uso legítimo del territorio y a las posibilidades de organización comunitaria y social 
que no son útiles al modelo de desarrollo extractivista imperante: «La evidencia más 
nefasta de esta situación se refleja en el incremento significativo de los homicidios 
contra estos activistas: se trató del 27% entre 2017 y 2018, según la Defensoría del 
Pueblo. De este modo, se pasó de 133 homicidios en 2016 a 126 en 2017 y a 172 en 
2018. […] Al consolidar los casos de 2018, la entidad estableció que entre el 1 de 
enero de 2016 y el 31 de diciembre de 2018 fueron asesinados 431 líderes sociales y 
personas defensoras de los derechos humanos, en su mayoría vinculados a Juntas de 
Acción Comunal (JAC), indígenas, comunitarios, campesinos y afrodescendientes» 
(Guevara: 2019, 4). 

Las regiones donde más se presentan asesinatos a estos activistas sociales coin-
ciden con las regiones del país más alejadas, donde hay una débil presencia del apa-
rato estatal; donde históricamente se han dado importantes luchas de resistencia 
frente al modelo de desarrollo impuesto o por la tenencia de la tierra y donde la di-
versa oferta de materias primas industriales minero-energéticas, hídricas, agroquími-
cas y biogenéticas, entre otras, es abundante o estratégica. 

Este es uno de los retos de la construcción de la paz en un país como Colombia, 
donde los conflictos alrededor de los proyectos minero energéticos que restringen 
valor social y político al territorio lo reducen a un valor mercantil de producción ili-
mitada en términos económicos, este, es uno de los síntomas de lo que Boaventura 
de Sousa Santos denomina “Paz neoliberal”: «La paz neoliberal es la falsa paz, que 
consiste en continuar la violencia política por vía de la violencia pretendidamente no 
política. De la criminalidad política hacia la criminalidad común combinada con la 
criminalización de la política […] La paz que va a liberar mucho territorio colom-
biano para el desarrollo de la explotación de los recursos naturales, en donde segura-
mente estarán muy presentes las empresas norteamericanas. El máximo de 
conciencia posible del imperialismo norteamericano es la paz neoliberal» (De Sousa 
Santos: 2017, 274-282). 

Con todo y eso, la construcción de paz sigue siendo un anhelo en los pueblos y 
comunidades que habitan los diversos territorios, pues es a través de la generación de 



242 Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Esteban Bonilla Reyes 

relaciones en y sobre el territorio, que se producen formas de saber y poder que de-
terminan la construcción de identidades compartidas, en efecto, de comunidades de 
sentido y acción, de convivencia y de paz. 

Del mismo modo, otra consecuencia del modelo extractivista que queremos des-
tacar, es cómo la noción de ruralidad y producción agrícola se ha ido transformando 
en las tensiones que producen los macroprocesos globales y los procesos territoriales 
locales, de ahí que la noción de expropiación, despojo, proletarización y precariza-
ción del campesino se viralice a lo largo y ancho del continente: «La ruralidad pasa 
entonces a ser un medio para y por el poder, y es despojada del valor intrínseco de 
ser hábitat. Las consideraciones industriales sobre la riqueza del hábitat, no parten de 
la definición propia de sus características y significados primordiales, sino de los bie-
nes materiales existentes en él» (Monsalve: 2014, 29). 

De esta manera, el modelo de desarrollo extractivista y su andamiaje político 
ejerce directamente en este sector de la población, complejos procesos de desigualdad 
y asimetría en la toma de decisiones sobre el uso del territorio, el cual, es el funda-
mento de existencia del campesino, uso y dominio que de por sí es restringido, en 
tanto, las economías de producción agrícola rural se resumen a la satisfacción de las 
necesidades básicas y sobrevivencia de estos agentes, quienes a su vez encarnan la 
pobreza y la precarización de la ruralidad versus la modernización de las economías 
emergentes, quienes inciden directamente en la principal actividad campesina, la pro-
ducción agrícola: «Lo que permite concluir, que aun cuando las explotaciones mine-
ras afectan la producción agrícola nacional, este impacto solo es dramático en la 
producción de alimentos —particularmente en la economía campesina—, puesto que 
las políticas rurales en Colombia, durante las dos últimas décadas han procurado au-
mentar y proteger las grandes inversiones en cultivos agroindustriales, destinados en 
su mayoría a la producción de agro-combustibles a partir de monocultivos de palma 
aceitera, entre otros» (Toro et al.: 2012, 333). 

Es decir, las relaciones del mercado son inclementes con las economías campe-
sinas, quienes experimentan las enormes dificultades de productividad asociadas a 
un sistema de tenencia de la tierra que privilegia la acumulación de capital para la 
explotación agrícola a gran escala, lo que Svampa denomina “megaemprendimientos 
capital-intensivos” (2019) que a su vez son beneficiados o privilegiados por una pla-
taforma jurídico-política que blinda y a su vez garantiza las operaciones de este tipo 
de emprendimientos a gran escala, que benefician a muy pocos en relación con el 
daño que produce en las tierras y en las poblaciones donde se instala. 
 

16.1.3. Políticas y las instituciones en Latinoamérica 
Con todo lo anterior, es necesario repensar por qué un sistema tan problémico y 

poco sustentable —en todos los sentidos— como el extractivo, termina siendo ava-
lado y protegido a través de consensos políticos y discursos que se reproducen en 
diferentes ámbitos y que legitiman un repertorio de consecuencias —este capítulo 



Del discurso a la práctica: la realidad económico-política del extractivismo 243 

buscó exponer sólo algunas—. En ese sentido, es claro que las instituciones políticas 
que sustentan la capacidad de decisión y poder político-económico en Latinoamérica, 
se adaptaron a este sistema neoliberal, asumiendo cambios sustanciales en la estruc-
tura y políticas del Estado, que ahora son funcionales para el desarrollo extractivo 
(Damonte: 2014, 41): «En lo concerniente a las instituciones, América Latina tuvo 
un “defecto de nacimiento”. Los colonizadores españoles crearon en el Nuevo 
Mundo vastos imperios esclavistas destinados a extraer de la tierra los recursos natu-
rales y otros productos; la gran mayoría de la población no tenía al principio, derecho 
a votar ni derechos de propiedad, ni podía participar en el sistema político con el 
objeto de demandar mayores inversiones en educación, infraestructura y otros ele-
mentos decisivos para el desarrollo» (Fukuyama: 2006, 331). 

No obstante, luego de que el sistema colonial se desmantelara, las condiciones 
desequilibradas de los sistemas políticos en la región se mantuvieron, en beneficio de 
un desfase político y económico que beneficia, incluso en nuestros días, a una  élite 
que ocupa el poder político y económico, y que privilegia una noción de desarrollo 
económico que mantiene la extracción de recursos naturales no renovables como una 
fuente de enriquecimiento y explotación, que contradictoriamente, termina siendo 
fundamental para la financiación a corto plazo de las naciones en Latinoamérica. 

Por consiguiente, es contradictorio suponer que «el desarrollo de la extracción 
minera privada es el factor principal y natural para el crecimiento económico y este, 
a su vez, es condición necesaria para el bienestar social del país» (Damonte: 2014, 
41). Este tipo de discurso, es el resultado de “democracias de baja intensidad” (De 
Sousa Santos: 2017) que no han establecido marcos regulatorios de la acción extrac-
tiva que privilegien la sustentabilidad y la vida a corto, mediano y largo plazo. 

 
16.1.4. Y sin embargo, la resistencia continúa… 

Finalmente, es preciso decir que ante la compleja realidad del extractivismo, la 
resistencia a este tipo de imposiciones es una llama que no se extingue en diferentes 
latitudes del continente americano. Ejemplo de esto, es el trabajo de diferentes comu-
nidades en algunas regiones del territorio colombiano que ejercen su derecho a deci-
dir si quieren o no la explotación minera y petrolera en sus territorios, debido a esto 
en los últimos cuatro años se ha logrado decirles “no” a proyectos extractivos57. En 
este momento son siete los municipios que han rechazado la minería e hidrocarburos 
en consultas populares organizadas por la misma comunidad, ambientalistas y líderes 
sociales. 

Por su parte en países como Perú, Ecuador, Bolivia o Argentina, se están vi-
viendo situaciones muy similares ya que las comunidades de campesinos, indígenas, 

  
57 Para más información sobre este tipo de iniciativas populares, consultar el capítulo No. 379 del 
programa periodístico Contravía, denominado: La Colosa, ¿la sed del oro o la defensa de la vida? 
Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=1exn1x9dIz4 

https://www.youtube.com/watch?v=1exn1x9dIz4


244 Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Esteban Bonilla Reyes 

mujeres y jóvenes se están empoderando de estos procesos para deconstruir el mo-
delo desarrollista extractivista, y generar así nuevas propuestas de resistencia enca-
minadas a otros modelos de posdesarrollo en favor de la superviviencia de sus 
comunidades y la sostenibilidad ambiental. 

Un ejemplo de esto, está en el sur de la Amazonía ecuatoriana, donde las comu-
nidades indígenas están haciendo frente a problemáticas que afectan sus territorios 
ancestrales como la extracción de recursos, la criminalización de la protesta debido a 
las tensiones en torno al agua y la tierra. De esta manera han conformado La Confe-
deración de Nacionalidades Indígenas de la Amazonia Ecuatoriana —Confeniae— 
buscando mejorar su calidad de vida mediante el fortalecimiento de las organizacio-
nes en cuanto a programas de desarrollo propios, defensa comunitaria del medio am-
biente y los recursos naturales, la revalorización de los contenidos culturales, entre 
otros ejercicios participativos, como una forma de resistencia por la defensa de los 
territorios ancestrales en tensión con el modelo extractivista imperante. 

Para terminar, es importante reconocer la importancia del territorio como un es-
labón fundante entre el principio emancipador de la libertad de transitarlo, habitarlo 
y existir reciprocamente; es decir, como fundamento de la acción política y como 
posibilidad de existencia misma de las comunidades que lo habitan, física y simbóli-
camente. Es la gestión del mismo, lo que produce conocimiento social, en últimas, es 
la acción política como experiencia territorial lo que sustenta la producción de saber 
y poder que transforma el presente. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 

17. La relación conflictual entre desarrollo, Estado y tutelaje en 
el Buen Vivir ecuatoriano y el Vivir Bien boliviano 

María del Rocío Pérez Gañán 
 
 

A raíz de la implementación e institucionalización del desarrollo el 20 de enero 
de 1949, Truman, a través de un discurso que ratificaba la hegemonía de los Estados 
Unidos como centro del mundo, articuló los primeros trazos de un discurso político 
desarrollista que estableció las representaciones diferenciadas entre lo desarrollado y 
lo subdesarrollado (Esteva: 2000, 68), entre lo referente y lo referido. De este modo, 
se posibilitó la configuración de una narrativa que representaba a los países desarro-
llados como el estadio a alcanzar y a los no desarrollados como parte de un proceso 
inconcluso en el acceso a dicho estado ideal. Una narrativa que, a pesar de ser conti-
nuamente interpelada en su teoría y su práctica, parece no poder escapar de la tradi-
ción de un despotismo epistemológico en el que no se pone en entredicho el desarrollo 
en sí mismo sino sus modelos, sus formas y, de una forma específica, sus continuas 
carencias y fórmulas futuras de resolverlas. En esta línea, gobiernos, organizaciones, 
intelectuales, universidades y sociedad civil van protagonizando un sinfín de movi-
mientos, procesos, dinámicas y actos junto a una inabarcable producción de literatura 
y buenas prácticas en aulas, instituciones, librerías, webs y espacios populares que 
siguen viendo las posibilidades de un desarrollo que, paradójicamente, en palabras 
de Saskia Sassen, se encuentra supeditado a un capitalismo que «ha entrado […] en 
lógicas de extracción y de destrucción, su corolario» (Le Monde: 2014, 2). 

En este complejo contexto, el desarrollo institucionalizado y globalizado se ha 
convertido en una teoría y una praxis procesual que cambia y se adapta en espacio y 
tiempo en base a tres ideas que comparte con las lógicas de la modernidad: possibilia 
[…] continuum […] e infinitorum (Dussel: 1994) logrando vincular impositivamente 
el conocimiento y el poder que se genera en una racionalidad concreta (desarrollo) 
sobre las distintas racionalidades que han existido en cada lugar (otras formas de or-
ganización económica, política y sociocultural). 



246 María del Rocío Pérez Gañán 

Luis Tapia en su obra El tiempo histórico del desarrollo señala como uno de los 
rasgos propios de la modernidad la «sustitución de concepciones cíclicas o circulares 
del tiempo por nociones de tiempo histórico que se suelen llamar lineales o progresi-
vas, es decir, lanzadas hacia adelante» (2011, 21). De este modo, la temporalidad de 
los ciclos sociales y naturales no se respeta, se acelera, reduciendo los tiempos de los 
procesos del trabajo productivo y reproductivo —su rotación de capital—, para sim-
plemente, producir más. Esta temporalidad de la modernidad va a interrelacionarse 
continuamente las dimensiones del presente, pasado y futuro, universalizándose su 
componente espacial e incluyendo el conocimiento de un próximo estadio (futuro 
potencial) que se origina a través del desarrollo de una historiografía (Heller: 1998) 
y que tratará de influir en ese futuro potencial en función de sus diagnósticos histó-
rico-políticos (Prior: 2002, 102). En este sentido, el desarrollo, comparte estos rasgos 
de la modernidad en un ejercicio de linealidad homogeneizante e invisibilizadora que 
sustituye a la vez otras realidades existentes y causas del subdesarrollo. En base a un 
diagnóstico de situación se tomarán las medidas oportunas para paliar las problemá-
ticas existentes legitimadas por una posibilidad futura de desarrollo, de igualdad con 
el desarrollado. No obstante, parafraseando a Celia Amorós, en vez de espacios de 
igualdad se han construido (e interiorizado) espacios de lo idéntico (Amorós: 1987) 
donde las acciones de desarrollo operan con la misma receta frente a lo que identifi-
can como una problemática común a todas ellas: la necesidad de su desarrollo y su 
inclusión al consumo capitalista global. Así, los territorios caracterizados como tercer 
mundo, subdesarrollados o países en vías de desarrollo fueron representados desde el 
inicio con una necesidad de tutela permanente, al ser categorizados como no capaces 
de desarrollarse por sí mismos, en una clara omisión a la historiografía existente más 
allá de su designación como no desarrollados. 

Alcanzar el estadio de desarrollo del primer mundo requería, entre otras cosas, 
de una estrategia que suavizara las dinámicas de transformación en las que los países 
no desarrollados se verían inmersos y en los que procesos impuestos desde fuera con-
frontarían, en muchos momentos, con las dinámicas y procesos propios que se venían 
sucediendo desde su interior. Esta estrategia se apoyaría en dos pilares fundamentales: 
por un lado, el aliento a la implantación de gobiernos de corte progresista en los te-
rritorios en los que el movimiento social poseyera una larga historia de lucha y una 
capacidad contestaría elevada —con la intencionalidad de reconvertir las resistencias 
en demandas a través de toda una ingeniería del desarrollo (Dávalos: 2014)—; y, por 
otro, la generación de toda una discursividad y experticia en la elaboración de esas 
demandas a través de un lenguaje propio y experto al que las poblaciones no desarro-
lladas debían adaptarse para poder ser escuchadas (Guerrero: 1994). Así, la interac-
ción de estos dos elementos —gobiernos progresistas y discursividad desarrollista— 
fieles a la «noción ciudadana civilizatoria» (Guerrero: 1997) fue instituyendo desde 
la década de los cincuenta todo un aparato (pre)ocupado en ser experto del objeto 
(objetivo) del desarrollo y de la lógica (marco lógico) en la que debía llevarse a cabo 



La relación conflictual entre desarrollo, Estado y tutelaje … 247 

en base a cuatro parámetros económicos básicos: la acumulación del capital, la in-
dustrialización, la planificación y la ayuda para alcanzar el desarrollo (Escobar: 2007, 
85-86). Bajo esta premisa, el desarrollo fue erigiéndose como un sistema de tutelaje 
(re)producido y ratificado por las instituciones del estado que gestionan y (re)cons-
truyen a través de lógicas determinadas y mediante mecanismos específicos las ne-
cesidades de los territorios. 

Es necesario señalar que el papel del Estado y sus instituciones fueron —y son— 
tutelados, a su vez, por organismos internacionales como el Banco Mundial o el FMI 
cuya narrativa no va tan dirigida en estos contextos hacia una reducción de lo público, 
sino hacia una adaptación de lo público a las necesidades de desarrollo del mercado. 
De esta forma, la recuperación del Estado y una parte de las políticas sociales y de 
participación directa implementadas en estos territorios no respondería tanto a un dis-
curso de los propios gobiernos de corte progresista en América Latina sino más bien 
estaría ratificando un discurso del Banco Mundial dentro de una agenda internacional 
programada (Díez Rodríguez: 2009, 1). 

En Ecuador y Bolivia, los procesos de organización y movilización —que se 
intensificaron durante los años noventa, pero venían gestándose con anterioridad—, 
generaron entre finales del siglo XX principios del siglo XXI un progresivo descré-
dito de los gobiernos neoliberales que se habían implantado desde la transición a la 
democracia. Esta coyuntura política posibilitó la llegada al poder de dos proyectos 
políticos progresistas en ambos países: Alianza País (Ecuador) y Movimiento al So-
cialismo (Bolivia), los dos con un fuerte apoyo de bases sociales y con la intenciona-
lidad de construir un Estado nacional de base popular (Panizza: 2009, 79). No 
obstante, este descrédito de los gobiernos neoliberales no explica por sí mismo el 
momento de posibilidad política de cambio. Durante los años noventa, en Ecuador y 
Bolivia se generó una concurrencia de movilizaciones y nuevos liderazgos sociales 
en un escenario de confrontación y lucha contra el Estado neoliberal y sus políticas. 
Siguiendo los trabajos de Van Cott (2005) y Martí i Puig (2008), puede observarse 
como el caso ecuatoriano se caracterizó por una organización unitaria y la existencia 
de una densa red de organizaciones como la Coordinadora de Movimientos Sociales 
y Organizaciones Sociales en 1995 y la CONAIE, mientras que el caso boliviano se 
movilizaba bajo una acción menos organizada, aunque con mayor intensidad, conti-
nuidad y acción sociopolítica (Martí i Puig y Bastidas: 2012, 21-22). 

En esta línea, Martí i Puig y Bastidas (2012) analizan cómo a raíz de estos pro-
cesos de resistencia y movilización que acompañaron el ascenso al poder de los go-
biernos del MAS en Bolivia y de Alianza País en Ecuador: «supuso un cambio crucial 
en la forma de ejercer el poder: se dio mayor énfasis a la presencia del Estado en el 
territorio, se pretendió acotar la discrecionalidad de actores privados nacionales y 
transnacionales, y se estableció una agenda inspirada en los reclamos populares del 
decenio anterior» (Martí i Puig y Bastidas: 2012, 24). Como resultado, se intensificó 



248 María del Rocío Pérez Gañán 

la participación política de sectores que habían estado excluidos de las tomas de de-
cisiones y que solo en raras ocasiones vieron representados sus intereses más allá de 
las luchas contra la pobreza. No obstante, tras la llegada al poder de ambas fuerzas, 
se empieza a acusar un ligero descenso en la participación de las y los ciudadanos en 
las movilizaciones, entornos asociativos y en movimientos de protesta (Latinobaró-
metro: 2011). 

Esta reducción de las acciones de protesta y de resistencia puede explicarse —
junto a otros factores—, por la participación de unas entidades que forman parte de 
la industria del desarrollo y que van a canalizar, junto a los gobiernos progresistas, 
las necesidades y reivindicaciones de la población por otros canales. Estas entidades 
son las organizaciones no gubernamentales (ONGD) y las fundaciones. En los países 
en vías de desarrollo —concretamente en la región latinoamericana—, ha sido fre-
cuente una apropiación, por parte de las organizaciones no gubernamentales, de los 
discursos de izquierdas presentes en los movimientos sociales. Las ONGD fueron 
transformando las formas propias de lucha de los territorios en una resistencia pro-
gramática basada en analizar cuatro puntos específicos: amenazas, debilidades, for-
talezas y oportunidades (análisis FODA). Así, estas ONGD: «comenzaron a 
colonizar el pensamiento social. Estas ONGD se incrustaron en el tejido social y cam-
biaron la episteme del tejido social y de la resistencia» (Dávalos: 2014). Y en el 
mismo sentido Díez Rodríguez sostiene: «Las ONG de nuestros días vienen a situarse 
en el espacio aparentemente más contradictorio del discurso del Nuevo Orden: de-
fensa de la ecología, la sustentabilidad, la participación y el alivio de la pobreza. Son 
metas para las que se reclama la participación de las ONG, aunque obviamente, estos 
buenos propósitos quedan subordinados a los objetivos tecnocráticos macroeconó-
micos claramente expuestos por BM: crecimiento, eficiencia, competitividad y pro-
ductividad» (Díez Rodríguez: 2009, 1). 

Como se señalaba anteriormente, en la última década, con la llegada al poder de 
Alianza País (Ecuador) y el MAS (Bolivia) se inició una despolitización de las orga-
nizaciones indígenas de base y de la población civil bajo la premisa nacional de saber 
lo que es bueno para unos y para otros pensado y accionado verticalmente desde un 
programa desarrollista. Esta transformación del discurso y la praxis del tejido social 
existente facilitó una despolitización de los movimientos sociales y su inserción en 
las políticas desarrollistas. En estos territorios, las esferas política e institucional han 
sido, quizás los ámbitos donde se generan las mayores tensiones entre Estado, desa-
rrollo, tutelaje y resistencias, y los pueblos originarios han sido las poblaciones sobre 
las que estas tensiones operan con más fuerza. 
 

17.1. El continuum del tutelaje y la ventriloquía sobre los pueblos originarios de 
Ecuador y Bolivia 

Tanto en el Estado Plurinacional e Intercultural de Ecuador con su política de 
Buen Vivir como en el Estado Plurinacional de Bolivia con su política del Vivir 



La relación conflictual entre desarrollo, Estado y tutelaje … 249 

Bien58, la población indígena ha logrado situar su condición socio-cultural política y 
económica en la esfera pública. Como consecuencia, en la actualidad, conceptos 
como pueblos originarios, derechos colectivos, Sumak Alli Kawsay o Suma Qamaña, 
están presentes en mayor o menor medida en las agendas políticas locales, nacionales 
e incluso en muchas internacionales (Cubillo-Guevara e Hidalgo-Capitán: 2015). Sin 
embargo, este posiciona-miento en el campo político no ha sido un fenómeno espon-
táneo, sino que es el fruto de un proceso continuo de luchas y resistencias en los que 
el coste de hacerse escuchar ha transitado por diferentes procesos de ventriloquía y 
tutelaje (Guerrero: 1994 y 1997). 

El Estado, tanto en Ecuador como en Bolivia, va a desplegar diferentes estrate-
gias y mecanismos de (re)producción en los que va a (re)crear narrativas sobre lo que 
es Buen Vivir59, lo que es Vivir Bien60, lo que es ser indígena, y lo que no lo es (Das 
y Poole: 2004; Sharma y Gupta: 2006; Wanderley: 2009; De la Maza: 2012; Domín-
guez y Caria: 2014; Caria y Domínguez: 2016). Estas representaciones y lógicas que 
se generan están, asimismo, insertas en unas relaciones de poder que caminan entre 
la cordialidad, la tensión y el conflicto en las interacciones cotidianas, y que van a ser 
implementadas a través de políticas públicas en los diversos espacios de gobernabi-
lidad. Es decir, donde se traslada el poder del discurso a la acción (De la Maza: 2012, 
87). 

El tutelaje sobre lo indígena no puede abordarse sin tener en cuenta el proceso 
histórico transitado. Siguiendo el análisis de Andrés Guerrero, podemos observar que 
la forma en la que se constituye el Estado Nacional en Ecuador va a seguir un patrón 
colonial hasta el año 1857, fecha en la que se deroga el Tributo de Indios61 y co-
mienza a vislumbrarse una construcción de ciudadanía de carácter universalista (ilus-
tración) que, no obstante, va a mantener la diferenciación entre población «indígena 

  
58 Tanto el Buen Vivir como el Vivir Bien son dos propuestas estatales de un modelo alternativo de 
desarrollo (no de una alternatividad al desarrollo) que hace especial hincapié en la necesidad de 
alejarse de modelos hegemónicos occidentales con el fin de construir un modelo propio original de 
progreso. A pesar de la intencionalidad reflejada en los procesos de construcción de estos modelos 
y de la acertada crítica al desarrollo imperante, los planteamientos de este nuevo «régimen de desa-
rrollo» (Acosta: 2008) no han conseguido romper con el modelo tradicional (Zibechi: 2010, 5). 
59 «El Buen Vivir se planifica, no se improvisa. El Buen Vivir es la forma de vida que permite la 
felicidad y la permanencia de la diversidad cultural y ambiental; es armonía, igualdad, equidad y 
solidaridad. No es buscar la opulencia ni el crecimiento económico infinito» (SENPLADES: 2013-
2017, 11). 
60 La propuesta del Vivir Bien «se basa en la concepción del Vivir Bien, propia de las culturas 
originarias e indígenas de Bolivia. A partir de los elementos comunitarios enraizados en los pueblos 
indígenas, en las comunidades agrarias, nómadas y urbanas de las tierras bajas y las tierras altas, 
postula una visión cosmocéntrica que supera los contenidos etnocéntricos tradicionales del desa-
rrollo» (Ministerio de Planificación del Desarrollo: 2010, 6). 
61 El empadronamiento de las y los indios permitía un fácil seguimiento para la recaudación del 
tributo correspondiente a su «calidad de indio» (Guerrero: 1997). 



250 María del Rocío Pérez Gañán 

y no-indígena» (Guerrero: 1997, 61). De este modo: «hay un sistema de representa-
ción de una población que es considerada no ciudadana, y sobre la cual el Estado 
nacional asume una tutoría. Bajo este esquema, 1a figura es la de los “protectores de 
indios”, quienes representan a los indígenas, en lo jurídico y en lo político, frente a 
los funcionarios públicos» (Guerrero: 1997, 62). Los indígenas son «sujetos-indios 
del Estado», caracterizados en calidad de «contribución indígena» y narrativizados 
en un «hecho público», que debe ser gestionado (Polo Bonilla: 2009, 132). 

Tras la eliminación del Tributo de Indios, el Estado delegó la tutela y el control 
de lo indígena a los concejos municipales cantonales quienes legislaban, principal-
mente, el régimen laboral obligando, así, a las comunidades indígenas a buscar una 
red de intermediarios (ventrílocuos) a través de los cuales poder tener una «represen-
tación ante lo público-estatal» (Guerrero: 1997, 62). Bajo este ejercicio de poder, las 
poblaciones originarias se ven obligadas a adoptar el discurso de ciudadanía para po-
der existir. Sin embargo, la adopción de este discurso va a quedar reducido por un 
ejercicio de «ventriloquia» a lo que el Estado va a aceptar, a lo que le interesa, ade-
cuando la demanda indígena a los códigos estatales existentes. 

Seguidamente, en la modernidad que florece a mediados del siglo XIX (revolu-
ción técnica-industrial) se reforzarán los esquemas de representación de los pueblos 
no europeos como «sujetos de colonización y objetos a civilizar» (Llanos: 2009, 98). 
Durante este periodo y hasta mediados del siglo XX, los procesos de desindianización 
se acrecientan para evitar «los poderes hacendatarios», son nuevas estrategias que 
buscan desarrollarse a través de «una nueva imagen de sí valorizante en la comunidad 
y la sociedad nacional» (Guerrero: 1998, 121). Mediante estas estrategias de «desin-
dianización», en palabras de Polo Bonilla, «se ha dejado de ser “indígenas de la ad-
ministración privada” y se busca ser ciudadanos e individuos […] Las estrategias que 
se despliegan buscan evitar, en lo posible, formas de discriminación y exclusión so-
ciales».  De esta manera se insta a lo indígena a participar en una especie de «traves-
tismo físico» para «lograr una mimetización en las sombras del modelo ciudadano» 
y reducir «la violencia ciudadana en los espacios públicos» (Polo Bonilla: 2009, 136). 

Durante la segunda mitad del siglo XX las poblaciones indígenas continúan bajo 
los mecanismos del tutelaje y la «ventriloquía». En este sentido, Guerrero muestra 
cómo la constitución del Consejo de Pueblos y Organizaciones Indígenas Evangéli-
cos del Ecuador (FEIE) —a partir del partido Comunista ecuatoriano—, continúa el 
ejercicio de este «hablar por» equiparando los conflictos indígenas con los conflictos 
de clase (al ver a los huasipungeros62 como proletariado), código comprensible para 
el aparato del Estado. De nuevo, las y los indígenas se ven discursivizados «desde 
afuera», a través de nociones ajenas a «su propia gestualidad de lucha y por su pro-
ceso civilizatorio» (Guerrero: 1997, 62-63). Así, el coste de adaptar las demandas a 
  
62 Huasipungo es un pedazo de tierra que a principios del siglo XX el terrateniente entregaba al 
indígena para que realizase trabajos agrícolas o de pastoreo, a cambio del trabajo que debía realizar 
en las tierras del terrateniente. Las y los Huasipungueros eran indígenas que trabajaban esas tierras. 



La relación conflictual entre desarrollo, Estado y tutelaje … 251 

un código entendible para poder ser escuchada es permanecer dentro del discurso y 
de las representaciones de la «noción ciudadana civilizatoria» (Guerrero: 1997). Un 
proceso civilizatorio que ha construido a las y los indígenas a semejanza de la pobla-
ción blanco-mestiza y no hay una alternativa para operar fuera de él. En palabras de 
Polo Bonilla: «esta construcción de lo indígena ha transitado por varias formas de 
gestión biopolítica: de “indios tributarios” a sujetos-indios del Estado, sujetos-indios 
de las haciendas a ciudadanos-étnicos, de ciudadanos-étnicos a sujetos-actores insti-
tucionales de los organismos multilaterales y de las ONG’s» (Polo Bonilla: 2009, 
137). Siempre representados como necesitados de tutelaje. 

Continuando el análisis de Polo Bonilla (2009), en la última etapa de gestión 
biopolítica los pueblos originarios como «sujetos-actores del desarrollo y sus institu-
ciones» son conducidos hacia «un programa civilizatorio por medio de la imposición, 
‘sugerencia’, de técnicas productivas, de uso de tecnologías, de nuevas nociones y 
problemáticas, etc., es decir, asignan nuevas prácticas, lenguajes, nuevos escenarios 
—‘la sociedad civil global’— y otras formas de inserción tecnocrática en el campo 
político» (Polo Bonilla: 2009, 137). Estas nuevas formas siguen operando como me-
canismos de tutelaje ahora bajo el know-how de la experticia desarrollista. 

En relación a Bolivia —que sigue, asimismo, un patrón colonial—, la represen-
tación de lo indígena va a estar ligada durante la segunda mitad del siglo XIX, a la 
generación de una amplia cartografía y estudios geográficos orientados al catastro y, 
especialmente, a la localización de recursos minerales. Estos informes y mapas, van 
a (re)crear una imagen concreta de los poblamientos indígenas como espacios de libre 
apropiación, gestión y control por parte de occidente. Específicamente, los estudios 
sobre el país boliviano se centraron en la diversidad étnica y en su futuro político 
(Pérez Gañán: 2017a). Desde la modernidad capitalista, Bolivia dependía de una in-
versión en la mejora de las vías de comunicación para facilitar una integración regio-
nal y favorecer el aumento de la «seguridad a la integridad del Estado» (Llanos: 2009, 
106). En esta cartografía histórica, los indígenas son representados de dos formas: 
como «vagos», «ociosos» y «mano de obra» por un lado; y como «indisciplinados», 
«rebeldes» y «revolucionarios» por otro. En los textos históricos puede apreciarse 
como los rasgos identitarios relacionados con su cultura son devaluados mientras que 
se elogian las características que definen a los indígenas como mano de obra útil y 
beneficiosa para la economía (Pérez Gañán: 2017a). Según Mariano Llanos: «La im-
plementación durante el siglo XIX de la modernidad capitalista en Bolivia tuvo que 
enfrentarse a un elemento específico: el tamaño de la población indígena para soste-
ner el estatus inherente a la modernidad en los espacios político y económico del 
desarrollo: “esta élite boliviana construyó una ‘lógica marginalizante’ donde las re-
presentaciones estaban relacionadas con las actividades productivas artesanal y mi-
nera”» (Llanos: 2009, 109). 

Paralelamente a la imposición de esta modernidad y a la idea de progreso lineal 
que conlleva, van a coexistir en Bolivia dos tradiciones de resistencia —una de base 



252 María del Rocío Pérez Gañán 

indígena y otra (que intersecciona con esta) resultante de inequidades económicas, 
políticas y socioculturales— que se insertan en el proceso de integración del país en 
el sistema capitalista mundial. A pesar de que el elevado número de población indí-
gena presentó resistencia a la implantación completa de la modernidad hegemónica, 
la necesidad de hacerse entender tuvo que atravesar mecanismos similares al del país 
ecuatoriano, un proceso tutelado y ventrílocuo en relación a sus necesidades y de-
mandas (Guerrero: 1997). En este proceso ventrílocuo de resistencia se entrecruzaban 
tres ejes fundamentales: «el nacionalismo, el antiimperialismo y elementos culturales 
indígenas» (Llanos: 2009, 112). Aunque cada uno de estos ejes ha protagonizado es-
pacios y tiempos distintos se puede apreciar un proceso de continuidad en el desarro-
llo histórico-político de Bolivia unido a una tradición de resistencia durante la 
segunda mitad del siglo XX en los que las poblaciones indígenas sincretizan sus de-
mandas para hacerse entender en la vertebración con esos tres ejes, llegando a refe-
rirse a sí mismos/as «como síntesis de la resistencia indígena, nacional de la clase 
obrera y los sectores populares» (Llanos: 2009, 112). 

A lo largo de la Historia, tanto en Ecuador como en Bolivia, el tutelaje y la ven-
triloquía han sido las formas de representar e interactuar con lo indígena desde los 
diferentes sistemas de gestión político-territorial público o privada. Estas formas han 
perdurado y se han instalado de forma naturalizada en las sociedades actuales de 
Ecuador y Bolivia. A través de estos mecanismos la (re)construcción de las represen-
taciones e imágenes de lo indígena se insertan como «parte de los procesos de legiti-
mación social del poder establecido, además que se afirman como vehículos de 
dominación simbólica que instituye un estado de cosas […] pero no es un acto solo 
de representación sino de disposición práctica perceptiva con la cual se construye el 
lugar del “otro” y de sí mismo» (Polo Bonilla: 2009, 131). 

Así, los sistemas dominantes en cada momento han buscado la manera de inte-
grar en sus modelos de desarrollo una representación concreta de lo que necesitaba 
ser desarrollado y de qué forma debía hacerlo. Referido a los pueblos indígenas, el 
tutelaje y la ventriloquía han sido los mecanismos utilizados para que estas poblacio-
nes asuman los códigos de conducta, de consumo y de intelección del mundo propios 
de las sociedades occidentales. Así, las narrativas y representaciones: «informarían 
de los “indios imaginados”: los que en distintos periodos históricos se han convertido 
en un capital cultural que ha servido a los intereses de los distintos imagineros» (Pe-
queño: 2007, 15). 
 

17.1.1. La burocratización del tutelaje sobre los pueblos originarios en el 
Buen Vivir y el Vivir Bien 

Hoy en día, las numerosas instituciones existentes nos ofrecen, como sujetos 
sociales, la posibilidad de proveernos prácticamente de cualquier cosa. Y no solo nos 
la ofrecen, sino que nos tutelan a lo largo de todo el proceso. Es posible obtener, por 
ejemplo, un carnet que certifica la residencia temporal en un determinado país, un 



La relación conflictual entre desarrollo, Estado y tutelaje … 253 

certificado de discapacidad, un bono de pobreza, una cuenta bancaria o una beca. Del 
mismo modo, se establecen políticas públicas para el acceso a la educación, a la sa-
nidad, al deporte, a la asistencia social, etc. Con lógicas propias en cada ámbito. Las 
instituciones, de esta forma, van a (re)definir y matizar aún más las diferencias de 
clase-etnia-género de la colonialidad (Quijano: 1992) clasificando a los ahora sujetos 
sociales de una forma mucho más precisa a sus intereses ya que todos «estos bienes 
y servicios tienen que ver con la posibilidad de existir socialmente, ser alguien para 
las instituciones. En esa medida, la consideración sobre las identidades sociales en la 
modernidad avanzada no puede dejar al margen la inserción institucional de los su-
jetos en cuestión» (Cruces, Díaz de Rada et al.: 2003, 79). 

Específicamente, para los diversos pueblos originarios de Ecuador y Bolivia, 
tener esta «posibilidad de existencia social» ha implicado tener que pasar a formar 
parte de esta red institucional, entrar en sus lógicas. Los procesos de inserción se han 
llevado a cabo desde una labor de experticia, tutelaje, asesorías e intermediaciones 
en la que se han negociado las necesidades, los derechos, las obligaciones y las con-
diciones de unos respecto a otras (Pérez Gañán: 2017b). Un sistema experto que recae, 
primordialmente, del lado institucional y que solo se hace accesible a las poblaciones 
originarias en lugares especificados y de formas concretas. Son los «puntos de ac-
ceso» (Giddens: 1994) a través de los cuales se interacciona y se ejerce «el poder» de 
control (Foucault: 1979) y el «tutelaje» (Guerrero: 1994) de las narrativas, las lógicas 
y los comportamientos. 

En las instituciones de los Estados del Buen Vivir y del Vivir Bien este control 
y esta tutela se van a llevar a cabo de forma naturalizada e imperceptible, «regulado 
por las estipulaciones convencionales del contrato, las formas de dominación legal 
racional y el proceso constante de racionalización burocrática asociado tanto al Es-
tado moderno como a las agencias de expansión capitalista» (Cruces, Díaz de Rada 
et al.: 2003, 78). La inserción (y tutelaje) de lo indígena en todo este sistema institu-
cional weberiano ha generado expectativas de desarrollo en estas poblaciones que 
ven ahora como garante del cumplimiento de dichas expectativas al Estado y a las 
instituciones desarrollistas, quienes, a su vez, generan la oferta y condiciona y tutela 
la demanda. Esta tutela desarrollista actual se nutre de las representaciones y las na-
rrativas históricas de los pueblos originarios para, de este modo, ratificar, un trata-
miento paternalista en las interacciones habituales (Guerrero: 1994). 

Las poblaciones indígenas han ido incorporándose a estas narrativas y discursos 
por una dinámica de supervivencia y por tener, de alguna manera, una voz. No obs-
tante, coexisten, junto a esta integración, una heterogeneidad de procesos de resis-
tencia a la pérdida de sus respectivas identidades (Ortiz: 2009). La intersección entre 
este tutelaje y las resistencias va a generar un abanico de representaciones e interac-
ciones en los espacios sociales en continua (re)construcción interna y externa. Uno 



254 María del Rocío Pérez Gañán 

de los mayores exponentes donde se despliegan discursos, representaciones y resis-
tencias son las instituciones del Estado, ineludibles en el acceso a la condición de 
ciudadanía y su burocratización de la vida. 

En estas situaciones, la praxis institucional se integra claramente dentro de los 
principios de racionalidad instrumental de Weber (1944) donde se supedita lo parti-
cular a «un sentido general de eficacia sistémica» (Cruces, Díaz de Rada et al.: 2003, 
80). No obstante, por otro lado, se pone de manifiesto la diversidad de formas sutiles 
que las instituciones actuales proponen para reforzar sus mecanismos de tutelaje y 
ventriloquía sobre los sujetos: «[…] las instituciones contemporáneas tienden a re-
personalizar sus vínculos con los sujetos usuarios. Oficinas de atención al cliente, al 
viajero, al vecino, al ciudadano; espacios de participación, de animación, de reclama-
ción; formas de atención personalizada, individualizada, preferente; estrategias insti-
tucionales de imagen, de calidad, de satisfacción... Todos estos elementos se orientan 
a recomponer en términos renovados el vínculo entre ambos mundos y a convertir el 
inicial objeto de intervención en un partícipe activo. El ayuntamiento educa a sus 
empleados para que sonrían frente al público, y espera de éste que intervenga activa-
mente en sus órganos consultivos. El banco elimina las barreras clásicas entre dentro 
y fuera mediante la transformación del típico espacio de ventanilla en un ambiente 
más acogedor e intimista […]» (Cruces, Díaz de Rada et al.: 2003, 80-81). 

No obstante, esta repersonalización tan solo suaviza los mecanismos de tutelaje 
y control. De esta manera, la existencia cotidiana se encuentra irrumpida por una ru-
tina institucional que no permite elección alguna (Luhmann: 1979) ya que apenas 
existe posibilidad, en la actual modernidad, de situarse fuera del sistema. Con una 
historia de tradición y lucha por sus identidades y formas de vida, como poseen los 
pueblos originarios, resulta paradójico que hayan tenido que reclamar por conseguir 
ser reconocidos como parte de este sistema y acceder a los bienes y servicios de los 
que habían sido paulatinamente excluidos a través de las vías que el Estado propone. 
En este sentido, las interacciones van a estar marcadas por unas huellas de coloniali-
dad (Quijano: 1992) aún existentes en unas instituciones herederas de muchas formas 
de hacer y de pensar hegemónicas. La lógica de las interacciones y las representacio-
nes institucionales van a reflejar esta dualidad en la que, aunque las personas de los 
pueblos originarios sean titulares de unos derechos específicos que preservan sus 
identidades y formas de vida indígenas resulta imprescindible que se desarrollen, a la 
vez, dentro del modelo occidental. Ambas partes de esta dualidad están imbuidas de 
un paternalismo y de una colonialidad que han construido (y construyen) una idea de 
lo indígena como necesitado de desarrollo y de tutela, que es reproducida en la mayor 
parte de las interacciones que se generan (Guerrero: 1994). 

Para De la Maza «las políticas públicas —en particular la política indígena— 
son diseñadas en diferentes niveles del Estado, dependiendo de los espacios de 
disputa de poder entre los gobernantes, y llegan a los ciudadanos concretos por medio 
de programas particulares. A nivel de discurso y de lineamientos de la política pública, 



La relación conflictual entre desarrollo, Estado y tutelaje … 255 

estas mismas representan o forman parte de los imaginarios del Estado, de la mirada 
política y económica de la sociedad y de los modos de intervención. Así, dan cuenta 
de las prioridades estatales y de los mecanismos de relación con la sociedad» (De la 
Maza: 2012, 87). 

En Ecuador y Bolivia, las luchas por construir un Estado plurinacional en la 
práctica han quedado supeditadas a la necesidad de construir un Estado nacional que 
ha puesto el énfasis «en la ampliación de los derechos sociales y políticos universales 
(aquellos que tienen que ver con el acceso igualitario de todos los ciudadanos a la 
esfera económica, social y política) son sólo algunos ejemplos de esta tendencia» 
(Martí y Puig y Bastidas: 2012, 29). En el intento de conseguir un equilibrio entre 
universalismo y particularismo en la coyuntura actual de ambos países la propuesta 
indígena: «se debilita como alternativa al neoliberalismo» y es rebasada por los pro-
yectos nacionalistas actuales de gobierno muy encaminados hacia un desarrollo eco-
nómico extractivista. De esta forma, ambos gobiernos se (re)construyen con una 
doble lógica: «la de la democracia representativa, que genera mayorías frente a mi-
norías y la de la participación de los actores particulares, abriendo canales de diálogo 
con las minorías para poder integrar y dar respuesta a las demandas de diversidad y 
reconocimiento» (Martí y Puig y Bastidas: 2012, 29). No obstante, ninguna de las 
dos lógicas escapa a los mecanismos de exclusión del tutelaje y la ventriloquía que 
se despliegan sobre las poblaciones representadas. 
 

17.1.2. Consideraciones finales 
Lo indígena en Ecuador y Bolivia ha pasado por una serie de procesos y vicisi-

tudes desde la época colonial que ha ido adaptando sus cosmovisiones, identidades y 
formas de vida adecuándola a los intereses de los sucesivos poderes políticos y eco-
nómicos. Estas circunstancias han supeditado las luchas y resistencias de estas pobla-
ciones —sin eliminarlas— a la necesidad de hacerse entender y poder tener una 
existencia en las lógicas del poder de cada momento. Este tutelaje y esta ventriloquía 
han formado parte de las estructuras de poder hasta la época actual donde las políticas 
de desarrollo han acabado siendo parte —consciente o inconscientemente— de una 
estrategia sostenida en el tiempo de asimilación cultural sobre estos pueblos origina-
rios. 

En el marco de una modernidad globalización y capitalista, los diferentes mo-
delos de desarrollo implementados han tratado de articularse como un modelo nece-
sario de transformación planificada hacia un estadio superior (mejor) para y por sus 
integrantes en aras de alcanzar la modernidad representada (hegemónica). Estos mo-
delos de desarrollo han generado unos discursos, unas representaciones y unas prác-
ticas que han definido la supeditación de las distintas racionalidades a una sola 
racionalidad concreta. En el caso presentado la racionalidad indígena supeditada a 
una lógica colonial y mestiza que definen las formas de ser, estar y hacer de estas 
poblaciones en el mundo. 



256 María del Rocío Pérez Gañán 

Aunque las racionalidades indígenas se han (re)construido históricamente bajo 
una continua ventriloquía y tutela de las distintas instancias público-privadas hasta 
convertirse, en la actualidad, en un sujeto-actor del desarrollo, ha sido capaz, también, 
de articular espacios propios de resistencia que cuestiona esta (re)construcción jerar-
quizada. No obstante, el coste de este proceso ha pasado por integrarse en unos me-
canismos de tutelaje y ventriloquía para poder (re)existir. A pesar de haber 
conseguido —mediante un largo proceso de lucha—, hacer lo indígena político y 
situarlo en las agendas internacionales, el camino para lograr una autonomía fuera 
del tutelaje y la ventriloquía presentes en un Buen Vivir y un Vivir Bien que siguen 
(re)creando un tipo de indígena tutelado que se acerca más a un buen consumidor 
que a una persona con capacidad y agencia de ejercer su autonomía, sigue estando 
lejos. 

La homogeneización de necesidades, identidades y cosmovisiones originarias 
bajo un lema desvirtuado de desarrollo alternativo en el que “cabe todo” y que justi-
fica cualquier actuación estatal en el marco de un Buen Vivir y un Vivir Bien que 
apenas se alejan de otros modelos desarrollistas ha generado un contexto ideal para 
la continuidad de los mecanismos de tutelaje y ventriloquía sobre los pueblos indíge-
nas. En estos espacios se dan formas del Buen Vivir y del Vivir Bien muy alejadas de 
sus respectivas formas del Sumak Kawsay y del Suma Qamaña, politizadas e institu-
cionalizadas y que van a demandar unos elementos específicos de lo indígena para 
representar y construir tuteladamente lo que es ser indígena y qué tipo de indígena se 
quiere o se necesita para el desarrollo del país: aquel o aquella que puede hablar el 
lenguaje del desarrollo y quiere ser desarrollado. 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 

18. Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia 
Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

 
 

La educación superior tiene una deuda histórica con el reconocimiento de otros 
saberes y prácticas socioculturales de las comunidades inspiradas en el Buen Vi-
vir/Vivir Bien, que interrumpen los modos hegemónicos de construcción y reproduc-
ción del conocimiento y actualmente se reproducen en la gran mayoría de las 
universidades en el mundo. 

Existen comunidades que tienen formas de vivir el “otro”, en las que el para-
digma del Buen Vivir/Vivir Bien está constituido en la práctica de la vida cotidiana, 
y se consolida como propuesta alternativa al desarrollo. Para esto, también es nece-
sario que la academia promueva la superación de la colonialidad del conocimiento, y 
haga visibles estas experiencias de la vida para aprender de ellas, «asumir otro cono-
cimiento y otras prácticas» Eschenhagen (2013), sin simplificaciones, idealizaciones 
o imitaciones Gudynas (2011) y Acosta (2010), y compartan la producción de signi-
ficados colectivos que ayudan al proyecto de país y región donde no solo unos pocos 
pueden vivir bien, sino que todos puedan acceder a un bien y una vida hermosa, que 
abre un camino hacia la descolonización del conocimiento (Eschenhagen: 2013). 

Estas comunidades han existido en silencio, frente a la indiferencia de la racio-
nalidad epistémica de Europa, la academia tiene la capacidad de entrar en un diálogo 
de saberes que produce vínculos con el territorio para comprender la realidad. Estas 
nos enseñan a hablar y defender la tierra, es decir, a comunicar la vida y sus desafíos, 
o a producir y crear sentimientos colectivos de solidaridad y fortaleza. De tal suerte 
que hay revisar de qué maneras las nociones del Buen Vivir han alimentado la rela-
ción con las universidades y se han constituido en el objetivo de este capítulo. 
 
 



258 Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

18.1. Instrumentos jurídicos que han impulsado el surgimiento de la Educación 
Superior Intercultural en Ecuador y Bolivia 

Antes que otra cosa, es necesario abordar lo relativo a los instrumentos interna-
cionales con efectos jurídicamente vinculantes en cada Estado, y poder comprender 
como estos han contribuido a la incorporación de la educación superior indígena en 
sus sistemas educativos. De una parte, tenemos el Convenio OIT 169 de 1989 que 
entró en vigor el 5 de septiembre de 1991, y hasta la fecha 22 países lo han ratificado. 
En el caso de Ecuador lo fue el 15 de mayo de 1998 y el Estado Plurinacional de 
Bolivia lo ratificó el 11 de diciembre de 1991. Así las cosas, en los artículos 26, 27, 
28 y 29 de dicho Convenio se estableció el derecho a la educación de los pueblos 
indígenas y tribales, en la que el Estado tiene la obligación de garantizar a los miem-
bros de los pueblos interesados, la posibilidad de adquirir una educación a todos los 
niveles en condiciones de igualdad respecto al resto de la nación. Teniendo siempre 
presente la cooperación de estos pueblos en el diseño y puesta en marcha de los pro-
gramas de educación, a fin de responder a sus necesidades, sin desconocer su historia, 
saberes, técnicas, sistema de creencias y valores comunitarios, promover el autogo-
bierno y autogestión de dichos programas, y la creación de las propias instituciones 
y medios de educación, otorgándoseles los recursos para tal objetivo, siempre y 
cuando cumplan los mínimos establecidos en consulta previa con los pueblos y la 
autoridad respectiva. 

De otro lado, y en el marco del 46 período ordinario de sesiones de la Asamblea 
General de la Organización de Estados Americanos (OEA) se aprobó la Declaración 
Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, el 14 de junio de 2016, des-
pués de 17 años de negociaciones. Y en ese sentido, la Comisión Interamericana de 
Derechos Humanos (CIDH) exhortó a los Estados Miembros de la OEA, a que se 
implementaran las medidas tanto a nivel nacional como regional, a fin de garantizar 
el cumplimiento de los compromisos adquiridos en la citada Declaración. 

En ese orden de ideas, en el artículo 15 de la Declaración Americana de los 
Derechos de los Pueblos Indígenas, se ratificó lo establecido en los artículos anterior-
mente mencionados del Convenio 169, pero esta vez, hicieron mayor énfasis en que 
los sistemas educativos estatales aseguraran que los currículos contuvieran y refleja-
ran la naturaleza pluricultural y multilingüe de cada Estado miembro, e impulsaran 
el respeto y el conocimiento de las diversas culturas indígenas y la educación inter-
cultural. 

Es de anotar que, desde el ordenamiento interno de cada Estado tanto a nivel 
constitucional como legal, cada una de las anteriores disposiciones contenidas en el 
Convenio y la Declaración, son vinculantes jurídicamente, respecto a la OIT y al Sis-
tema Interamericano de Derechos Humanos, llevándose a cabo los diferentes proce-
dimientos establecidos para tal fin en sus territorios y ante cada organismo 
internacional. 



Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia 259 

En lo que tiene que ver con las disposiciones constitucionales de los Estados 
mencionados en este capítulo, debe decirse que tanto el Ecuador como el Estado Plu-
rinacional de Bolivia tienen entre sus cartas políticas, la nominación del Buen Vivir 
/ Sumak Kawsay; Vivir Bien / Suma Qamaña. 

Por ejemplo, en la Constitución Política del Ecuador de 2008, conocida como la 
Constitución de Montecristi, evidenciamos la imprenta del Buen Vivir / Sumak Kaw-
say en su preámbulo y contenido. Ahora bien, en lo que tiene que ver con el derecho 
a la educación, en los artículos 26 a 29 de la sección quinta del capítulo segundo 
“Derechos del Buen Vivir” del título segundo, refieren lo propio a la educación, en 
especial el artículo 29 que garantiza la libertad de cátedra en la educación superior, y 
el derecho de las personas de aprender en su propia lengua y ámbito cultural. De igual 
manera en los artículos 343 a 357 de la sección primera del capítulo primero del título 
VII denominado “Régimen del Buen Vivir”, se expresan los lineamientos acerca de 
la educación para el Buen Vivir con una visión intercultural bilingüe, gratuita en la 
educación pública y articulada con el sistema de educación superior. En lo particular, 
de los artículos 350 a 357 se aborda el sistema de educación superior «integrado por 
universidades y escuelas politécnicas; institutos superiores técnicos, tecnológicos y 
pedagógicos; y conservatorios de música y artes, debidamente acreditados y evalua-
dos», públicos o privados sin fines de lucro, y lo relativo a la articulación con el Sis-
tema Nacional de Educación y al Plan Nacional de Desarrollo, orientado por los 
principios de autonomía responsable, cogobierno, igualdad de oportunidades, cali-
dad, pertinencia, integralidad, autodeterminación para la producción del pensamiento 
y conocimiento, el diálogo de saberes, pensamiento universal y producción científica 
tecnológica global. Además, dicho sistema de educación superior cuenta de un lado 
con un organismo público de planificación, regulación y coordinación interna, y de 
otra parte con un organismo público de carácter técnico de acreditación y asegura-
miento de la calidad de instituciones, carreras y programas. 

En ese mismo sentido, en el 2010 se creó la Ley Orgánica de Educación Supe-
rior (LOES), entre la cual rige todo lo relativo al Sistema de Educación Superior, 
reconocimiento de instituciones, gestión, calidad, acreditación y supervisión de la 
educación superior en el Ecuador, que entre otras cosas, es considerada como condi-
ción indispensable para la construcción del derecho del Buen Vivir, en el marco de 
la interculturalidad, del respeto a la diversidad y la convivencia armónica con la na-
turaleza. Y en el 2011 se hizo lo mismo con la Ley Orgánica de Educación Intercul-
tural (LOEI) especialmente en el título IV, pues hace mayor énfasis en el sistema de 
educación intercultural bilingüe (SEIB), pero lamentablemente, exceptúa del campo 
de aplicación de esta ley a la educación superior, supeditándolo a los términos de la 
LOES. 

En el caso de Bolivia, existe una diversidad étnica y cultural que hacen que este 
Estado sea plurinacional, y que a partir de la llegada al poder del presidente Evo Mo-



260 Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

rales, el pasado 22 de enero de 2006, ha logrado reivindicar y reconocer con la polí-
tica del proceso de cambio para el Vivir Bien que ha incluido a los 36 pueblos que 
integran este Estado. 

Las tensiones entre las corrientes oficialistas y opositoras al gobierno boliviano 
para la aprobación de una nueva Constitución se dieron en medio de las interpreta-
ciones jurídicas que legitimarían las mayorías en las urnas —dilatándose por más de 
dos años este proceso—, pero que concluyó con la promulgación de la Constitución 
Política del Estado Plurinacional de Bolivia, el 7 de febrero de 2009. Es una Carta 
político-jurídica que ha apostado por la reivindicación y cambio hacia los valores y 
principios ancestrales del Suma Qamaña, que se traducen en el Vivir Bien y en cesar 
la exclusión de un modelo económico neoliberal que invita al vivir mejor, causante 
de las desigualdades y la injusticia social. 

Entre tanto, debemos mencionar de un lado, que en el numeral 1 del artículo 8 
de la Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia, se han planteado los 
principios ético-morales de la sociedad plural del Suma Qamaña (Vivir Bien) y, de 
otra parte, que en el artículo 17 se consagró el derecho a la educación en todos los 
niveles y de manera universal, sin discriminación, gratuita, productiva, integral e in-
tercultural. Además, garantiza este derecho en los artículos 30 y 77 al 90, en los que 
precisa entre otros, la importancia de la educación intracultural, intercultural y pluri-
lingüe en todo el sistema educativo, así mismo lo relativo a la educación regular, 
alternativa y especial, y educación superior de formación profesional. En lo que in-
teresa a este capítulo —la educación superior— se consagra en los artículos 91 al 97. 
En los cuales se observa el interés por tener en cuenta el conocimiento y saberes co-
lectivos de las naciones y pueblos indígenas originarios y campesinos, en aras de 
fortalecer la diversidad científica, cultural, lingüística y su participación en los pro-
cesos de liberación social, siendo reiterativos en la educación intracultural, intercul-
tural y plurilingüe. Además de dar lineamientos generales acerca de las 
responsabilidades de las Universidades Públicas y Privadas que se desarrollan en una 
normativa especial y que las unifique. 

De una parte, se puede decir que en el Ecuador el sistema de educación superior 
se ha fortalecido con la LOES, haciendo cada vez más énfasis en la exigencia de la 
calidad en los programas académicos, como también en el reconocimiento de las uni-
versidades que los ofrecen. Lo cual ha traído consigo el cierre de 14 universidades y 
escuelas politécnicas, incluyendo a la Universidad Intercultural de las Naciones y 
Pueblos Indígenas Amawtay Wasi, que según el Consejo de Evaluación, Acredita-
ción y Aseguramiento de la Calidad de la Educación Superior (CEAASES), consi-
deró que no cumplían con los criterios de evaluación establecidos para tal fin y el 4 
de noviembre de 2013 se decretó el cierre por “falta de calidad” (Hernández: 2016, 
184-187). Lo anterior, es un factor determinante que evidencia un gran interés por 
incorporar al Sistema de la Educación Superior (SES), en las lógicas del sistema eco-



Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia 261 

nómico neoliberal, las cuales son criticadas desde el Buen Vivir, tales como la com-
petitividad, la educación vista como un servicio por prestar y no un derecho humano 
y el desinterés por recuperar los saberes y prácticas ancestrales que eran enseñadas 
en la única universidad indígena reconocida por el Estado que existía, antes de la 
nueva normativa y los controles a los que se les sometió, desconociéndose las parti-
cularidades de los procesos de enseñanza-aprendizaje y las necesidades y sentires 
propios de las comunidades indígenas. 

Y en consecuencia a lo anterior, al no incluirse en la LOES la creación de uni-
versidades indígenas, y sí en cambio, supeditarse el sistema de educación intercultu-
ral bilingüe a otra normativa como lo ha sido la LOEI, le resta importancia a un asunto 
tan relevante, al que este país se ha comprometido a cumplir lo acordado en los ins-
trumentos jurídicos internacionales antes mencionados, y dejan ver que no hay una 
política de educación superior integrada, y que es contradictoria como lo asegura 
Hernández (2016, 167-168), al referir que si bien se hace énfasis en la necesidad de 
una educación intercultural en la educación superior, que pudiera ser entendida desde 
la interculturalidad conflictiva (Bertely: 2013, 45) o crítica (Walsh: 2009, 9), lo que 
realmente se promueve es un sistema meritocrático, centralizado y basado en el neo-
extractivismo, en lugar de ser comunitario (no meritocracia e individualista), descen-
tralizado (no centralizado bajo el control del Estado) y en función del Buen Vivir (no 
promotor del neoextractivismo). 

De otro lado, se observa que el Estado Plurinacional de Bolivia sí ha sido con-
secuente con el proceso de cambio que se ha promovido desde el 2006, incorporán-
dose nuevas normativas que favorecen el desarrollo de la educación superior 
indígena. Lo cual no es solo indicativo del cumplimiento de los compromisos conte-
nidos en los instrumentos internacionales suscritos, sino también convertirse en uno 
de los primeros Estados de la región, en crear y financiar con recursos públicos una 
universidad indígena (UNIBOL) con sedes en los tres principales lugares en los que 
sus lenguas originarias son aymara, quechua y guaraní, lo cual la convierte en un 
referente para América Latina. 
 

18.1.1. Puntos de partida en la Educación Superior de Bolivia y Ecuador 
Para avanzar en el recorrido por estos dos países andinos, es relevante abrirse al 

debate que planteó el profesor Hidalgo-Capitán (2014) respecto al Sumak Kawsay, 
con el ánimo de tener puntos de análisis y diálogo necesarios acerca de la educación 
superior en Ecuador y Bolivia e intentar discernir la discusión, y dar cuenta de las 
diferentes tonalidades y bifurcaciones que serán desarrolladas en lo que sigue de este 
apartado. 

En este sentido, se ha colocado especial atención al planteamiento que propone 
Hidalgo-Capitán, quien manifestó que antes de hablar del Sumak Kawsay era nece-
sario situarse en tres corrientes de pensamiento, a saber: a) la socialista y estatista; b) 



262 Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

la ecologista y post-desarrollista y; c) la indigenista y pachamamista. La primera de-
nominada por algunos (Ramírez: 2010; SENPLADES: 2010) como el socialismo del 
sumak kawsay, que atiende con mayor énfasis la gestión política estatal, dejando en 
un segundo lado lo relativo al medio ambiente y lo identitario e intercultural, que 
comprende el Sumak Kawsay como el aumento de la calidad de vida y bienestar, y 
se constituye en una alternativa al neoliberalismo y al capitalismo, se trata entonces 
de una apuesta afín al pensamiento neomarxista moderno. La segunda corriente re-
lieva la protección de la naturaleza y habla del Buen Vivir en lugar del Sumak Kaw-
say, como una manera de apropiarse de esta concepción indígena (Acosta: 2010; 
Gudynas y Acosta: 2011) que implique la participación ciudadana en la construcción 
de cada comunidad, configurándose la idea del Buen Vivir como una alternativa que 
va más allá del desarrollo. Y la última, se refiere al Sumak Kawsay y no al Buen 
Vivir, en la que se hace un reconocimiento al pensamiento indígena (Macas: 2010; 
Maldonado: 2011), y por otro lado el concepto de desarrollo donde la cosmovisión 
indígena no existe (Viteri, 2000), y en su lugar es considerado —Suma Kawsay/Suma 
Qamaña— como un concepto alternativo (Hidalgo-Capitán: 2013). 

En este orden de ideas, y habiéndose abocado a lo propuesto por el profesor 
Hidalgo-Capitán, es necesario avizorar el panorama que circunda la educación supe-
rior en relación con el Sumak Kawsay/Suma Qamaña Buen Vivir/Vivir Bien desde 
una perspectiva general, en relación con la educación superior de Ecuador y Bolivia, 
a la luz de las tres corrientes de pensamiento antes mencionadas (2013), como tam-
bién de las universidades originarias y las universidades convencional-híbridas, con 
sus correspondientes bifurcaciones y tonalidades. 

Naturalmente para que se haga realidad la democratización del conocimiento, 
debe haber una organización de este, no se trata de caer en la parcialización y volverlo 
específico para no ponerlo en diálogo con el resto del conocimiento. Cada vez es más 
evidente la necesidad de un conocimiento interdisciplinario y transdisciplinario, que 
se construya y reproduzca mediante el diálogo de saberes, que no sólo tenga que ver 
con el conocimiento científico y elaborado del que nos hemos alimentado desde hace 
bastantes siglos, sino también con la sabiduría de los pueblos originarios, de aquellos 
que ya habitaban la Abya Yala cuando llegaron los poseedores de la única verdad a 
estas tierras. Ese desconocimiento de civilizaciones y culturas pareciera ser un com-
portamiento naturalizado entre los humanos —sin que importe que haya una Decla-
ración Universal de los Derechos Humanos— pues hasta la fecha aún continúan los 
conflictos en todo el mundo a raíz del no reconocimiento del otro, pues en el otro está 
lo que está en mí. Y todo ello, como nos lo recuerda Eschenhagen (2013), por la 
normalización de la cosificación del ser humano inmerso y puesto a disposición de 
un sistema económico, que representa la episteme de la modernidad. 

Además, se hace relevante colocar en el centro de la discusión a la Educación 
Superior, para dar lugar a nuevas miradas acerca de la construcción y reproducción 
del conocimiento y la sabiduría ancestral, toda vez que esta es reivindicada no solo 



Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia 263 

desde el discurso sino también desde la práctica. Y en este sentido, así como lo ha 
referido Eschenhagen (2013), es que se hacen pertinentes alternativas como el “Buen 
Vivir”, y más concretamente el Sumak Kawsay y Suma Qamaña, propias de una cos-
movisión andina, que contribuyan a reflexionar acerca del papel que no sólo las uni-
versidades, sino la educación superior tiene que asumir en los tiempos que marchan, 
ante el paradigma de la modernidad avasallante, individualista, competitivo y frag-
mentado, que se refleja en la sociedad del conocimiento con sus conocidas conse-
cuencias. 

Al tomar como puntos de referencia las tres corrientes de pensamiento en las 
que el profesor Hidalgo-Capitán (2013) organizó, en función a los debates suscitados 
en torno al Sumak Kawsay/Suma Qamaña, empezamos a identificar posturas como 
las de la profesora Eschenhagen (2013), que son importantes y vale la pena atender, 
se trata de dos aspectos que son relevantes para adentrarse en la Educación Superior 
y el Sumak Kawsay/Suma Qamaña. Por un lado, de aquellas instituciones de educa-
ción superior que se han creado desde la cosmovisión andina del Sumak Kaw-
say/Suma Qamaña, y que en adelante se denominarán universidades originarias. Y, 
de otra parte, de aquellas Universidades que a pesar de haber nacido en la modernidad 
han venido introduciendo en sus programas académicos el Buen Vivir, la intercultu-
ralidad y entre otros, y a las que se les llamará universidades convencionales híbridas. 
En el primero de los casos, vemos la importancia de posicionar y reivindicar el pen-
samiento indígena, mientras que en el segundo, la denominación del Buen Vivir se 
hace como una manera de distinguirlo con el Sumak Kawsay /Suma Qamaña, a pesar 
de ser inspirado en estas, y se consolida más como una alternativa al desarrollo, pues 
si bien se nutre de ciertos contenidos de origen indígena, el Buen Vivir integra pos-
turas y debates de actores que no son indígenas, y es precisamente ese carácter híbrido 
el que lo hace difícil de aprehender (Gudynas: 2011, 200). 

Claramente, de estas dos maneras de clasificar a las instituciones de educación 
superior se derivan posturas que las desarrollan, complementan o desconocen. Y en 
este sentido, volviendo a las corrientes de pensamiento antes mencionadas, es que las 
universidades convencional-híbridas se posicionan en la corriente socialista y esta-
tista, que como muy bien lo mencionaba Eschenhagen (2013) al apuntarse hacia una 
decolonización del conocimiento, el camino no sería bienaventurado si se continúa 
estudiando el Sumak Kawsay / Suma Qamaña desde un marco teórico y epistemoló-
gico moderno, pues seguiría en la lógica de la colonialidad del saber. Mientras que 
sí lo sería, plantear las bases filosóficas y concepciones de vida del Sumak Kawsay y 
Suma Qamaña de manera horizontal, en aras de lograr un diálogo interdisciplinar 
para dar lugar a la construcción de nuevo conocimiento. Es verdaderamente un desa-
fío para la Educación Superior, establecer un diálogo de saberes en una relación de 
horizontalidad, reconociendo la alteridad que habita en cada uno de nosotros con re-
lación a los otros, para ser respetados como interlocutores válidos sin importar su 
cosmovisión y maneras de comprender la realidad, implica una ampliación de fron-



264 Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

teras en la epistemología de la modernidad y por su puesto en los campos disciplina-
rios, con la necesaria articulación de la interculturalidad también en la producción de 
nuevo conocimiento, en donde se oponen las relaciones de poder y dominación, pero 
antes que nada, se requiere ver, reconocer y aprender que es posible producir y vivir 
de otras maneras, sin que ello conlleve a intentar integrar, ajustar e incluir lo indígena 
en lo occidental o retroceder a la pre-modernidad. (2013, 102-103). Y, todo ello, se 
vería reflejado en la construcción de sujetos políticos que saben vivir y convivir, y 
que contribuyen a ampliar la mirada de la Universidad en el siglo XXI, no como un 
claustro sino, como un territorio dónde florece la convivencia, pues aquella se des-
plaza a cada lugar a dónde va cada sujeto. 

Entre tanto, si se observa al pensamiento indigenista y pachamamista, clara-
mente se posicionarían las instituciones de educación superior a las que he denomi-
nado universidades originarias. Toda vez que se han creado con la intencionalidad 
de resignificar y reivindicar el pensamiento indígena. Para lo cual también es nece-
sario aclarar que muchas de estas instituciones han incorporado también la intercul-
turalidad, y ello les ha dado la posibilidad de abrirse al mundo, a fin de deconstruir el 
paradigma moderno que considera a lo indígena como salvaje. Además, lo anterior 
no excluye a aquellas universidades que hayan surgido lo hubieran sido de iniciativa 
privada o pública. 

Ahora bien, con el pensamiento socialista y estatista sucede algo curioso, pues 
podría situarse relativamente en las universidades originarias, y en las de universidad 
convencional-híbrida. Sin embargo por un lado, las iniciativas nominadas con el Su-
mak Kawsay/Suma Qamaña, que redundan en la aspiración del bienestar, calidad de 
vida, educación, salud y entre otros aspectos para todos los ciudadanos que han per-
dido la esencia y riqueza de la sabiduría indígena, al llevarse a las mismas lógicas y 
prácticas de la gestión pública, así como en la educación superior, siguiendo las ma-
trices de subordinación y dominación que representan la colonialidad del saber, ca-
yéndose en el mismo círculo vicioso que pretende deponerse. Y de otra parte y 
corolario de lo anterior, las universidades convencionales hibridas que se autodefi-
nen dentro de la corriente socialista estatista, obedecen a ideologías políticas, pero no 
a verdaderas comprensiones de lo que implica el Buen Vivir, y en su lugar son lleva-
das a un estadio de marketing e imagen política inicialmente diferente, pero realmente 
similar al modelo político cuestionado. 

 
18.1.2. El caso de las universidades originarias y convencional-híbridas en 

Bolivia y Ecuador 
El derecho a la educación es un derecho humano reconocido como tal en la De-

claración Universal de los Derechos Humanos y por tanto en cada país en su Consti-
tución Política como veíamos en anteriores apartados. Y es garantizado en cada 
Estado de acuerdo con sus políticas y lineamientos, según si son públicas o guberna-
mentales definidas en leyes y programas de gobiernos. 



Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia 265 

En aras de analizar lo antes mencionado se revisará el caso de la Universidad 
Indígena de Bolivia (UNIBOL) en el Estado Plurinacional de Bolivia, y respecto al 
Ecuador, se hará lo propio con las cuatro universidades públicas que el Gobierno de 
Rafael Correa creó en consecuencia a su apuesta política del Buen Vivir, estas son; 
la Universidad Nacional de Educación (UNAE), La Universidad de las Artes, Uni-
versidad de Investigación de Tecnología Experimental Yachay y la Universidad Re-
gional Amazónica Ikiam. 

En el caso de Bolivia, el 2 de agosto de 2008 mediante Decreto Supremo 29644 
el gobierno boliviano en armonía con lo dispuesto en la Constitución Política dio vida 
a la Universidad Indígena de Bolivia. (UNIBOL), con facultades para otorgar grados 
académicos de técnicos superiores, licenciados, magísteres y doctores. En ese orden 
de ideas, esta universidad abrió tres sedes, una para el pueblo Aymara, Warizata Tu-
paj Katari, otra para el Quechua, Chimoré “Casimiro Huanca” y una última para el 
Guaraní, Curuyukí “Apiaguaiki Tupa”. 

En cada una de estas sedes como lo resalta Ramón Daza y Álvaro Padilla (2014), 
se imparten espacios académicos transversales, tales como historia, ciencia política, 
formación ciudadana, economía y medio ambiente en todas las carreras, y el enfoque 
temático y orientador en el sistema de educación tiene como ejes: a) La educación 
descolonizadora y despatriarcalizadora; que reconoce y afirma la diversidad cultural 
en Bolivia, que reivindica sus propias tradiciones, costumbres, idioma, sistema de 
creencias y en la que tanto hombres como mujeres tienen los mismos derechos y 
oportunidades. b) La educación socio comunitaria; aquella que educa a las personas 
para vivir en comunidad. c) La educación productiva; que tiene como propósito dar 
valor a la promoción de los saberes ancestrales de los pueblos indígenas, en aras de 
alcanzar el Vivir Bien y honrar a la Pachamama. d) La educación intracultural e in-
tercultural. En cuanto a la primera, debe decirse que evoca a la recuperación, revalo-
ración, fortalecimiento y da la bienvenida de saberes, conocimientos, valores, ciencia 
y tecnología de los pueblos y culturas que conforman el Estado Plurinacional Boli-
viano, valorando el intercambio y la complementariedad entre los conocimientos y 
saberes de las culturas en la diversidad, basado en un diálogo intergeneracional para 
el fortalecimiento de la intraculturalidad y equidad entendida como las culturas sin 
jerarquizaciones, y es posible actuar y desarrollar relaciones sin asimetrías, Y de otro 
lado la intercultural, que tiene como propósito el desarrollo de la interrelación e in-
teracción de saberes ancestrales, prácticas educativas y de salud propios de cada cul-
tura con otras culturas, para fortalecer la identidad propia y el relacionamiento entre 
todas las culturas. e) El currículo integrador y la educación en lengua materna, arti-
culando los currículos entre la teoría y la práctica educativa, desde el enfoque inter-
cultural mediante currículos regionalizados y diversificados de carácter intracultural, 
que tienen en cuenta sus particularidades de acuerdo con las características del con-
texto sociocultural y lingüístico, que tienen correlación con su identidad y claramente 
tiene un enfoque territorial, que tiene la Educación Plurilingüe al garantizar y propi-
ciar el aprendizaje de una lengua originaria para todos los bolivianos y bolivianas, 



266 Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

reconociendo diferentes formas de pensar, significar y actuar a través de su lengua 
materna, dominando una segunda lengua y para fines pedagógicos, profesionales o 
culturales una lengua extranjera, dándole vida a la complementariedad entre lo propio 
y lo ajeno, cuyo maestro debe saber las lenguas oficial, originaria y extranjera para el 
proceso educativo integral y holístico (Choque: 2015). 

En ese orden de ideas, la educación intracultural, intercultural y plurilingüe ar-
ticula el Sistema Educativo Plurinacional recuperando y potencializando los saberes, 
culturas y las lenguas propias de las Naciones Indígena Originaria Campesinas 
(NIOC), comunidad afroboliviana y comunidades interculturales con el fin de pro-
mover la interrelación y convivencia en igualdad de oportunidades con otras culturas 
del mundo y rescatando los avances de la humanidad. La Educación Intracultural, en 
el contexto comunitario y personal, reconoce y revaloriza los saberes y el desarrollo 
de las NIOC, la cultura afroboliviana y de las comunidades interculturales, poniendo 
en práctica sus saberes y conocimientos, desarrollando la ciencia y tecnología propias 
y sus valores comunitarios en la práctica real lo cual fortalece la identidad del Estado 
Plurinacional de Bolivia. 

La construcción de una educación relevante como un sistema de conocimiento, 
permitió la elaboración de las características intraculturales y la complementariedad 
con el Currículum Básico Plurinacional Intercultural (CBP) que es la base del sistema 
educativo plurinacional y se estructura y caracteriza el nuevo modelo de educación, 
que es socio-comunitario y productivo, se basa en el conocimiento y los valores cul-
turales de Warisata, y en el enfoque histórico-cultural y la pedagogía liberadora. Los 
principios de conocimiento y saberes se basan en las dimensiones de Ser (principios 
y valores), Conocimiento (conocimiento), Hacer (prácticas-actividades) y Decidir 
(Voluntad), que desarrollan cualitativa y cuantitativamente la especificación curricu-
lar: Currículo Básico (para toda Bolivia), Currículo Regionalizado (por departamen-
tos y provincias), Currículo Diversificado (unidades educativas-estudiantes) 
(Ministerio de Educación, Bolivia, 2017). 

El plan de estudios tiene una educación integral y holística, permanente, siste-
mática, dialógica, guiando, la comunidad y la evaluación de promoción, que se divide 
en los momentos iniciales, procesos, productos y resultados que tienen un plan de 
estudios y la gestión institucional (planificación, el consenso, la participación, mate-
riales), un desarrollo curricular (rendimiento educativo, producto, aplicación de pla-
nes, resultados), alimentado por instrumentos como diagnóstico, diálogo 
comunitario, protocolos, estadísticas, carpetas de seguimiento de procesos, pruebas 
de control de calidad de productos, monitoreo virtual de procesos y productos, y la 
socialización de los productos en el entorno socio-comunitario (Luna: 2015). 

En ese orden ideas y para el tema que se ocupa este capítulo, debe destacarse la 
ley 70 de 2010 conocida como la Ley de educación Avelino Siñani–Elizardo Pérez, 
en la que se reglamentó el funcionamiento del sistema educativo plurinacional, las 
universidades indígenas, se incluyen en el numeral 1 del artículo 60 y son definidas 



Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia 267 

como: « Instituciones académicas científicas de carácter público, articuladas a la te-
rritorialidad y organización de las naciones y pueblos indígenas originarios campesi-
nos del Estado Plurinacional, que desarrollan formación profesional e investigación, 
generan ciencia, tecnología e innovación a nivel de pregrado y postgrado». 

De lo antes mencionado vale resaltar que los cambios jurídico-políticos suscita-
dos en Bolivia durante las dos últimas décadas, han dado lugar a que se haya avan-
zado significativamente en relación con la oficialización de la Universidad Indígena 
de Bolivia (UNIBOL), pues en cumplimiento del Convenio 169 OIT, este deber de 
garantía corresponde a todos los Estados. De otra parte, esta iniciativa gubernamental 
tiene un rasgo distintivo que la identifica con el Vivir Bien y con las apuestas de 
interculturalidad, intraculturalidad, uso de lengua materna y currículo regionalizado, 
sin embargo, la tensión entre los discursos y las prácticas en la educación superior 
con características afines a las antes mencionadas, conlleva a que se mantenga el 
círculo vicioso de la competitividad y cientificidad del conocimiento en los mismos 
términos, en los que el modelo de universidad occidental y eurocéntrica nos ha per-
meado, y pondría en entre dicho la decolonialidad del saber que se predica a nivel 
institucional. 

Así las cosas, un caso concreto de lo que se ha denominado universidad origi-
naria se puede observar en UNIBOL Guarani y Pueblos de Tierras Bajas, una de las 
tres sedes de esta universidad indígena. En entrevista realizada por el Doctor Ber-
nardo Hernández-Umaña (2018) al rector de esta universidad, Licenciado Gonzálo 
Maratua Pedraza, afirmó que es esencial articular la Educación Superior y el Vivir 
Bien a través de un conocimiento científico reflejado en el currículo en sus áreas 
política, lingüística, cultural y con una visión indígena que tenga en cuenta los saberes 
de sus sabios, y así crear un área transversal que incluye diferentes formas de pensar 
de 34 nacionalidades y culturas que aceptan al otro y lo comprenden a través de un 
sistema de enseñanza plurilingüe, puesto que se habla guaraní, beciro, mojeno, gua-
rayo y castellano, lo cual ayuda a vivir la realidad y existe un alto compromiso por 
parte de los docentes y los estudiantes inmersos en un 60% de práctica y 40% de 
teoría, que trabajan el modelo educativo socio comunitario y productivo alimentado 
por proyectos de investigación, prácticas profesionales, gestión y planificación de 
proyectos productivos y junto a los saberes propios se construye cada asignatura sos-
tenida por diálogos interculturales, lo cual ha logrado más de 150 profesionales que 
han fortalecido la identidad y las políticas de los pueblos indígenas, y continúan in-
vestigando de tal manera que las tesis de grado no se quedan en el papel sino que 
solucionan los problemas de las comunidades al retornar a sus territorios, y contribu-
yen al Suma Qamaña de las comunidades de origen, y donde el corazón y la acción 
van de la mano, cada uno es responsable de una tarea de acuerdo a sus capacidades 
en una convivencia pacífica desarrollada a través debates internos y respetuosos. 

En el caso de Ecuador, se resaltan las cuatro universidades públicas que durante 
el Gobierno de Rafael Correa dio vida en consecuencia a su política del Vivir Bien. 



268 Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

Una de ellas es la Universidad Nacional de Educación (UNAE), creada mediante ley 
aprobatoria por el pleno de la Asamblea Nacional el 26 de noviembre de 2013, y el 
19 de diciembre de ese mismo año quedó registrada oficialmente como fecha de fun-
dación. Esta universidad ha tenido como un objetivo principal; la formación de do-
centes con actitudes, valores, compromiso por la educación del país y conocimientos 
disciplinares y pedagógicos, necesarios para garantizar la formación de ciudadanos 
conscientes y capaces de contribuir al Bien Común y al Buen Vivir, lo cual constituye 
en innecesarios los otros institutos que estaban destinados para tal fin. Además, den-
tro de su modelo pedagógico se encuentran cinco ejes a saber: a) competencia, prác-
tica, cooperación, aprendizaje-servicio y evaluación formativa. Todo lo anterior 
mediante la modalidad de tutorización, relevando el método de la explicación gene-
ralizada. 

En cuanto a la Universidad de Investigación de Tecnología Experimental 
Yachay, debe decirse que fue fundada el 16 de diciembre de 2013, pero inició activi-
dades académicas el 31 de marzo de 2014. Con una inversión del Gobierno Correa 
de más de mil millones de dólares para su creación y funcionamiento y con el objetivo 
de convertirse en una universidad científica y de desarrollo de tecnología. Dentro de 
la cual se promueve la investigación científica, el desarrollo tecnológico y la difusión 
del conocimiento, dando prioridad a la formación de estudiantes desde una perspec-
tiva científica, interdisciplinaria y colaborativa, que favorezca la creación de redes de 
investigación tanto a nivel nacional como internacional. 

Por otra parte, la Universidad Regional Amazónica Ikiam, debe decirse que es 
pública y fue fundada el 16 de diciembre de 2013, dando inicio a sus actividades 
académicas hasta el 20 de octubre de 2014. Esta universidad ha tenido como misión 
la de formar y promover la investigación y producción científica de calidad enfocán-
dose en la conservación y el aprovechamiento de los recursos biológicos y la conso-
lidación de políticas de sustentabilidad basadas en la evidencia científica y el 
compromiso con el medio ambiente, además de convertirse en el laboratorio vivo 
más importante del mundo y liderar la innovación en servicios tecnológicos de cien-
cias de la vida, aprovechando que esta Universidad se ubica al este de la Reserva 
Biológica Colonso Chalupas. 

Y por último la Universidad de las Artes, la cual también es pública y fue fun-
dada el 17 de diciembre de 2013, iniciando con las carreras de cine y literatura en 
marzo de 2014. Y dentro de uno de los lineamientos de su misión está la de generar 
un entorno nacional e internacional que valore y apoye el rol de los profesionales, 
académicos e investigadores del arte, su aporte a la economía y la transformación de 
la sociedad, generando un cambio real en la matriz productiva. Basándose en princi-
pios y valores tales como la interculturalidad, equidad integral, pensamiento crítico, 
innovación, descolonialidad, libertad artística, compromiso social, mejoramiento 
permanente, promoción y respeto de los derechos culturales, inter y transdisciplina-
riedad e inter-aprendizaje en vínculo con la comunidad. Y actualmente dentro de su 



Buen vivir/vivir bien y Educación Superior en Ecuador y Bolivia 269 

oferta académica está la literatura, cine, artes escénicas, artes sonoras y artes visuales. 
Y dos maestrías, una en Políticas culturales y gestión de las artes y otra en Fotografía 
y sociedad en América Latina. 

Ahora bien, como lo decía en apartados anteriores el pensamiento socialista y 
estatista puede reunir universidades originarias, como universidades convencional-
híbridas, pero para el caso del Ecuador, las cuatro universidades antes mencionadas 
se ubican en las universidades convencional-híbridas. 

Lo anterior, porque las iniciativas inspiradas en el Sumak Kawsay/Suma 
Qamaña, han perdido la esencia y riqueza de la sabiduría indígena, al llevarse a las 
mismas lógicas y prácticas de la gestión de la educación superior, o quizás porque 
desde un principio no fueron tenidas en cuenta estas nociones pachamamistas, y solo 
fueron parte de un discurso sin práctica que se puso al servicio de unas políticas de 
gobierno, que como lo refería antes, ha entrado en las mismas matrices de subordi-
nación y dominación que representan la colonialidad del saber, decayendo en el 
mismo sistema que aspiraba removerse. Y por ello es por lo que estas cuatro nuevas 
universidades se posicionan en la convencionalidad que espera el sistema de educa-
ción superior hegemónico, pero parten de ideas inspiradas en el Sumak Kawsay y el 
Buen Vivir. Además, estas universidades convencionales hibridas podrían situarse 
dentro de la corriente socialista estatista, pues obedecen a ideologías políticas, pero 
que a la larga no implican sentido real del Buen Vivir, y por el contrario se enmarcan 
en la imagen y marketing político, que nuevamente conduce al modelo cuestionado. 
Siendo esencial reflexionar sobre las dificultades para avanzar en un “diálogo de sa-
beres” y trabajar en la “colaboración intercultural” en docencia, investigación y/o ex-
tensión, condiciones necesarias para transformar las universidades existentes (Mato: 
2016, 74). 
 

18.1.3. Conclusiones 
Diversas comprensiones acerca del Sumak Kawsay/Suma Qamaña han dado 

origen a los debates que académicos, indígenas, activistas y políticos dan acerca de 
esta noción y que algunos consideran como invención e incluso insinúan traduccio-
nes como la de Vivir Bien o Buen Vivir y que tanto unos como otros han adoptado 
en sus agendas gobiernistas, y de políticas públicas. En este capítulo, vale la pena 
reconocer que, en el caso del Estado Plurinacional de Bolivia, se han adoptado me-
didas para hacer realidad el proceso del cambio, en el sistema de educación general, 
específicamente de la educación superior, lográndose avances significativos como la 
creación de la UNIBOL, para incluir a los excluidos y recuperar los saberes y prácti-
cas que se habían dejado de lado, durante la educación neoliberal que se imponía en 
la Bolivia anterior al 2006. No obstante, a pesar de todo lo que ello ha implicado, aún 
quedan desafíos y retos que deben enfrentarse para que existan verdaderos diálogos 
de saberes. 



270 Lourdes Constanza Barrero Fletscher 

En el caso del Ecuador, se ha caído en la crítica del discurso que se esperaba 
deponer, por el de repetir las prácticas que el sistema caduco perpetua y se refleja en 
el cierre de universidades indígenas, como la Amawtay Wasi o el desconocimiento 
de otras tantas que existieron en el anonimato y a las que se les cercenó cualquier 
posibilidad de hacer parte de la oferta educativa superior, ya sea por falta de afinidad 
política con el gobierno o por criterios de “calidad”. 

La sociedad necesita las experiencias del Bien Vivir y Vivir Bien para intentar 
solventar las reparaciones históricas a las poblaciones ancestrales y la deuda a la vi-
sibilidad que sus saberes y prácticas no han sido tenidos en cuenta y podrían contri-
buir y tener asidero en la construcción de un proyecto país, siendo la educación 
superior un eje de cambio estructural en el horizonte y la agenda de gobierno y de 
políticas públicas, toda vez que son alternativas al desarrollo, que cristalizarían el 
discurso en la práctica. No obstante, el conocimiento como fuente de poder ha sido y 
seguirá siendo el santo grial que algunos desean tener bajo su manto. Ello ha facili-
tado el control y direccionamiento de las masas, que con facilidad entran en un ador-
mecimiento de sus capacidades reflexivas y críticas, favoreciendo los intereses de 
unos pocos y en el que la información no es lo mismo que conocimiento, pero son 
utilizados como sinónimos cuando de persuadir se trata. La Universidad del Siglo 
XXI como centro de pensamiento tiene la obligación de orientar y mostrar otros sa-
beres y maneras de concebir las realidades, pero algo que no es muy claro en sus 
horizontes, es que también está obligado a democratizar el conocimiento, en la que 
se reconozca y construya entre y con otros, por ello es tan necesaria que la comuni-
cación esté mediando estas relaciones, y sea el puente que le dé sentido al quehacer 
de la educación superior en los países latinoamericanos, en especial y siendo este el 
caso de estudio, en Ecuador y Bolivia. 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 

Sección III 
 

Otras perspectivas sobre las ideas de la vida buena en 
el Cono Sur 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 





 

 
 
 
 
 
 
 
 

19. Interculturalidad y buenos convivires: otras miradas desde el Sur 
Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian 

 
 
El texto que aquí se desarrollará intenta hacer un acercamiento a la relación entre 

educación superior y “buenos convivires”, haciendo referencia al concepto de inter-
culturalidad en las políticas y prácticas en los países del cono sur.  Ahora bien, el 
acercamiento se hace desde el ámbito de la universidad y el diálogo de saberes con 
los pueblos originarios, pues si bien las universidades tradicionales en América La-
tina han tenido una firme apuesta por el desarrollo (progreso y capitalismo), respon-
diendo a demandas mercantiles e industriales, también es evidente que este modelo 
hoy requiere otras formas de leer el mundo, ante la crisis ambiental y humana que 
vive este siglo, perspectiva que sitúa a la universidad en el ámbito de la descoloniza-
ción del conocimiento (Eschenhagen: 2013, 14) como una manera de explorar otros 
saberes sin llegar a la imitación o reducción de su potencial a un currículo. 

En los debates sobre lo educativo es ineludible la revisión de elementos políticos 
o jurídicos, dado que condicionan las maneras en que se organizan los sistemas edu-
cativos en los países. A continuación se plantean algunos de estos elementos de ma-
nera general en cuatro países de Latinoamérica: Argentina, Chile, Paraguay y 
Uruguay. 
 

19.1. Contexto jurídico-político 
La República Argentina cuenta con una extensión de 2.795.677 km², constitu-

yéndose en uno de los países con mayor territorio de los cuatro países analizados. Le 
sigue Chile con una extensión de 756.102 km², luego Paraguay con 406.752 km² y 
Uruguay con 176.215 km². En términos poblacionales, la cantidad de habitantes que 
se denominan como parte de los pueblos originarios se da de la siguiente manera, 
respecto a la población total de cada uno de los países: 



274 Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian 

 
Población 

Población originaria Población mestiza Población total 
2016  País 

Argentina 955.032 42.892.398 43.847.430 

Chile 692.192 17.217.562 17.909.754 

Paraguay 112.848 6.612.460 6.725.308 

Uruguay 52463 3.443.482 3.444.006 

Elaboración propia con base en información del Banco Mundial64 (población total), la OIT 
(estimado de la población originaria uruguaya) y los últimos Censos Nacionales 
(Argentina 2010, Chile 2002, Paraguay 2012) 

 
Los datos anteriormente presentados son relevantes en la medida que condicio-

nan el estatuto jurídico que se les otorga a los pueblos originarios en cada país, así 
como el desarrollo de experiencias de educación intercultural. 

Así mismo, en términos constitucionales, en Argentina (1994) y Paraguay 
(1992) se reconocen los derechos de los pueblos indígenas, a saber: identidad, pro-
piedad, participación y educación. El caso de Chile y Uruguay son ciertamente dife-
rentes, el primero porque la constitución vigente de Chile es del año 1980, construida 
durante la dictadura de Augusto Pinochet, en un contexto en el que indígenas y no 
indígenas no tuvieron la posibilidad de participar; pese a lo anterior, en los últimos 
años las organizaciones sociales, los pueblos originarios y algunos académicos han 
generado procesos de resistencia en los que consideran como necesidad la promul-
gación de una nueva constitución que reconozca los derechos de los pueblos origina-
rios en el territorio Chileno (Marimán: 2015). En el caso de Uruguay la constitución 
data de 1967 y contiene reformas hasta el año 2004; sin embargo, es fundamental 
tener claro que en ella no se reconoce la existencia de pueblos indígenas en el terri-
torio nacional, debido a los procesos históricos de mestizaje sufridos en el país; de 
hecho, es uno de los debates actuales, porque reconocer legalmente su existencia 
tiene implicaciones también sobre el reconocimiento de derechos, por ejemplo, sobre 
la propiedad y la educación. Al respecto, dice Vidart: «En la actualidad no pervive 
ningún representante de las etnias halladas en nuestro actual territorio por el conquis-
tador europeo.  Los genes de aquellos antiguos pobladores subsisten en algunos ha-
bitantes del interior del país y de los ejidos urbanos, Yo llevo cuerpo adentro, por 

  
63 El dato corresponde a los estimados de la OIT puesto que en el censo nacional no se pregunta de 
manera directa por la pertenencia a pueblos originarios; se hace más énfasis en raza que en etnia. 
64  Datos de libre acceso Banco Mundial: http://datos.bancomundial.org/indica-
tor/SP.POP.TOTL?cid=GPDes_1&end=2016&locations=CL-AR-UY-
PY&start=1990&view=chart. Consultado el 28 de Junio de 2017. 

http://datos.bancomundial.org/indicator/SP.POP.TOTL?cid=GPDes_1&end=2016&locations=CL-AR-UY-PY&start=1990&view=chart
http://datos.bancomundial.org/indicator/SP.POP.TOTL?cid=GPDes_1&end=2016&locations=CL-AR-UY-PY&start=1990&view=chart
http://datos.bancomundial.org/indicator/SP.POP.TOTL?cid=GPDes_1&end=2016&locations=CL-AR-UY-PY&start=1990&view=chart


Interculturalidad y buenos convivires: otras miradas desde el Sur 275 

parte de mi abuela paterna, el genotipo guaraní en sexta generación. Pero no por ello 
me considero indígena, ni tampoco negro, aunque mi bisabuela materna lo fuera» 
(2011, 1). 

Sin embargo, en Uruguay existen habitantes que se autodenominan descendien-
tes de los pueblos originarios y reclaman el reconocimiento de derechos como tales 
y piden la ratificación del convenio 169 sobre pueblos indígenas y tribales de la OIT 
(1989), convenio que ya han ratificado Argentina (3 de julio de 2000), Chile (15 de 
septiembre de 2008) y Paraguay (10 de agosto de 1993), junto a otros 19 países y aún 
sigue en vigor. 

El tercer documento que aquí se cita como referente político es la declaración 
de la Conferencia Regional de la Educación Superior en América Latina y el Caribe 
(CRES), realizada en Cartagena de Indias en 2008, en la que considera a la Educación 
Superior como «derecho humano y bien público social», lo que implica el reconoci-
miento del contexto latinoamericano como «pluricultural y multilingüe». Sin em-
bargo, no necesariamente se convierte en una realidad en el sur del continente. 
 

19.1.1. Buen vivir o interculturalidad 
Abordar el tema del buen vivir desde el sur es remitirnos principalmente a países 

como Perú, Ecuador y Bolivia, en los que sus comunidades indígenas, desde su cos-
movisión, han luchado por los ideales de bienestar y armonía que el buen vivir plan-
tea y, de hecho, para el caso de los dos últimos, han logrado que en sus constituciones 
nacionales se incluyan propuestas basadas en estas ideas. El buen vivir hace referen-
cia a una serie de principios donde las comunidades indígenas cuestionan el desarro-
llo (como concepto anclado al modelo consumista y capitalista) y se orientan hacia 
la vida digna y el respeto por el medio ambiente en su más amplia concepción. Sin 
embargo, el buen vivir no tiene un único origen, sus diversas concepciones son el 
resultado histórico de la integración de saberes que de manera intercultural han bus-
cado responder a realidades contextuales (Gudynas: 2015, 297). 

Otra es la historia de países como Argentina, Chile, Paraguay y Uruguay, en los 
que el reconocimiento del buen vivir en las lógicas de vida y en las prácticas legisla-
tivas es escaso, esto obedece a que comparten elementos tales como la negación de 
la existencia de los pueblos indígenas en la historia oficial, el exterminio de éstos a 
través de la colonización europea y los genocidios, razón por la cual la lucha de estos 
pueblos por su reconocimiento y exigencia de derechos es muy joven. 

El reconocimiento de la existencia de indígenas en el caso de Paraguay es re-
ciente. En el III Censo Nacional de Población y Viviendas para Pueblos Indígenas 
realizado en el año 2012 se indica que sólo el 0.02% de la población es indígena, lo 
que ha incidido en la construcción de planes y proyectos para atender a estos pueblos; 
sumado a ello, en las campañas electorales llevadas a cabo en 2018 las propuestas de 



276 Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian 

los candidatos no manifestaron interés alguno en las comunidades indígenas, así que 
las posibilidades siguen siendo restringidas. 

En el caso del Uruguay, en el año 2010, 134.000 personas reconocieron su as-
cendencia indígena charrúa. Cifra que equivale al 4% del total de la población. Los 
procesos de progreso y desarrollo de este país han llevado al genocidio de comuni-
dades indígenas; uno de los más reconocidos fue la matanza de Salsipuedes en el año 
1831 y un documental publicado en 2017 se refieren a este país como el país sin 
indios (Albarenga: 2017). Actualmente Uruguay no reconoce el convenio de la OIT 
169 y varias organizaciones se encuentran en esta lucha por el reconocimiento de sus 
derechos como pueblos indígenas. 

Argentina y Chile han desarrollado mayores acciones frente al reconocimiento 
de estos pueblos y han ratificado el convenio 169 de la OIT. En Argentina, 34 de los 
38 pueblos indígenas existentes han logrado tener reconocimiento jurídico, donde en 
materia de educación cuentan con el Consejo Educativo Autónomo de Pueblos Indí-
genas-CEAPI, instancia asesora del Ministerio de Educación Nacional y del Consejo 
Federal de Educación en materia de educación intercultural bilingüe (EIB). 

Esta modalidad de educación fue reconocida en la Ley No. 26206 de Educación 
Nacional, sancionada en 2006.  Si bien aquí no se habla de buen vivir, se hace refe-
rencia al interculturalismo entendido como «el diálogo mutuamente enriquecedor de 
conocimientos y valores entre los pueblos indígenas y poblaciones étnica, lingüística 
y culturalmente diferentes, y que propicia el reconocimiento y el respeto hacia tales 
diferencias» (CEAPI, S.D., 3). 

La situación de Chile es similar en términos de acoger la interculturalidad en 
relación con el bilingüismo, a través de la ley 19253 de 1993 llamada “Ley Indígena” 
por el reconocimiento y la protección de las culturas e idiomas indígenas. En ella el 
propósito del interculturalismo es el de preparar a los indígenas para su desenvolvi-
miento tanto al interior de sus comunidades como fuera de ellas en el contexto nacio-
nal. Estas acciones han sido apoyadas por la Corporación Nacional de Desarrollo 
Indígena —CONADI. 

Como puede verse, no ha sido el buen vivir sino la interculturalidad el concepto 
que ha transversalizado los discursos educativos en países como Argentina y Chile, 
tanto en las políticas estatales como en la implementación de éstas a través de la es-
colarización, a diferencia de los discursos sobre el buen vivir planteados en Bolivia y 
Ecuador, que en su mayoría han surgido de la resistencia y en oposición a las con-
cepciones neoliberales del desarrollo. 
 

19.1.2. Modernización de la educación en Latino América 
La institucionalización, como parte de los procesos modernizadores en Sur 

América, tuvo lugar en medio de la tensión heredada, entre escolástica e ilustración 
dado que fue a la vez una tensión entre los intereses de instituciones como el Estado 



Interculturalidad y buenos convivires: otras miradas desde el Sur 277 

y la Iglesia y sus roles en la construcción de la nación y específicamente, en las cul-
turas nacionales. 

La escolarización masiva fue una de las funciones fundamentales del Estado y 
en este escenario —en la escuela— la lengua nacional y la escritura contribuyeron 
significativamente en la definición de la cultura nacional que «se conforma en un 
proceso de construcción y aprendizaje de la escritura, la religión, la historia, la litera-
tura y las ciencias nacionales, inscritas en la tradición universal» (Narváez: 2012), 
por tanto, las culturas nacionales resultaron del establecimiento de la mirada occiden-
tal y hegemónica, lo que subsume cualquier forma de cultura popular. 

Acceder a la escolarización era y es considerado aún un asunto de orden político, 
en tanto afecta los intereses y posibilidades de los sujetos a la hora de vincularse a 
esa denominada cultura nacional. Como menciona Medina (2013, 62) en América 
Latina las políticas educativas surgen entre finales del siglo XIX y principios del XX 
y tras la estandarización de los contenidos académicos en disciplinas del conoci-
miento, el Estado cobró un papel importante en la regulación de las instituciones de 
educación superior y su quehacer. Ahora bien, en el contexto del capitalismo, es in-
negable el papel que el Estado y las Instituciones de Educación Superior han jugado 
para mantener el statu quo; al respecto dice Laval: «Durante bastante tiempo se pudo 
mantener una cierta conciliación entre la misión cultural y política de la escuela y el 
nuevo imperativo económico, lo que permitió a muchos creer que la mano visible del 
Estado podría asociar armoniosamente en el futuro los progresos espirituales y el 
desarrollo de la producción, a conciliación, sin embargo, de circunscribir menos los 
estudios de las antiguas humanidades y abandonar toda ilusión respecto al desinterés 
de la cultura» (2004, 20). 

Así mismo, como bien lo menciona Mato (2015), en los sistemas de educación 
superior se han reproducido diversas formas de exclusión y negación de saberes dis-
tintos a los hegemónicos, así, se les ha restado valor y legitimidad a las formas de 
producir conocimiento y generar aprendizaje por provenir de poblaciones considera-
das subalternas, como las indígenas y afros: «En lo que hace particularmente a la 
educación superior, universitaria y no-universitaria, esto puede constatarse no sólo 
en la exclusión de estudiantes y docentes de dichos pueblos sino también en la exclu-
sión de las visiones de mundo, idiomas, historias, conocimientos y modos de apren-
dizaje de estos pueblos» (2015, 7).  

Pese a la fuerza de la institucionalidad (por imposición), los sujetos en estos 
contextos sociales han generado espacios de tensión y resistencia que han permitido 
resignificar la educación en un escenario de inter y multiculturalidad como es el lati-
noamericano. De hecho, en la actualidad, en ciertos sectores sociales y académicos 
se ha dado el surgimiento de intereses en recuperar y reconocer los saberes de los 
pueblos originarios, así como los aportes que estos pueden hacer a la construcción de 
una idea de educación desde una perspectiva intercultural.  Ésta es pues una alterna-



278 Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian 

tiva frente a las posturas hegemónicas de las que habla Laval: «En el periodo neoli-
beral el capitalismo tiende a cambiar el vínculo, que se vuelve cada vez más laxo e 
impreciso, entre el diploma y el valor personal reconocido socialmente. Este título 
escolar y universitario, en una época en la que se declara que el saber es un “producto 
perecedero” y que las competencias mismas son objeto de una “destrucción crea-
dora” permanente, tiende a perder su fuerza simbólica» (Laval: 2004, 51). 

Surge entonces un interés en reconocer el valor de los otros escenarios educati-
vos en los que se construyen los sujetos, lo que supone también una comprensión 
amplia de la educación. En este caso, lo que se busca es hacer el retorno a la cultura, 
no sólo a un fragmento de ella como es la escuela. Sin embargo, la idea de educación 
intercultural ha sido cooptada por la institucionalización, con sus bemoles, en algunos 
países del cono sur. 
 

19.1.3. La Educación Intercultural 
A diferencia de lo que ocurre en los países andinos, las apuestas educativas están 

referidas más a la idea de interculturalidad que a la de buen vivir. Según Walsh (2005) 
el concepto de interculturalidad en el contexto latinoamericano se ha trabajado hace 
más de tres décadas y siempre ha tenido un estrecho vínculo con el de bilingüismo; 
sin embargo, la mirada ha sido reduccionista, en tanto se plantea en términos de rela-
ción entre culturas, sin profundizar en los alcances de tal designación. 

Walsh considera necesario el ejercicio de preguntarse por las implicaciones 
ético-políticas y epistémicas de asumir la educación en perspectiva intercultural. En 
este sentido, plantea que los procesos educativos que se construyen sobre la base de 
la interculturalidad debieran orientarse hacia el reconocimiento de la producción de 
conocimiento académico en diálogo con el conocimiento territorial; a la identifica-
ción del sentido de estos conocimientos (su razón de ser, el para qué) y a la definición 
de procesos de decolonialidad del poder, el saber y el ser, en tanto proyectos políticos 
(Walsh: 2005). 

Sin embargo, lo que puede verse es que esto no ha ocurrido al sur del continente 
americano, por lo menos no con el mismo nivel de desarrollo que en el área andina, 
justamente por las diferencias entre la composición poblacional, y los pocos avances 
respecto al reconocimiento de derechos de los pueblos originarios. Lo que resulta 
paradójico es que existe gran cantidad de documentación de tipo académico e incluso 
político a nivel internacional, tal como se mencionó antes, pero a la hora de operati-
vizar las políticas en los contextos locales los gobiernos se quedan cortos, quizá, por 
los mismos modelos económicos que tienen, en los que el valor del territorio está 
dado más por sus condiciones de productividad económica que social o cultural. 

El reconocimiento de lo inter-cultural no implica la negación de una cultura u 
otra, desde este lugar, la preocupación debiera estar justamente en el “inter”, en qué 
es aquello que se considera como lugar de encuentro entre culturas. La invitación se 



Interculturalidad y buenos convivires: otras miradas desde el Sur 279 

orienta entonces a reflexionar y discutir sobre las implicaciones empíricas, éticas y 
políticas de asumir, justamente la perspectiva intercultural, que reiteramos, no es la 
negación de lo diferente o de lo que tradicionalmente se considera hegemónico, sino 
el lugar en el que se construye el “nosotros” en el mundo. 

A continuación, se presenta una breve aproximación a las prácticas de educación 
intercultural en Chile, que es uno de los países en los que más se han desarrollado 
experiencias de este tipo. 
 

19.1.4. Acercamiento a la experiencia chilena 
El reconocimiento de la educación intercultural en Chile tiene sus orígenes en 

el modelo de multiculturalismo nacido en Canadá (Salvo: 2001), lo cual permitió un 
primer paso para reconocer, a nivel de políticas, la existencia de diferentes culturas y 
favorecer su convivencia desde el enfoque de ordenamiento territorial de los estados, 
el cual ha sido aplicado desde una mirada institucional, pero que valga la pena decir, 
no tiene representación indígena. 

Tras el reconocimiento (1990) y la ratificación (2008) del convenio 169 sobre 
pueblos indígenas y tribales de países independientes en Chile, se dio lugar a la crea-
ción de la Comisión Especial de los Pueblos Indígenas y a la creación de la Ley In-
dígena 19253 de 1993 dando paso a su vez a la creación de la Corporación Nacional 
de Desarrollo Indígena (CONADI). Más adelante, se creó la Comisión de Verdad 
Histórica y Nuevo Trato, conformado por líderes de todos los sectores indígenas, 
desde donde surgió el Programa de Desarrollo Integral de las Comunidades Indíge-
nas: “Orígenes”, apoyado por el Banco Interamericano de Desarrollo (BID) (Rosas: 
2017, 80). 

Dicho organismo dio a conocer un documento llamado: Informe de la Comisión 
Verdad Histórica y Nuevo Trato con los pueblos indígenas, donde plantea la necesi-
dad de preservar la cultura e identidad de sus pueblos articulándose con la cultura 
nacional, lo que implica el dominio del idioma nacional sin dejar de hablar su lengua 
materna, para facilitar el acceso a la educación superior y a trabajos bien remunerados 
(Indígenas: 2008). 

El documento en mención indica también que se debe «facilitar el acceso a los 
indígenas a una educación pertinente (educación intercultural), así como a mayores 
niveles de educación, en particular el acceso a la educación superior». En la segunda 
parte del informe, sobre propuestas y recomendaciones para un nuevo trato, en lo que 
respecta a la educación superior señala: «La Comisión recomienda el estudio de me-
didas tendientes a: (i) la creación de internados para estudiantes Rapa Nui de educa-
ción superior en Santiago y Valparaíso, y; (ii) aumentar el monto de las becas 
estudiantiles para educandos Rapa Nui que deben trasladarse al continente para rea-
lizar sus estudios». 



280 Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian 

Así mismo, en un documento posterior llamado: Política de Nuevo Trato con 
los Pueblos Indígenas, se retoma la idea de dar alcance a una educación intercultural 
bilingüe en zonas donde haya concentración de población indígena, para favorecer 
en los estudiantes su desenvolvimiento tanto a nivel local como en otros contextos. 
Dicho enfoque está centrado en la educación básica con recursos para la formación 
docente en temas de bilingüismo e interculturalidad, así como en bibliotecas bilin-
gües, adecuaciones del currículo y desarrollo de proyectos culturales con enfoque 
productivo entre la escuela y la comunidad (Chile: 2004). 

Cabe mencionar que la ley general de educación hasta el año 2007 (Williamson: 
2008) incluyó aspectos de interculturalidad, diversidad, derechos lingüísticos y edu-
cativos en la educación básica. En de las carreras universitarias, las que contienen 
temas como los mencionados, son las áreas de humanidades y ciencias sociales. 

Es de anotar que la posición del gobierno chileno de definirlos en el marco nor-
mativo como etnia, comunidad o cultura y no como pueblo indígena, limita su poder 
político y autodeterminación. La acepción de pueblo contiene su historia, su sistema 
de vida, su institucionalidad y autonomía propias, que, por un lado, se resisten a ser 
legitimadas y subsumidas por el Estado y, por otro, resisten para no desaparecer 
(Larrain: 1993). 

Es así que la educación superior en Chile se plantea desde la interculturalidad, 
especialmente en aquellas universidades que están ubicadas al norte y sur del país 
hacia donde históricamente se han ido ubicando las comunidades indígenas, la cual 
se define sobre la base de dos conceptos: equidad e igualdad. La igualdad se plantea 
como la posibilidad de educación para todos y la equidad se relaciona con la justicia 
social desde la pertinencia de la educación, de acuerdo con las necesidades de los 
estudiantes indígenas (Rosas: 2017). 

Sin embargo, en la práctica, dentro de los países de Latinoamérica Chile es uno 
de los que menos desarrolla procesos de formación en educación superior enfocados 
a los pueblos indígenas, en razón al aniquilamiento forzado que se dio desde el siglo 
XVI por la colonización de tierras y la llegada de europeos a este país. Sin embargo, 
las comunidades que han resistido hacen parte de casi el 10% de la población total 
(Rosas: 2017, 77). 

Dentro de las líneas de estudio que imparten algunas universidades, éstas se en-
focan en temas de interculturalidad, sin embargo, dichos enfoques carecen de la cons-
trucción de contenidos que incluyan aspectos que hayan sido resultado, por ejemplo, 
de un diálogo de saberes entre las comunidades indígenas y la universidad; ha pri-
mado el enfoque hegemónico occidental del interculturalismo, con pocos elementos 
de la realidad local-nacional, en lo que ataña a los pueblos ancestrales. 

Es importante destacar que, a nivel de datos estadísticos, Chile no cuenta con 
información específica que permita identificar niveles de participación o incidencia 
de profesionales indígenas en entes gubernamentales, u ocupación de cargos en es-
cenarios públicos o privados; así mismo, tampoco existen elementos que permitan 



Interculturalidad y buenos convivires: otras miradas desde el Sur 281 

identificar el nivel de inclusión y equidad en la población en general y en dinámicas 
de desarrollo del país. 

A este respecto, las universidades no generan suficientes espacios de reflexión 
en torno a ésta y otras situaciones de exclusión, como la que viven los inmigrantes de 
otros países del continente latinoamericano, reflejando lo que expresa Huanacuni: 
«Las universidades se han orientado a forjar profesionales para el mercado capitalista 
depredador. Bajo la lógica de “éxito” occidental siguen formando abogados, econo-
mistas, administradores de empresas, médicos, informáticas, etc., aunque sólo en la 
ideología colonizadora» (Mamani: 2010). 

De otro lado, la participación docente en el diseño del currículo y de la imparti-
ción de clases sigue siendo de dominio no indígena, por ende, la interculturalidad está 
enmarcada en un enfoque neocolonial (Rosas: 2017, 86) al enfocar los proyectos edu-
cativos, desde la primaria, en proyectos productivos. Por lo anterior, los procesos de 
colonización y decolonización del saber constituyen uno de los retos de la educación 
en Chile. 

A continuación, se mencionan algunas experiencias que se han llevado a cabo 
desde la idea de educación intercultural en Chile: 

 La primera de ellas es la Escuelita intercultural para el buen vivir: relatos 
de una experiencia de intervención psicosocial comunitaria en Antofagasta. 
Este proyecto inició en el año 2014 con niños de familias provenientes de 
países como Bolivia, Colombia, Ecuador y Perú, representando la mayoría 
de la población que ocupa sectores de periferia, especialmente desde el sec-
tor comercial. Aquí la interculturalidad tiene otro componente y es el de los 
inmigrantes que se han asentado en esta zona del país. Es una experiencia 
relevante en el sentido de plantear que desde la educación básica se ha dado 
a conocer la historia de Chile más desde los procesos de colonización, que 
desde los pueblos originarios, lo que además evidencia procesos de discri-
minación. 
El artículo 3 de la Ley General de Educación 20.370, incluye conceptos 
como diversidad, integración e interculturalidad, pero éstos han sido enfoca-
dos hacia la educación bilingüe en comunidades indígenas. A este respecto, 
el proyecto plantea la interculturalidad funcional y crítica entendiendo lo 
funcional, como el reconocimiento de la existencia de otras culturas y lo crí-
tico, como el proceso de recuperación de la memoria, la reflexión y el análi-
sis de los conflictos interculturales bajo el contexto neoliberal y colonial de 
Chile. El proyecto buscó generar espacios de convivencia desde la intercul-
turalidad crítica y el buen vivir a partir del reconocimiento del otro, no desde 
lo homogéneo impartido en la formación básica, sino desde el reconoci-
miento y valoración de las diferencias (Méndez y Rojas: 2015). 



282 Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian 

 La segunda experiencia se denomina Educación superior indígena y crianza 
curricular de vida para el fortalecimiento del tejido territorial. En este tra-
bajo de investigación se realiza un estudio de las universidades en Bolivia y 
de los pueblos indígenas en Paraguay y Chile, donde para el caso de las co-
munidades mapuches, una de las luchas principales es la del territorio, no 
sólo por todo lo que el desarrollo les ha usurpado, sino también porque, la-
boralmente hablando, los estudiantes que logran su titulación profesional no 
encuentran mayores oportunidades de trabajo profesional. 
Otros de los obstáculos que evidencia este estudio es la realización de inves-
tigaciones sobre la comunidad mapuche desde una academia colonialista 
que no da alcance desde lo político, social y/o cultural a las problemáticas 
del pueblo, de tal manera que es una tensión constante la pregunta sobre 
¿cómo puede contribuir un espacio de educación superior a la lucha por la 
autodeterminación y autonomía mapuche? (Bravo: 2016, 36). 

 La tercera es la Experiencia Pedagógica de Orientación Intercultural —
EPOI— de la Universidad Católica de Temuco, desarrollada desde el Centro 
de Estudios Socioculturales en la región de la Araucanía, ha enfocado sus 
esfuerzos en el conocimiento de los aspectos socioculturales de la comuni-
dad mapuche y las relaciones con el país desde un enfoque histórico (Mato: 
2008, 28). La interculturalidad se ha dado en el reconocimiento de la diver-
sidad cultural a través del diálogo de saberes, aportando al crecimiento per-
sonal y colectivo, lo que ha llevado a que la investigación esté vinculada 
directamente con el entorno mapuche. Las producciones escritas de esta in-
vestigación contienen enfoques antropológicos, etnográficos y de patrimo-
nio cultural fundamentalmente. 

 La cuarta experiencia corresponde al Programa Multifase de Desarrollo In-
tegral de Comunidades Indígenas-Orígenes, el cual se ha centrado en los 
procesos de educación intercultural bilingüe impartida desde las escuelas de 
formación básica y media, lo cual ha requerido generar espacios de forma-
ción para docentes, líderes y población indígena en general. Adicionalmente, 
esta experiencia buscó motivar capacidades de gestión de recursos económi-
cos del Estado en aras de mejorar las condiciones de vida, específicamente 
de la comunidad mapuche. Así mismo, dice Bravo: «Cuando hablamos de 
lo propio en la educación, no se trata, como algunos creen, de quedarnos 
exclusivamente en lo local, en aquello interno de las comunidades o en que 
el conocimiento cultural se encierre sin permitir el intercambio y enriqueci-
miento con otras culturas. Lo propio tiene que ver con la capacidad de todas 
y cada una de las comunidades involucradas para orientar, dirigir, organizar 
y construir los procesos educativos desde una educación crítica frente a la 
educación que se quiere transformar» (Bravo: 2016, 47). 



Interculturalidad y buenos convivires: otras miradas desde el Sur 283 

Además de la idea de educación propia, una de las concepciones chilenas del 
buen vivir ha sido planteada por el biólogo y escritor Humberto Maturana quien in-
dica que consiste en «estar en armonía donde lo humano es posible, donde lo natural 
es parte del buen vivir humano. Pero para conservar ese buen vivir tenemos que res-
petarnos a nosotros mismos y respetar, por lo tanto, nuestra responsabilidad en la 
generación y conservación del buen vivir, como un espacio de ecología humana en 
armonía con todos los seres vivos» (Vignolo: 2001, 257). 

Por último, Vargas (2016) plantea algunos matices para el concepto de buen 
vivir, desde la idea de la interculturalidad: «Propongo la interculturalidad crítica 
como herramienta pedagógica que cuestiona de manera continua la racialización, 
subalternización, inferiorización y sus patrones de poder, visibiliza maneras distintas 
de ser, vivir y saber, y busca el desarrollo y creación de comprensiones y condiciones 
que no sólo articulan y hacen dialogar las diferencias en un marco de legitimidad, 
dignidad, igualdad, equidad y respeto, sino que también —y a la vez— alientan la 
creación de modos “otros” de pensar, ser, estar, aprender, enseñar, soñar y vivir que 
cruzan fronteras. [...] son proyectos, procesos y luchas que se entretejen conceptual-
mente y pedagógicamente, alentando una fuerza, iniciativa y agencia ética-moral que 
hacen cuestionar, trastornar, sacudir, rearmar y construir» (Vargas: 2016, 169). 

Todo lo anterior lleva a la necesidad de reflexionar y definir nuevos caminos a 
partir del alcance que ha tenido la educación superior y las subjetividades que ha 
generado. Esta recopilación de experiencias plantea inquietudes respecto de cómo el 
saber académico logra una ecología de saberes en el sentido planteado por De Sousa 
Santos. 
 

19.1.5. Reflexión final 
Pensar la relación entre educación y desarrollo nos obliga a reconocer que la 

primera siempre está en crisis, por su naturaleza, que supera el debate cartesiano 
sobre conocimiento y saber; y que el segundo, es un modelo también en crisis porque 
potencia el consumo y la devastación de recursos.  

Así mismo, ubicar la reflexión de la educación superior desde la interculturali-
dad y los buenos convivires puede marcar de entrada una lejana y contradictoria re-
lación por el mismo origen de la universidad y la praxis, que hace evidente la 
distancia que separa estas concepciones. Sin embargo, es necesario que la academia 
se detenga un poco y reflexione hasta qué punto su responsabilidad se suscribe úni-
camente a formar capital humano para las empresas y quiera seguir de espaldas a la 
realidad siendo evidente la fracasada idea de una verdad absoluta y la infinitud de los 
recursos naturales que ha conllevado al desequilibrio humano y ambiental, dejando 
por fuera la posibilidad de acoger otras realidades posibles. 



284 Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian 

Cabe reflexionar también sobre el impacto que generan los procesos de acredi-
tación de la calidad en educación superior, los cuales responden más a intereses eco-
nómicos (con conceptos como formación del capital humano o generación de mano 
de obra) que a las necesidades locales. Esta condición es cada vez más una generali-
dad en varios países del sur, donde el sector privado aboca a la educación dentro de 
la dinámica de mercado, bajo conceptos de competitividad, calidad, eficiencia y en 
ello se diluye la pertinencia educativa y la construcción de currículo. 

Como reto, pensar en procesos de educación intercultural pasa por establecer 
nuevos diálogos para construir otras formas de comunicación y relación que 
reconozcan las realidades de los pueblos, más allá de los procesos endógenos de 
preservación de la cultura, que si bien son legítimos y necesarios, no son suficientes 
ante las demandas y condiciones de los contextos sociales actuales. 

Teniendo en cuenta que el buen vivir busca el equilibrio del ser humano consigo 
mismo, con los demás y con la naturaleza, la pertinencia de la elaboración del cu-
rrículo debe permitir una construcción cultural, que en principio partiría del recono-
cimiento de tres dimensiones: Una epistemológica, asociada a los procesos de 
construcción y legitimación del conocimiento, del saber y su razón de ser; una ética, 
donde la educación y los sistemas de escolarización den alcance al reconocimiento 
de las dinámicas y diversidad de los pueblos (desde los objetivos, los contenidos y 
las metodologías); y una dimensión cultural, que logre incorporar (poner en diálogo) 
otras cosmovisiones de mundo de tal manera que faciliten otros modos de interpreta-
ción y comprensión del mismo (Bravo: 2016, 42). Pensar los procesos de intercultu-
ralidad desde estas tres dimensiones constituye, en nuestra opinión, también uno de 
los retos actuales. 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cuarta parte 
 

El irresistible triunfo de la modernidad 
 





20. Sobre el mal autoinmune de la modernidad y sus derivaciones
José Luis Muñoz de Baena Simón 

No conviene dejarse engañar por los cantos de sirena del posmodernismo: la 
modernidad continúa triunfando, y la prueba irrefutable de este su triunfo es, preci-
samente, que vivimos en tiempos posmodernos. Pues esto no significa sino que he-
mos apurado, valga decirlo, el cáliz hasta las heces. No hay solución de continuidad: 
la posmodernidad no es sino la exacerbación de las características que definieron a 
su predecesora. Somos —son— posmodernos, precisamente por ser modernos hasta 
la raíz. 

En efecto, pese a esa evidente crisis de los relatos abarcadores que ya no con-
mueven (los religiosos, los nacionales), a pesar de esa tendencia de todo lo que fue 
solemne a extinguirse o retornar como marca publicitaria o mera parodia, el adjetivo 
moderno aún vende en el mercado de las opciones. Muchas personas son felices 
cuando un electrodoméstico, un partido o cualquier otro producto de consumo son 
percibidos como modernos, sea eso lo que sea. Ese término mágico y triunfante está, 
claro, contagiado de la esencial inestabilidad que lo agita todo: como casi todos los 
términos del neolenguaje, puede significar cualquier cosa. Y eso quiere decir, me 
temo, que manejamos el término moderno en clave posmoderna. Vaya lío. 

Los teóricos acostumbran a recurrir aquí a la epistemología, y me parece una 
opción sensata: la modernidad es un problema epistemológico, porque el adjetivo 
atraviesa los últimos cinco siglos y les proporciona su clave de inteligibilidad. Ahora 
bien, conviene plantear aquí algo poco habitual en nuestros días: si la modernidad es 
un problema epistemológico, se debe a que ha obviado el referente ontológico. O, por 
explicarlo de otro modo, ha disuelto la tensión entre el decir y el ser a favor del pri-
mero. 



288 José Luis Muñoz de Baena Simón 

Pero ¿el referente ontológico no era una fantasía, un delirio con el que la filoso-
fía trascendental kantiana ajustó cuentas hace ya más de doscientos años? Paradóji-
camente, la crítica al sistema totalitario del capitalismo financiero es una buena 
demostración de que las cosas deben regresar, tras tantos siglos disolviéndolas en las 
palabras. Y esta afirmación puede hacerse extensiva a los problemas planteados por 
el decrecentismo, que necesita, a mi entender, un retorno real a las cosas; pues repro-
duce, en su imaginario en buena parte posmoderno, no pocos de los problemas del 
nominalismo filosófico, precisamente los que se hallan tras el viejo modelo. 

He sostenido en otro lugar, con cierto detenimiento (2018), que la propuesta 
decrecentista solo puede entenderse en su integridad —esto es, como algo situado 
más allá de un mero argumentario económico sobre los límites del sistema mundial— 
si se considera desde un fundamento filosófico. La crisis de la modernidad no es sino 
el resultado de su fracaso como instancia emancipadora, que, además de depredar el 
medio, ha precipitado tenazmente en la alienación a cuantos decía liberar; y ese fra-
caso se explica y se comprende desde una perspectiva filosófica. 

20.1. El mundo como posibilidad 
El mecanismo que opera tras ese fracaso es una reducción de lo real, que he 

denominado la abstracción del mundo. Se trata de un proceso complejo generado 
durante la baja Edad Media, cuando el nexo necesario entre el ser y el decir se replan-
teó y, en el caso extremo, se rompió, volviéndose puramente lógico. El proceso puede 
resumirse de este modo: el voluntarismo bajomedieval, al exacerbar la importancia 
de concebir a Dios como omnipotente, fue acabando con la comprensión del mundo 
como un orden autónomo y estable, puesto que tal orden podía comprometer la om-
nipotencia divina. El resultado, al destruir la posibilidad de toda ley natural, es la 
increencia —típica del protestantismo— en una mediación entre Dios y sus criaturas 
que no sea la de la fe. Pero la asunción con todas sus consecuencias de la omnipoten-
cia divina implica, además, la introducción del concepto de lo posible como prácti-
camente intercambiable con el de lo real. Como sostiene V. Fernández, de este modo 
el ser «se identifica sin más con ser-posible y se caracteriza por la posesión de una 
realidad puramente hipotética» (Fernández: 2003, 310) a la que podemos considerar 
como «el reverso de la omnipotencia absoluta de Dios», la cual «expresa la naturaleza 
hipotética de todo ser […] La identificación del ser de Dios con su poder absoluto 
conduce, pues, a la identificación de la realidad con la posibilidad en el seno de una 
racionalidad unívoca» (Fernández: 2003, 310). Un dios dotado de poder absoluto 
hace que absolutamente todo sea posible; aún más, que lo posible sea la esencia de 
lo real (Muralt: 2008). 

La referencia continua a la libertad que caracteriza a la Edad Moderna (la liber-
tad es, ante todo, posibilidad) es una consecuencia necesaria de esa primacía de lo 
posible, que abre dramáticamente el conocimiento y rompe la concepción clásica de 



Sobre el mal autoinmune de la modernidad y sus derivaciones 289 

la verdad, al acabar —fideísticamente— con la creencia de que el intelecto es deter-
minado por la cosa conocida (adaequatio intellectus et rei). Puesto que el acto del 
conocimiento se halla a entera disposición de Dios, éste, en su omnipotencia, podría 
incluso establecer el conocimiento intuitivo de una cosa no existente (notitia intuitiva 
res non existentis). Por lo tanto, en adelante será el intelecto el que module la cosa 
conocida a través de su concepto. En la versión menos radical y más extendida del 
voluntarismo, la escotista, los modos de conocerla pasarán a primer plano como ob-
jetos propios de discurso: por ejemplo, igual que toda acción humana puede ser pen-
sada bajo el modo de la potencia y del acto, si concebimos así la sociedad, podremos 
imaginar un concepto de sociedad en potencia, esto es, un estado de naturaleza, y 
tomarlo como objeto de discurso meramente hipotético, posible, sin que la cuestión 
de su existencia empírica resulte importante. 

Al margen de la constatación empírica. Así es precisamente como nace el sujeto, 
como una nueva abstracción desvinculada de la matriz social: referido al pacto o con-
trato social, como si la comunidad social y política no fuese el resultado natural de 
una tendencia natural humana sino el producto de la unión voluntaria de seres discre-
tos, concebidos como mónadas. 

A partir de aquí es como la modernidad despliega esa multitud de posibilidades 
filosóficas, con dos grados de radicalidad muy diferentes, ya interponiendo entre el 
sujeto y el objeto del conocimiento  construcciones conceptuales, que cumplen el 
papel de nuevos objetos de conocimiento sin que se pierda el contacto con las cosas 
(v. gr., el contrato social, el estado de naturaleza, el derecho subjetivo, la nación, la 
persona moral…), lo que es propio del escotismo filosófico; ya disolviendo el objeto, 
cualquier objeto, en una indeterminación absoluta de su significado, pues no hay po-
sibilidad de jerarquizar los sentidos, de modo que el sentido solo puede ser equívoco, 
la verdad desaparece y cualquier significado universal y estable (la naturaleza, la ley 
natural, la causa eficiente…) queda reducido al mero concepto o, incluso, al nombre 
con que los denominamos. Lo que caracteriza al nominalismo ockhamista (Muralt: 
2008). 

En este orden de cosas, la modernidad instaura un discurso predominantemente 
escotista en que hasta la naturaleza pasa de ser un orden del todo a un mero principio 
de razón, un criterio instrumental para ordenar lo que es de suyo informe. Los signifi-
cados se liberan y pasan a ser disponibles: pues ha nacido el ámbito de lo moral, que 
reúne un nuevo e ilimitado territorio del discurso, el de los entes morales frente al de 
los físicos, el de la libertad frente al de la determinación. El nuevo ámbito explora sin 
cesar los modos que los seres inteligentes atribuyen a las cosas y a la acción humana 
voluntaria, para convertirlos en los impulsores del discurso de la posibilidad. Con ayuda 
de esta nueva visión, el discurso de la modernidad abre el mundo hasta lo increíble, 
pues permite concebirlo bajo multitud de prismas en los cuales, como aclaré antes, no 
importa tanto el correlato empírico como el papel que juegan en la explicación de lo 



290 José Luis Muñoz de Baena Simón 

real. Su virtualidad es máxima en el ámbito jurídico-político: si la categoría en el 
mundo físico es la Creación, afirma Pufendorf, en el moral es la Institución. 

20.2. El lado oscuro del sujeto 
En un mundo centrado en la posibilidad (en términos aristotélicos, en la potencia 

frente al acto), la mayor posibilidad es la que ofrece el sujeto. El discurso moderno 
genera, así, tanto la ley como los derechos subjetivos. En particular, los segundos son 
el resultado de esa liberación de subjetividad, pues en una concepción nominalista, 
donde no hay sino individuos, todo gira en torno a los sujetos. Pero frente a la subje-
tividad, siempre peligrosa, surge una poderosa institucionalidad: la concepción esco-
tista genera el Estado y la ley tal y como ahora los conocemos. Un ámbito y otro se 
contrapesan: no causalmente, lo que la modernidad libera como derecho subjetivo lo 
constriñe como ente estatal, que se apropia de lo real hasta reducirlo a un lenguaje 
unívoco; el resultado del despliegue de la Libertad es la abstracción del mundo. Una 
abstracción que suele costar muy cara a aquellos a quienes libera. La voluntad gene-
ral, la gran creación de Rousseau, es un concepto democrático radical, pero resulta 
difícil concebirla puesta en marcha sin recurrir al Terror o al Partido. También la 
filosofía hegeliana se presenta, como la de Rousseau, como el despliegue de lo moral, 
en el sentido que hemos visto: de la libertad frente a la necesidad (Not). Pero si la 
volonté générale del suizo inspiró al Comité de Salvación Pública de 1793, la Etici-
dad del alemán dio cuerpo y justificación al Estado prusiano y a su administración 
burocrática (sustancia del Estado, decía Marx) y trasmutó el derecho en deber: el 
deber de formar parte del Estado. Lo moral se apropió así de las libertades en el paso 
del Yo al Nosotros para devolvernos una Libertad abstracta, reificada: diríase que los 
entes de la modernidad emancipan sólo nominalmente. 

Los ejemplos podrían multiplicarse: ni Rousseau ni Hegel admiten, al contrario 
que los escolásticos, el derecho de resistencia frente al poder injusto. Tampoco el 
liberal Kant. El estado de cosas jurídico (Rechtszustand) kantiano se apropia de todos 
los ámbitos de normatividad que le precedieron, la ley se convierte en modelo único 
de normatividad transida de un lenguaje unívoco. Los derechos subjetivos no escapan 
de esa referencia al Estado: su forma más desarrollada durante el XIX (la de los de-
rechos públicos subjetivos, antecedente directo de los derechos fundamentales) su-
pone el recurso a la llamada autolimitación o autovinculación del Estado (Jellinek), 
presentando a este como un nuevo Leviatán que genera los derechos, en vez de reco-
nocerlos, con un gesto que cabe asimilar al del monarca decimonónico que emite una 
carta otorgada. Y son precisamente los teóricos iuspublicistas alemanes del XIX quie-
nes convierten la personalidad moral del Estado, entendido como comunidad, en una 
personalidad jurídica. La modernidad multiplica los entes, lo haga o no sin necesidad. 
La abstracción del mundo hizo brotar la subjetividad moderna en su múltiple desplie-
gue de entes (el sujeto individual, la Nación, el Estado, el proletariado…). 



Sobre el mal autoinmune de la modernidad y sus derivaciones 291 

El trasunto de estas transformaciones es el positivismo, el intento de instalar el 
lenguaje jurídico en la total univocidad: el juez como boca de la ley. Pero el positi-
vismo jurídico no hace sino trasladar a este ámbito crucial la pretensión positivista 
general de lograr una descripción fiable de la realidad, de tratarla como un objeto que 
pudiese ser contorneado mediante un lenguaje plenamente transparente creado por el 
sujeto mediante la lógica. La abstracción vuelve a mostrarse aquí: pues, como diag-
nosticaron Horkheimer y Adorno, la Ilustración, en su temor hacia lo oscuro y mis-
térico, reduce todo a un lenguaje unívoco que se apropia totalitariamente de lo real 
hasta atrofiarlo y secar las fuentes de su entendimiento profundo: «la Ilustración es 
totalitaria como ningún otro sistema» (Horkheimer y Adorno: 1994, 78). 

20.3. La nueva divinidad: el individualismo del mercado 
El panorama no estaría completo sin referirse a lo que realmente lo articula: el 

mercado, que proporciona el tramposo escenario para el continuo despliegue del mo-
delo capitalista. No hay mayor abstracción del mundo social que esta: un panorama 
de sujetos formalmente libres e iguales, en el que la desigualdad y la injusticia, ex-
pulsadas por la puerta de lo jurídico-político, retornan por la ventana de lo econó-
mico. Nada menos igualitario que el mercado, nada más atravesado por la rapiña en 
que siempre se basa la apropiación originaria; incluso en los iniciadores del pensa-
miento liberal apreciamos la opción por el individualismo frente a cualquier tipo de 
visión holística (Latouche: 2003, 56). La mundialización, la fase actual del desplie-
gue capitalista, ha llevado esta abstracción al límite bajo las múltiples formas de la 
economía financiera, cada vez más virtual: los mercados de futuro, los derivados fi-
nancieros. Solo resta un ámbito de lo real concreto: el de la explotación, que aumenta 
cada año, con cada crisis, y consigue implacablemente concentrar la enorme riqueza 
del mundo cada vez en menos manos. Más allá de esa irreductible realidad de la ex-
plotación, todo se vuelve virtual, las cosas se alejan al traducirse en términos de valor 
económico y los objetos de especulación se multiplican: es posible especular con el 
futuro de las especies amenazadas o con los precios de los productos alimentarios 
básicos. La degradación no respeta nada: el aire, los océanos, la tierra cultivada, las 
relaciones laborales. 

En ese mundo abstracto donde todo se ha vuelto virtual menos el sufrimiento, 
el desplazamiento forzoso y la opresión, el discurso oficial repite los mantras de la 
neorreligión: recuperación, flexibilidad laboral, control del déficit, insostenibilidad 
de los gastos sociales, única política económica realista. Clase obrera, proletariado 
y plusvalía son términos proscritos, que suenan a pesadilla decimonónica, pero, se-
gún el último informe del Banco Mundial (institución nada sospechosa de radica-
lismo), casi la mitad de la humanidad, 3400 millones de personas, vive con menos de 
cinco dólares y medio al día. Alienación suena a antigualla, y sin embargo cada vez 
menos personas se reconocen en trabajos cada vez peor pagados. La denigración de 
los conceptos antaño respetables no se detiene: Hayek, el pope del neoliberalismo, 



292 José Luis Muñoz de Baena Simón 

denostó el adjetivo social aplicado a la justicia y a la política, por demagógico y ca-
rente de todo significado que no fuese el totalitario. Otro ilustre adjetivo, democrá-
tico, no deja de incomodar a ciertos pensadores liberales. El liberalismo, Friedman lo 
dejó claro, no comporta siempre democracia; el gran pope del liberalismo económico 
aplaudió el modo en que ciertos autoritarismos, como el de la dictadura chilena, de-
fendían la libertad… económica. El lenguaje tecnocrático desarrollado para justificar 
el sistema económico internacional conduce, tarde o temprano, a la muerte de la po-
lítica, de lo político: no regular, no controlar, no redistribuir. La política se disuelve 
en economía, el gobierno se torna tecnocrático y todos los problemas no reconduci-
bles a ella (los límites de la depredación del mundo, la injusticia, la mayor diferencia 
entre ricos y pobres que ha conocido la historia humana) se nos presentan como efec-
tos secundarios susceptibles de mejora, lamentables daños colaterales del mejor sis-
tema posible. “¿Es esto un saqueo? No, es el mercado, amigo”, declaró ante una 
comisión parlamentaria el artífice del milagro económico unos meses antes de entrar 
en la cárcel. 

El lazo que antes unía a los seres humanos se afloja; lo comunitario se contempla 
como un residuo sospechoso, antesala de lo totalitario. Como afirmó Thatcher en 
memorable frase, no hay sino sujetos y familias. La sociedad abierta de que hablaba 
Popper huye de cualquier vínculo no negocial, no voluntario, y por tanto de cualquier 
teorización sobre el bien común: lo común es ya siempre sospechoso, puesto que esta 
sociedad de lo asocial es, como no puede ser menos, producto de una visión nomina-
lista: un conjunto de seres discretos a los que nada une trascendentalmente, que no se 
reconocen sino en la propia identidad y, acaso, en la de los más cercanos. Si no hay 
una naturaleza compartida, sino un común egoísmo, cualquier postulación de lo co-
mún no puede aspirar sino a ser mirada con desconfianza. 

20.4. El estallido de lo real 
Y a la vez, en un sentido opuesto, la tendencia posmoderna se manifiesta en el 

despliegue de las identidades bajo la forma del reconocimiento. La política de la(s) 
identidad(es) no es menos antipolítica que su antagonista liberal, la que descansa en 
la abstracción de los derechos subjetivos supuestamente universales y ciegos a la di-
ferencia. Pues el todo social, que los liberales fragmentaban en identidades indivi-
duales, puede fracturarse de otro modo, no menos identitario que el anterior: perdida 
la fe en los sujetos históricos privilegiados como el proletariado, cualquier vindica-
ción no lo es ya de la igualdad con una base económica, sino de una diferencia real o 
autopercibida: minorías raciales, étnicas o sexuales pasan ahora al primer plano. El 
resultado, más allá de las saludables conquistas en la protección de las diferencias 
(que no implican una visión identitarista), ha sido una dispersión de todo cuanto unía 
a los seres humanos y constituía la base de una política digna de ese nombre: la co-
mún denuncia de la injusticia, en un momento en que resulta más necesaria que 
nunca. La diferencia no se contempla ya desde la igualdad, la vieja aspiración de la 



Sobre el mal autoinmune de la modernidad y sus derivaciones 293 

justicia distributiva, sino a la inversa: lo diverso no brota en el seno de lo igual, sino 
que lo considerado —siempre provisionalmente— como igual es el resultado cir-
cunstancial de agrupaciones de diferencias. Las nuevas identidades no son jerarqui-
zables, precisamente por su susceptibilidad de operar en combinaciones. Cualquier 
vindicación organizada será el resultado de una articulación (Mouffe dixit) o, por 
utilizar un término con particular fortuna en nuestros días, de una confluencia. 

El lenguaje se fragmenta hasta lo inimaginable, con el resultado que previó 
Baudrillard hace cuarenta años: el simulacro, la primacía del modelo sobre lo real, la 
dilución progresiva de la conexión entre lenguaje y mundo, que se torna libérrima, 
producto de una mera imputación del sujeto. ¿No presenta este síndrome una férrea 
coherencia con la apertura a lo posible que caracteriza a la modernidad? 

El resultado es que cada frase es el resultado de una autorrepresentación, capaz 
de poner en escena una visión dispuesta a ser considerada tan lícita como otra cual-
quiera. La abstracción de lo real, de la mano de esta disponibilidad total de significa-
dos (de este avasallador triunfo posmoderno del concepto moderno de lo posible), se 
ha hecho así más dramática que nunca. Las cosas ya no son necesarias, la posverdad 
triunfa. 

Los ejemplos son todos de 2018: una actriz y directora de cine española lamenta, 
en la gala de los Goya, la abundancia de penes en esa ceremonia que se decía femi-
nista, y al día siguiente varios grupos de esta misma orientación ideológica lamentan 
la discriminación transgénero que comporta el olvido en sus palabras de las mujeres 
con pene; un holandés de 69 años pide que su edad sea declarada oficialmente infe-
rior, puesto que eso le beneficia a efectos laborales y personales, y alega en defensa 
de su pretensión que también es posible el cambio de sexo; un japonés enamorado de 
la proyección holográfica de un dibujo contrae matrimonio —obviamente nulo— con 
ella y pide el reconocimiento de su identidad como minoría sexual. Es fácil afirmar 
el carácter meramente extravagante de estas manifestaciones, pero no deberíamos 
frivolizar el hecho de que todas ellas vindican, hasta el límite, el momento identitario 
de nuestra civilización. 

El reconocimiento en que sitúan Taylor y los comunitaristas a la política de la 
identidad tiene un necesario —y sensato— componente, como escribí antes, de au-
topercepción, de construcción del yo; para algunos, como el propio Taylor, los refe-
rentes que componen esa percepción están dados en la propia comunidad, pero cada 
vez más lo comunitario se obvia en esa construcción. Las identidades posmodernas 
son variopintas, mudables, como la identidad religiosa del personaje de Mickey 
(Woody Allen) en Hannah y sus hermanas. Curiosamente, cuando este, educado 
como judío, se entrega a la tarea de autoconstruirse religiosamente, las elecciones que 
realiza no difieren mucho de las que hace en el supermercado. El sacerdote católico 
le pregunta por qué desea optar por el catolicismo si aún ni siquiera cree en Dios; la 
contestación es como un símbolo de este tiempo: “Bueno, ¿sabe? En primer lugar, 



294 José Luis Muñoz de Baena Simón 

porque es una religión muy hermosa, y es una religión sólida, está muy bien estruc-
turada. Quisiera entrar en la facción que milita en contra de la religión en las escuelas 
y contra la nuclearización”. Cuando Mickey vuelve de hacer sus compras, vemos que 
de la bolsa salen un crucifijo, un libro piadoso, pan de molde y un bote de Hellman’s. 

Ante este despliegue de subjetividades que obvia lo real, la izquierda política se 
ha sumergido en la impotencia. Un texto reciente, procedente de los EEUU, censura 
la reducción identitarista de la política como lo que es, una traición a toda perspectiva 
crítica. Su autor, Mark Lilla, acierta a ver el enemigo: desde una posición de refor-
mismo moderado que añora los logros del New Deal y la Great Society, deplora que 
los demócratas y los progresistas se hayan abandonado al discurso identitarista, que 
no vertebró las grandes luchas por los derechos civiles porque tras ella siempre había 
una inclusión de lo diverso en la ciudadanía inclusiva (Gascón: 2018, 103; Bernabé: 
2018). Lilla afirma lúcidamente que los jóvenes izquierdistas han olvidado toda refe-
rencia a lo común y sus compromisos no suelen estar relacionados con ideas políticas. 
Para alguien que probablemente no haya oído hablar nunca del escotismo, su afirma-
ción es sorprendente: «Resulta mucho más probable que digan que están comprome-
tidos en la política como X, preocupados por otros X y que esos asuntos tienen que 
ver con la X-dad» (¡y el resaltado no es mío!). Y, pese a la imaginable conciencia de 
todos ellos de estar construyendo uniones estratégicas con Ys y Zs, «como la identi-
dad de todo el mundo es fluida y tiene múltiples dimensiones, cada una de las cuales 
merece un reconocimiento, las alianzas nunca serán otra cosa que matrimonios de 
conveniencia» (2018, 97-98). 

El triunfo de lo posible parece mayor que nunca; apenas nadie parece escapar a 
él. Hay aquí, ciertamente, un perverso esquema de tipo Escila y Caribdis:  

Cuando la identidad se instala en el territorio abstracto del sujeto liberal auto-
interesado, dotado de derechos subjetivos plenamente ciegos a la diferencia y 
con el único escenario intersubjetivo del mercado, nos gana la angustia ante lo 
poco que tenemos que ver con los demás. 
Cuando marcha en sentido contrario para asentarse en el terreno, no menos 
abstracto, de identidades (auto)construidas a partir de retazos y de combina-
ciones entre ellos (identidades limitadas a reificar e hipertrofiar características 
que —sin menoscabo de la necesaria defensa penal frente a las ofensas a la 
diferencia— deberían permanecer en el ámbito de la intimidad), esa angustia 
no mengua y puede incluso incrementarse. 

En el centro de ese paisaje, resta sitio para lo que nos identifica y permite una 
acción común como ciudadanos: la aspiración a la justicia, la lucha contra la opresión, 
sean cuales sean sus formas. Allí es donde queda espacio para lo político: entre —
por utilizar palabras de Lilla— la antipolítica y la pseudopolítica. 



Sobre el mal autoinmune de la modernidad y sus derivaciones 295 

20.5. La necesidad de recuperar lo real 
Todo diagnóstico bien hecho, y este aspira a serlo, debe finalizar con una pre-

gunta, la misma que preocupó a Lenin en 1902: ¿Qué hacer? Vista la tendencia de 
las izquierdas políticas a construir sus estrategias con los mismos mimbres concep-
tuales que sus adversarios, acaso la pregunta debería ser más radical: ¿Se puede hacer 
algo? 

Creo, en cualquier caso, que si el diagnóstico de esta crisis tiene que ver con la 
multiplicación de abstracciones, y si estas tienen que ver fundamentalmente con la 
hipertrofia de las subjetividades, la solución nunca podrá ser profundizar en esas la-
cras. Pues bien, forzoso es decir que las doctrinas altermundistas, entendidas en el 
más amplio sentido, constituyen, en su mayoría, un compendio de los males que di-
cen combatir. En efecto, han expandido la subjetividad abstracta contemporánea 
hasta lo inimaginable. Me centraré en tres ejemplos muy reveladores: 

El primero expande la subjetividad moderna, ilustrada, hacia abajo, hacia lo sub-
humano65; se trata del proyecto de reconocimiento de la subjetividad de los grandes 
simios. Consiste, jurídicamente, en constituir una nueva clase de personas incapaces 
—con la inteligencia de como máximo, un niño de tres años— a las cuales habría que 
representar, dada su imposibilidad estructural de expresar sus deseos… Y, en conse-
cuencia, carente de deberes. Se ha argumentado que también los incapaces humanos 
han de ser representados, pero quienes afirman esto no deberían olvidar que ello su-
pone una excepción a la regla general de capacidad, mientras que en este caso la 
incapacidad de los nuevos sujetos sería esencial. ¿De veras es lo mismo? Los orde-
namientos jurídicos actuales contienen normas sancionadoras que permiten castigar 
a quienes maltraten a los animales, sean o no grandes simios, y lo hacen en nombre 
de bienes jurídicos protegidos (el bienestar animal, los buenos sentimientos de la co-
munidad…), sin, como diría Ockham, multiplicar los entes sin necesidad. Riechmann 
ha alegado, en defensa de este tipo de derechos, que un sistema jurídico kelseniano, 
esto es, nominalista, permite convertir a cualquiera, a cualquier cosa, en sujeto de 
derechos (Mosterín y Riechmann: 1995, 203 ss.). Precisamente ese es, a mi entender, 
el problema: la abstracción del mundo, la omnipotencia de la neodivinidad nomina-
lista para quien lo real no importa. 

El segundo expande la subjetividad hacia un ámbito suprahumano: la naturaleza 
subjetivizada. Las doctrinas del Sumak Kawsay, más allá del muy loable empeño —
decrecentista en su concepción inicial del buen vivir— de implantar una visión del 
mundo centrada en lo real, en la primacía de la naturaleza sobre el extractivismo neo-

65 Entiéndase este término como mera constatación de que los simios ocupan un lugar inferior en 
la escala evolutiva: no tienen posición bípeda habitual ni pulgar oponible, carecen de doble fona-
ción, su capacidad intelectual es muy inferior a la humana. Nada hay en ello de denigratorio; de 
hecho, personalmente los creo más merecedores de respeto que la especie humana. Evolucionar 
más, como demuestra nuestra violenta historia, no significa hacerse mejores. 



296 José Luis Muñoz de Baena Simón 

liberal, traicionan, a mi entender, el sentido último de lo que dicen defender. Al cons-
tituir una nueva subjetividad, lo hacen de modo tan abstracto, que este personaje, si 
puedo llamarlo así, es el más desligado de lo real que ha visto la historia: la naturaleza 
no es un sujeto, salvo metafóricamente. Puede y debe ser defendida sin necesidad de 
esa absurda construcción, del mismo modo que los animales: mediante normas pe-
nales, nacionales e internacionales, que la amparen como objeto preciado, no como 
sujeto. 

El tercer caso, el de la Declaración de los Derechos Humanos Emergentes de 
Monterrey, de 2007, se mantiene, al contrario que las dos construcciones anteriores, 
dentro de la escala específicamente humana. Esta nueva generación de derechos 
constituye otro excelente ejemplo de lo absurdo que resulta levantar los derechos so-
bre la nada, desde una abstracción de toda relación. Su falta de sistemática es genui-
namente posmoderna: el derecho a la igualdad de derechos muestra la 
autorreferencia de la forma subjetivista hipertrofiada. ¿No resultaría más sensato y 
menos redundante referirse al derecho a la igualdad, aún más, invocar la justicia, que 
es el criterio de igualdad que importa realmente, el igual trato para los iguales? Si 
hay justicia, habrá igualdad para los iguales, y por tanto igualdad de derechos. Filo-
sóficamente hablando, romper esta abstracción resulta imposible: en un orden nomi-
nalista, no puede concederse beligerancia al criterio, porque no puede hablarse con 
sentido sobre la relación, que es el modo que permite hablar sobre él: en el nomina-
lismo no hay modos. El derecho a habitar en zonas con carácter de centralidad ado-
lece del mismo problema, su nominalista negación de la relación en nombre de un 
concepto absolutizado, su disolución de todo referente que no sea lingüístico: no hay 
centro sin periferia, no puede existir un derecho al centro66. 

¿Qué decir del derecho a participar en el disfrute del bien común universal, que 
se refiere a todas las culturas del mundo y el genoma humano, la Antártida, el espacio 
ultraterrestre y los bienes celestes? Se trata, en propiedad, de un deber estatal, acaso 
universal, de preservación de un patrimonio común; una preservación que consiste, 
precisamente, en evitar su disfrute por nadie, ya que con frecuencia se convierte en 
depredación. Pero en lenguaje subjetivista, ese deber de los estados resulta frustrante: 
disfrutemos, pues, del genoma humano, sea ese disfrute lo que sea. 

66 He tratado este punto en La abstracción del mundo…: «Podemos detectar aquí una nueva versión 
de esa concepción del lenguaje que imputa significados tomando los términos de modo absoluto, 
sin atención alguna a la naturaleza del objeto: centro es un término que sólo tiene sentido si se lo 
opone a periferia. La abstracción de la relación que se halla en la base de todo derecho, de la realidad 
que debiera sustentarlo, conduce a que toda la población tenga derecho a vivir en zonas céntricas… 
incluso la que habita en la periferia. Y la clave está, una vez más, en la sustitución ex natura rei de 
un término modal que indica la relación, centro, por otro reificado que indica la condición de cén-
trico de cualquier lugar, esté donde esté. La centralidad no indica que un lugar determinado se halla 
en el centro, sino que es céntrico; y la condición de céntrico se puede predicar de cualquier lugar, 
porque sólo una imputación de sentido puede definirla. La disponibilidad de los significados es 
perfecta para los nuevos derechos» (2018, 277). 



Sobre el mal autoinmune de la modernidad y sus derivaciones 297 

Podríamos continuar mostrando casos de despliegue de las identidades, pero 
creo que los visto son suficientes para afrontar la conclusión: la deriva casi irrecupe-
rable de la izquierda altermundialista se debe a que no ha encontrado (perdida como 
está en el mundo teórico y en el lenguaje del posmodernismo neoliberal, nominalista, 
que fractura lo social en identidades discretas) ningún modo de afianzar un modelo 
de bien común, de virtud cívica, de vida buena —por referirse a los términos de la 
tradición republicana—. Lo primero, porque ya nada resta de realmente común, más 
allá de las invocaciones sin contenido; lo segundo, porque la virtud suele ser inter-
pretada en nuestros días como un particularismo moral que se pretende hacer valer 
tramposamente por universal; lo tercero, porque la vida buena ya no se entiende como 
el sentido general de lo político sino referida a un ámbito cultural determinado, cuanto 
más concreto mejor. 

Una crítica eficaz contra el modelo de capitalismo maduro y contra sus azotes 
(subjetivismo, enervación de lo social y político, tecnocratismo, extractivismo, de-
predación, neocolonialismo, injusticia extrema) deberá tener en cuenta que la abs-
tracción del mundo no remitirá en sus terribles efectos si nos empeñamos en 
perpetuar el subjetivismo que siempre la ha basado. Será preciso lograr un criterio 
que corte todas las modalidades de la crítica, pero sin dar de antemano por supuesta 
la imposibilidad de acción conjunta, como hacen Laclau y Mouffe. Sin confiar cual-
quier discurso de la resistencia a las articulaciones o confluencias, sino a lo justo del 
caso concreto y no al discurso absolutizador de la mera oposición al poder; pues lo 
particular debe ser explicado desde lo general, no al revés. Y esto supone, ante todo, 
aceptar que un discurso se refiere a las cosas, no que estas nacen y se desarrollan 
dentro del discurso y como parte de él. Junto al problema del poder, sigue existiendo 
el de las razones contra él; y, frente a la pretensión nominalista, no todo se disuelve 
en discurso. 

Nuestro mundo cercano al agotamiento ha de regresar a un discurso del límite, 
frente al discurso de lo posible que es la base de todas las reducciones, ya escotistas, 
ya nominalistas. Lo posible se ha multiplicado hasta el paroxismo y en nuestros días 
lo preside todo, en todas las claves ideológicas: infinitos son los objetos de especula-
ción en una economía neoliberal, pero también son infinitas las posibilidades de acu-
ñar identidades y derechos autorreferentes en el decrecentismo posmoderno. Y, sin 
embargo, el decrecimiento no puede ser eso. Debería ser todo lo contrario: una filo-
sofía del límite frente a la filosofía de la posibilidad. De todos los modos de entender la 
modernidad, si hay uno capaz de recuperar el momento ontológico sin abstracciones, 
sin mediación epistemológica, ese es el decrecentismo, porque tropieza con el límite 
de todo y reencuentra el discurso ontológico que modernidad y posmodernidad olvi-
daron: el de las cosas frente a sus abstracciones. Lo reencuentra, además, del modo 
más fiable: afrontando la posibilidad de la negación absoluta, de la reducción al ab-
surdo, la posibilidad, en fin, de que todo desaparezca. El procedimiento más sencillo 
para lograr que un árbol deje de reducirse a un número más o menos arbitrario de 
unidades monetarias es saberlo al borde de la extinción, imposible ya de reponer. 



298 José Luis Muñoz de Baena Simón 

Debemos, por tanto, recuperar el único discurso que no se expresa mediante 
traducciones simultáneas continuas a lenguajes abstractos, ya sean neoliberales (re-
cursos inagotables, mercados de futuro), altermundistas (derechos de las nuevas sub-
jetividades) o reformistas (cuotas de contaminación, sumideros de carbono). El 
discurso sobre las cosas regresará cuando el fin esté cerca, y con él lo harán la con-
ciencia de lo común y la necesidad de una política digna de ese nombre; hasta enton-
ces, la abstracción del mundo seguirá imponiéndose. En sus múltiples formas, a cuál 
más insidiosa. 



21. Resistencia a la racionalidad instrumental moderna:
la huida del biotecnopoder

Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares

La Modernidad está vinculada con los conceptos de progreso y bienestar. El 
primero ha sido ampliamente criticado como concepto asociado a una visión lineal 
de la Historia basada en un paradigma etnocéntrico occidental y en la creencia en un 
crecimiento indefinido asociado al trinomio tecnociencia-capitalismo-imperialismo. 

Sin embargo, el bienestar en sí mismo ha recibido críticas mucho más profundas 
y complejas desde el ámbito de lo que se ha dado en llamar la biopolítica, como una 
visión que, inaugurada por Michel Foucault, ensaya un análisis de la cara más oculta 
del bienestar: el control. Para Foucault la biopolítica supone una extensión del control 
del poder hasta la propia vida a partir de la Modernidad, en particular la ilustrada.  

En efecto, en la obra de Michel Foucault encontramos una reformulación radical 
de la reflexión filosófica, entre otros motivos porque pone el foco de atención en las 
contradicciones y tensiones que habitan los procesos de modernización (cultural, eco-
nómica, sociopolítica, tecnológica) y que acaban minando las pretensiones mismas 
de una Modernidad que se planteaba como la consecución de una sociedad racional 
a través de una historia pensada en clave de indefectible progreso. 

Por su parte Giorgio Agamben, si bien arranca en gran medida de las ideas del 
filósofo francés, lleva a cabo una completa reinterpretación de la misma. Así, a partir 
de un análisis filológico-arqueológico históricamente extenso, sitúa el origen de la 
biopolítica mucho antes, en la Antigüedad grecorromana, aunque admite que con la 
Modernidad se produce la exacerbación de aquella.  

Es importante advertir que la biopolítica implica un control/cuidado que supone, 
a través de un dispositivo de excepción, la posibilidad de la destrucción o supresión 
de la vida en modo tal que aquella se convierta, paradójicamente, en una auténtica 
tanatopolítica. El propósito de estas páginas es abordar, a partir de los escritos de los 



300 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

dos autores mencionados, la cuestión de si en última instancia es posible la resistencia 
a esta biotanatopolítica.  
 

21.1. Biopoder y biopolítica en Foucault 
En la trayectoria de Foucault se pueden reconocer dos pilares o dos vectores y 

una problemática que los atraviesa y que se expresa de diversos modos. Su gran preo-
cupación ha sido la de analizar los procesos históricos de génesis que han configurado 
al sujeto, procesos vinculados a las formas de saber que han imperado en Europa y 
que se erigen a su vez en formas de poder social, ya que los discursos científicos son 
los que legitiman y vehiculan desde determinadas instituciones la normalización de 
ciertas prácticas sociales y diseñan, en definitiva, la vida y la identidad del yo. Desde 
ahí, como decimos, su trabajo se puede leer simultáneamente como una teoría de la 
sociedad y como una “ontología del presente” (Sáez: 2003, 420 y ss.).  

Como el análisis foucaultiano pone de manifiesto, el saber que monopoliza e 
institucionaliza una verdad, dibuja y confiere con ello una identidad al sujeto. Las 
fuerzas de poder con él imbricadas lo someten y adiestran. Se establecen así discursos 
dentro de los cuales juegan sistemas de verdad en competencia. El poder se articula 
de este modo en forma de dispositivos, «un conjunto decididamente heterogéneo, que 
comprende discursos, instituciones, instalaciones arquitectónicas, decisiones regla-
mentarias, leyes, medidas administrativas, enunciados científicos, proposiciones fi-
losóficas, morales, filantrópicas; en resumen: los elementos del dispositivo 
pertenecen tanto a lo dicho como a lo no dicho» (Foucault: 1984, 127). Así se pone 
de relieve la capacidad de los discursos de verdad para fomentar y propiciar ciertas 
formas de individualidad, para producir nuevas subjetivaciones, en definitiva, para 
apresar, explotar y domesticar una productividad intrínseca de “vida”67. Los indivi-
duos son, desde esta concepción productiva del poder, un efecto del mismo, es decir, 
se encuentran en el punto de intersección de prácticas sociales, dispositivos de segu-
ridad y discursos de verdad que funcionan como verdadero “proceso de subjetiva-
ción” sustentado en una táctica de normalización de los comportamientos. 

A partir de sus cursos del año 1977 Foucault va configurando un nuevo “para-
digma” para comprender las relaciones de poder que emergen en la Modernidad. Es 
lo que se conoce como biopolítica, el conjunto de prácticas y formas de gobierno por 
las cuales la vida queda directamente entreverada con el poder o, dicho de otro modo, 

  
67 No hay que ver el poder, matiza Foucault, como algo «que somete a los individuos o los quiebra. 
En realidad, uno de los efectos primeros del poder es precisamente hacer que un cuerpo, que unos 
gestos, unos discursos, unos deseos, se identifiquen y constituyan como individuos. Vale decir que 
el individuo no es quien está enfrente del poder; es, creo, uno de sus efectos primeros. El individuo 
es un efecto del poder y, al mismo tiempo, en la medida misma en que lo es, es su relevo» (Foucault: 
2003a, 34 —cursivas nuestras). El poder en ese sentido es omnipresente, no tanto por constituir una 
malla inquebrantable y opresora, como por producirse a cada instante, en cada punto, una red de 
fuerzas diferenciales. 



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 301 

la racionalidad política propia de la Modernidad orientada a gestionar y controlar las 
condiciones de la vida humana en un sentido biológico (García López: 2016, 17). En 
La voluntad de saber (1976) el filósofo francés ya presentó la clave de ese nuevo 
marco y aclaraba que «durante milenios el hombre siguió siendo lo que era para Aris-
tóteles: un animal viviente y además capaz de una existencia política; el hombre mo-
derno es un animal en cuya política está puesta en entredicho su vida de ser viviente» 
(Foucault: 2009, 152). Este cambio en el criterio de lo que define la politicidad del 
ser humano trastoca la concepción jurídica y formalista del poder, que dejaba escapar 
su complejidad estratégica y su eficacia productiva. La política, como regulación de 
la vida del cuerpo social, llega a ser ese espacio de lucha por la definición de la natu-
raleza del ser humano y acaba jugando una función normativa que condiciona lo que 
se considera digno de vida y una función selectiva que excluye o incluye según el 
patrón de normalidad que con dicha definición se perfila. 

¿Qué es lo que ha cambiado en la forma de ejercer el poder? El antiguo derecho 
de soberanía a hacer morir y dejar vivir deja paso a un nuevo derecho que hace vivir 
y deja morir, y lo que interesa ya no es tanto la condena del cuerpo como el control, 
encauzamiento y disciplina del alma, esto es, la normalización del sujeto que no se 
ajusta a la ley —biológica, moral o jurídica (Foucault: 2009, 143 ss.). Puesto que el 
centro y objetivo de la acción política ya no es como en la Edad Media la guerra y la 
administración de penas, sino la salud del cuerpo social, se pasa de un modelo jurí-
dico negativo y represivo a un modelo técnico y productivo del poder, que se apoya 
en saberes médicos que objetivan, clasifican, diagnostican y discriminan todo lo anó-
malo y producen así efectos de subjetivación tanto en los individuos como en las 
poblaciones.  

Ésas son, entonces, las dos direcciones en las que se ejerce la biopolítica mo-
derna: «uno de los polos, al parecer el primero en formarse, fue centrado en el cuerpo 
como máquina: su adiestramiento, el aumento de sus aptitudes, la extorsión de sus 
fuerzas, el crecimiento paralelo de su utilidad y su docilidad, su integración en siste-
mas de control eficaces y económicos, todo ello quedó asegurado por procedimientos 
de poder característicos de las disciplinas: anatomopolítica del cuerpo humano. El 
segundo, formado algo más tarde […] se centró en el cuerpo-especie, en el cuerpo 
transido por la mecánica de lo viviente y que sirve de soporte a los procesos biológi-
cos: la proliferación, los nacimientos y la mortalidad, el nivel de salud, la duración 
de la vida y la longevidad […] todos esos problemas los toma a su cargo una serie de 
intervenciones y de controles reguladores: una biopolítica de la población» (Fou-
cault: 2009, 123 —cursivas nuestras)68. 

  
68 Si la escuela, la fábrica, el cuartel, el hospital son los espacios orientados a la disciplina del cuerpo 
individual, las herramientas para el control de la población son la estadística, la demografía y la 
geografía humana (Cruz Ortiz: 2017, 189). Por esa vía empiezan a predominar «funciones de inci-
tación, de reforzamiento, de control, de vigilancia, de aumento y organización de las fuerzas que 



302 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

Se comprende así, además, el nexo estructural entre ese biopoder y el despliegue 
del capitalismo: hacer de los cuerpos instrumentos eficaces de producción, ajustar los 
fenómenos poblacionales a los procesos económicos, aumento de la productividad 
vital en resumen, erigiéndose la economía en área principal de la acción de gobierno, 
que se extiende a todos los ámbitos (Bazzicalupo: 2016, 74 ss.): recursos naturales, 
extensión del comercio, administración de las ciudades, gestión de las condiciones 
laborales y de vida (salud, enfermedad, alimentación, consumo, etc.). La estatización 
de lo biológico característica de la biopolítica pasa, en suma, por esa visión economi-
cista del coste-beneficio que relega como patológicos a los cuerpos improductivos 
por ser factores de riesgo. 

En ese sentido, la gubernamentalidad liberal se instituye como marco general 
de la biopolítica, su condición de inteligibilidad (Sauquillo: 2017, 345 ss.). Jugando 
la baza de la demanda de menos gobierno, el liberalismo intenta asegurar las condi-
ciones sociales que favorezcan la concurrencia económica, creando ámbitos de liber-
tad para la iniciativa privada como vía para armonizar los intereses individuales y 
colectivos con las exigencias del mercado. Si bien es cierto que en las declaraciones 
liberales los derechos fundamentales funcionan como límite a la razón de Estado y 
que son una conquista, también hay que percatarse de hasta qué punto dichos dere-
chos, al estar enmarcados en políticas biológicas de sostenimiento de la población, se 
insertan así en una lógica de la dominación que los plantea como concesiones o pri-
vilegios supeditados al rendimiento e idoneidad productivos, aparecen como paliati-
vos e incentivos económicos de los que sólo se benefician los más aptos, quedando 
marginalizados los sectores menos rentables y competitivos de la sociedad (Foucault: 
2008b, 71 ss.).  

Aquí se sitúa la ambivalencia constitutiva del paradigma abierto por Foucault. 
Habría que estudiar lo que en la biopolítica une la vida a la muerte, la fina línea que 
la separa de la “tanatopolítica” (Bazzicalupo: 2016, 100 ss.). De lo dicho, se deduce 
que la proliferación de nuevos dispositivos de control potencialmente excluyentes es 
la forma en que el nuevo arte de gobernar se protege contra el desorden que esa mi-
nimización del carácter intervencionista del Estado genera (García López: 2016, 26 
ss.). «La nueva razón gubernamental —afirma Foucault— tiene necesidad de liber-
tad, el nuevo arte gubernamental consume libertad […] es decir que está obligado a 
producirla. Está obligado a producirla y a organizarla», se mueve «entre la produc-
ción de libertad y aquello que, al producirla, amenaza limitarla y destruirla» (2008b, 
72). El coste de la libertad así entendida es, en efecto, la seguridad, tensión que ca-
racteriza la «economía de poder propia del liberalismo […] Seguridad/libertad que 
debe garantizar que los individuos o la colectividad estén expuestos lo menos posible 
a los peligros» (2008b, 74). 

  
somete: un poder destinado a producir fuerzas, a hacerlas crecer y ordenarlas más que a obstaculi-
zarlas, doblegarlas o destruirlas» (Foucault: 2009, 144-145). 



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 303 

Es decir, la biopolítica de las poblaciones sobre la que se asienta el arte de go-
bierno liberal es hasta cierto punto compatible con la negación estatal de la existencia, 
y no en vano el liberalismo tiene como punto de partida la concepción del mercado 
como una competición entre ganadores y perdedores. El “derecho de vida y muerte” 
en la actualidad se ejerce a través de esos mecanismos de exclusión, a través del ra-
cismo inscrito en los mecanismos del Estado. Dicho de otra manera, el racismo de 
Estado es la reedición del derecho de vida y muerte en un mundo como el actual, 
dominado por el poder sobre la vida (Sauquillo: 2017, 327 ss., 503 ss.). Cuando, al 
asumir las premisas más burdas del darwinismo, el discurso político se amolda y ex-
presa en términos biológicos, los aspectos tanatológico y protector de la biopolítica 
se entrecruzan peligrosamente siguiendo, paradójicamente, una lógica económica. 

De hecho, analizando el dispositivo racista, Foucault mostró cómo las distintas 
técnicas biopolíticas de potenciamiento de la vida, centradas en la media y en lo “nor-
mal”, se acompañan de una regulación excluyente de las excepciones consideradas 
contaminantes, insanas, factores de riesgo que amenazan la estabilidad o la pureza de 
un grupo de vivientes: «el racismo permitirá establecer, entre mi vida y la muerte del 
otro, una relación que no es militar y guerrera de enfrentamiento, sino de tipo bioló-
gico […] La muerte de los otros significa el fortalecimiento biológico de uno mismo» 
(Foucault: 2003a, 219 y 221). 

En esta línea de pensamiento abierta por Foucault es justamente donde se inserta 
el trabajo de Agamben (Cruz Ortiz: 2017, 190 ss.), quien sitúa en la categoría de 
“campo”, y en la dinámica del estado de excepción que conlleva, la clave de la bio-
política moderna y su deriva tanatológica. 
 

21.2. La idea de biopoder según Agamben. Sus conceptos de nuda vida, disposi-
tivo, soberanía, estado de excepción-campo de concentración 

Debe partirse del presupuesto de base de que, como Foucault, Giorgio Agamben 
considera que las fijaciones abstractas mediante dispositivos son susceptibles de con-
trol por el poder. En ese sentido, el filósofo italiano amplía aún más el concepto fou-
caultiano de dispositivo, incluyendo dentro del mismo «todo aquello que tiene, de 
una manera u otra, la capacidad de capturar, orientar, determinar, interceptar, mode-
lar, controlar y asegurar los gestos, las conductas, las opiniones y los discursos de los 
seres vivos» (Agamben: 2015a). 

Igualmente, Agamben desarrolla su propia idea del biopoder, apoyándose para 
ello en un profundo análisis histórico-filológico (arqueológico, lo denomina) de la 
política de Occidente, cuyo núcleo a su juicio se halla en se halla en «una operación 
sobre la vida […] que consiste en dividir y capturar incluso mediante su exclusión, 
es decir, en incluir la vida en el sistema [fin aparente] mediante su exclusión [conse-
cuencia real]» (Agamben: 2013). 



304 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

En efecto, este autor considera que los orígenes del biopoder son muy anteriores 
a la Modernidad. Para él, «el lugar de lo político es siempre la vida, pero a través de 
una operación de división, exclusión, articulación, inclusión, etc.». De este modo, la 
política consiste siempre en la vida capturada bajo una cierta “modalidad”. Expresado 
desde otro punto de vista, cabe concluir que la vida, “que no es en sí misma política”, 
“va a ser politizada” y de este modo “se convertirá en el fundamento mismo del sis-
tema” (Agamben: 2013). 

Agamben sitúa el origen de esta operación (y, por tanto, de la biopolítica) en la 
Antigüedad grecorromana. Concretamente, alude a la distinción griega (en Platón y 
Aristóteles, por ejemplo) entre vida como zoé (la base de la vida, pero más que la 
vida meramente natural o médica) y vida como bíos (la vida política, en la polis). 
Para el filósofo italiano, se produce un paulatino proceso (acrecentado en la Moder-
nidad, en especial la ilustrada) en el que se despoja al individuo de su zoé y sólo se 
concibe como bíos. Pero lo que se produce aquí es una exclusión incluyente (idea con 
amplio desarrollo en Agamben).  

Para Agamben debe, pues, insistirse en el movimiento exclusión-inclusión: «la 
estructura originaria de la política occidental consiste en una ex-ceptio, en una exclu-
sión inclusiva de la vida humana en la forma de la nuda vida» (Agamben: 2017, 291). 
Esto es, si bien se excluye realmente la vida como vivir (zoé) de la vida como vida en 
la polis (bíos), sin embargo, se incluye digamos formalmente, de tal modo que se 
pretende desactivar así su potencial subversivo. De este modo, se genera una vida 
política diferenciada de una nuda vida: esta última es una mera vida que puede ser 
objeto de control total por parte de del poder o gobernación, que se convierte con la 
Modernidad en un biopoder (como ya indicaba Foucault). Ahora bien, la nuda vida, 
que es el “elemento político originario”, “no es de ningún modo la vida natural” (Aga-
mben: 2017, 291), sino que es un producto artificial fruto de la operación mencio-
nada: «es la vida en cuanto que ella ha sido dividida e incluida así en el sistema» 
(Agamben: 2013).  

De tal modo que, al separarla, la nuda vida cae dentro de la exceptio iuris. El ser 
que cae ahí está despojado de humanidad y el gobierno del mismo se hace mediante 
el bando extra-legal, que lo aparta hacia una zona fuera del ordenamiento jurídico. 
Aquí se intuye ya la figura del estado de excepción, muy vinculado al de campo (de 
concentración). Esa nuda vida ya puede ser arrebatada, dado que con esa separación 
bíos/zoé el ser humano se convierte en homo sacer (no es más ciudadano) y puede 
ser sacrificado sin atentar contra el derecho, porque ha sido sacado del mismo. En 
esta cuestión Agamben sigue a Foucault en lo que se refiere al paso del dejar vivir/ha-
cer morir del Antiguo Régimen a la modernidad biopolítica del hacer vivir/dejar mo-
rir.  

En efecto, es importante anotar que para Agamben esta estructura de la excep-
ción inclusiva definida para la nuda vida constituye una estrategia repetida «tanto en 
la tradición jurídico-política como en la ontología» «algo se divide, se excluye y se 



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 305 

lleva hasta el final y, precisamente por medio de esta exclusión, es incluido como 
archè y fundamento» (Agamben: 2017, 292). 

De este modo, Agamben vuelve a la operación de separación (la instauración de 
cesuras) en la vida, y a su control por parte de los dispositivos del biopoder, para 
internarse en el papel que, junto con la política, tiene el derecho al respecto. Como 
explica el filósofo italiano al hablar de la soberanía, «la excepción es una especie de 
la exclusión» que, sin embargo, no simplemente excluye. En efecto, «lo que está 
fuera queda […] incluido […] por la suspensión del orden jurídico, dejando, pues, 
que éste se retire de la excepción, que la abandone». De este modo, «no es la excep-
ción la que se sustrae a esta regla, sino que es la regla la que, suspendiéndose, da lugar 
a la excepción y sólo de este modo, se constituye como regla, manteniéndose en re-
lación con aquella». Agamben denomina «relación de excepción a esta forma ex-
trema de la relación que sólo incluye algo a través de su exclusión» (Agamben: 1998, 
30 y 31). 

A partir de aquí, este autor desarrolla su concepto de estado de excepción (y 
desde este, el de campo de concentración). A este respecto, considera que «si la ex-
cepción es el dispositivo original a través del cual el derecho se refiere a la vida y la 
incluye dentro de sí por medio de la propia suspensión, entonces» el estado de excep-
ción define «la relación que liga y al mismo tiempo abandona lo viviente en manos 
del derecho». Esto permite constatar el “significado inmediatamente político” de esa 
estructura (Agamben: 2004a, 24 y 26). 

A partir del análisis de la definición del soberano en Carl Schmitt como «aquel 
que decide sobre el estado de excepción», Agamben resalta que «precisamente en la 
medida en que la decisión [de decretar el estado de excepción] concierne aquí a la 
anulación misma de la norma […] el estado de excepción representa la inclusión y la 
captura de un espacio que no está ni afuera ni adentro (aquel que corresponde a la 
norma anulada y suspendida)» (Agamben: 2004a, 23 y 75). Esa posibilidad del so-
berano supone, para Schmitt, que «el soberano está fuera […] del orden jurídico nor-
malmente válido, y, sin embargo, pertenece […] a él, porque es responsable por la 
decisión acerca de si la constitución puede ser suspendida in toto” (Agamben: 2004a, 
75). Agamben llama la atención de este “estar-fuera y, sin embargo, pertenecer» 
(Agamben: 2004a, 75). 

En ese sentido, mediante la estructura del estado de excepción el poder atrapa la 
anarquía dentro de sí, y lo mismo hace el derecho respecto de la anomia. En efecto, 
«el poder funciona mediante la captura de la anarquía: el poder que tenemos enfrente 
sólo funciona porque ha recibido e incluido (siempre este proceso de exclusión in-
cluyente) la anarquía; lo mismo sucede con la anomia. Esto es evidente con el estado 
de excepción: el poder funciona siendo capaz de incluir, de capturar, la anomia. El 
estado de excepción es simplemente una ausencia de ley, pero una ausencia de ley 
que va a volverse interna al poder, a la ley. Es esto lo que es complicado. No podemos 
acceder [inmediatamente] a la anarquía, no podemos acceder a la anomia», porque 



306 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

han sido capturadas mediante su exclusión. Esto, como se verá, supone una dificultad 
constitutiva para la resistencia a los mismos, y por eso Agamben ensayará tácticas de 
resistencia indirecta o no-frontal69: primero hay que desactivar esa captura, hay que 
«desobrar, destituir la anarquía del poder» (Agamben: 2013 y 2017, 292). 

Avancemos un último paso en esta resbaladiza pendiente del biopoder y su cap-
tura de la vida (ergo, también de la anarquía, de la anomia, del pueblo). En el filósofo 
italiano, el concepto de estado de excepción está íntimamente vinculado con el de 
campo de concentración. En efecto, para este autor, «el campo es el espacio que se 
abre cuando el estado de excepción empieza a convertirse en la regla. En él, el estado 
de excepción—que era esencialmente una suspensión temporal del ordenamiento—
adquiere ahora una disposición espacial permanente que como tal permanece cons-
tantemente fuera del ordenamiento normal» (Agamben: 1995, 92). 

El campo es un «espacio de excepción: […] un pedazo de territorio que es 
puesto fuera del ordenamiento jurídico normal». Sin embargo, una vez más nos en-
contramos en Agamben con esa integración por la excepción: el campo no es “un 
espacio exterior”, sino que «lo que está excluido en él, según el significado etimoló-
gico del término excepción (ex-capere), capturado fuera, es incluido mediante su 
misma exclusión. Pero lo que ante todo es capturado de este modo en el ordenamiento 
es el estado de excepción mismo». Así el campo es «la estructura en la cual el estado 
de excepción—sobre cuya posible decisión se funda el poder soberano como de-
fiende Schmitt— es realizado de manera estable». Por eso en ellos rige el principio 
según el cual “todo es posible” (Agamben: 1995, 93). 

El campo es, pues, el espacio de excepción permanente que incluye y captura la 
vida, despojándola de su dignidad. Por esto, el campo es el paradigma mismo del 
espacio político en el punto en el que la política se convierte en biopolítica y el homo 
sacer se confunde virtualmente con el ciudadano (Agamben: 1995, 93 y 95). 

21.3. ¿Es posible resistir al biopoder? 
Parece que el biopoder en los enfoques de Foucault y Agamben es una trama 

densa inserta en el interior de todas las estructuras, con particularidades diferentes en 
ambos autores. Estas visiones mucho más complejas de la naturaleza y las dinámicas 
del poder suponen un auténtico desafío para la clásica cuestión de la posibilidad de 
resistir al mismo, que evidentemente requiere respuestas más elaboradas que en vi-
siones más unidimensionales. 

69 Es posible entender que Agamben «da orientaciones fundamentales para movimientos de una 
resistencia intersticial, que fluye en y contra la interioridad del mundo biopolítico y sus dispositi-
vos de producción de poder, por más asfixiantes que éstos se tornen» (Lazo Briones: 2017). 



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 307 

21.3.1. Foucault: “Donde hay poder, hay resistencia”. De las contraconduc-
tas al cuidado de sí 

Tras recorrer resumidamente el análisis foucaultiano de las relaciones de poder, 
cabría plantearse si a través del mismo éstas no acaban presentándose como un en-
granaje sin salida que todo lo absorbe, dado que toda forma de subjetivación parece 
responder a un esquema de sujeción sin escapatoria. Conviene detenerse ahora en la 
otra vertiente de la ambivalencia constitutiva de su enfoque para disipar estas dudas: 
si la biopolítica se refiere, principalmente, a los mecanismos de normalización de las 
conductas, igualmente se puede vincular a las “contraconductas” o, más allá, a formas 
de vida alternativa, de modo que no sólo habría que analizar la gestión sobre las vidas 
por parte del poder, sino que hay que rastrear una versión biopolítica afirmativa, una 
política de la vida vinculada a ciertas formas de resistencia.  

Efectivamente, si nunca se ejerce de forma unidireccional y jerárquica, es posi-
ble señalar, en y a través de ese espacio poliédrico que constituye el poder, la aporía 
del afuera, el pliegue de la subjetivación (Bazzicalupo: 2016, 94-95). Es decir, no se 
trata para él de pensar la libertad del sujeto como algo al margen o más allá de ese 
engranaje, sino más bien de pensar las polaridades, las brechas, los intersticios de ese 
juego multidireccional en el que se halla prendida la subjetividad, poniendo de ma-
nifiesto que esa red de fuerzas puede adoptar en ciertas formas de subjetivación un 
signo diferente al de la dominación.  

Puesto que los sujetos no son sin más elementos pasivos o activos de poder, sino 
actores reversibles, el panorama dibujado en su ontología nos permite entenderlo 
como una “situación estratégica compleja” (Foucault: 2009, 98) en la que los indivi-
duos «están siempre en situación de sufrirlo y también de ejercerlo. Nunca son el 
blanco inerte o consistente del poder, siempre son su relevo» (Foucault: 2003a, 34). 
El poder en el interior del dominado, aun no siendo extraño al dispositivo en el que 
se enmarca y lo orienta, puede ser plegado, reencauzado.  

En ese sentido, se entiende que nuestro autor subraye la bipolaridad estructural 
que caracteriza a ese espacio de juego o de lucha que conforma el poder: «donde hay 
poder hay resistencia, y no obstante (precisamente por esto), ésta nunca está en po-
sición de exterioridad respecto del poder. ¿Hay que decir que se está necesariamente 
‘en’ el poder, que no es posible ‘escapar’ de él, que no hay, en relación con él, exterior 
absoluto, puesto que se estaría inevitablemente sometido a la ley? […] Eso sería des-
conocer el carácter estrictamente relacional de las relaciones de poder. No pueden 
existir más que en función de una multiplicidad de puntos de resistencia: estos desem-
peñan, en las relaciones de poder, el papel de adversario, de blanco, de apoyo, de 
saliente en el que sujetarse» (Foucault: 2009, 100-101, cursivas nuestras). 

Si el poder produce efectos permanentes y atraviesa toda la sociedad ejercién-
dose de forma inmanente y multidireccional, hay que analizarlo como un constante 
estado de guerra. Esa visión conflictual de la política permite a Foucault señalar 
siempre “líneas de fuga” en las que se torsionan y alteran los efectos más persistentes 



308 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

de ese entramado cuasi-mecánico que constantemente afecta a todos y a todo (Sau-
quillo: 2017, 306 y ss.). Desde esa perspectiva, en efecto, el filósofo francés ha plan-
teado en ocasiones su trabajo como un intento arqueológico y genealógico de 
recuperación y liberación de ciertos saberes locales y fragmentarios que han sido so-
metidos o marginados por la autoridad de la ciencia y desde la imposición de un cierto 
relato histórico, y ha apelado con ello a la “insurrección de los saberes” (Foucault: 
2003a, 18) como alternativa y cuestionamiento de las relaciones de dominación.  

En otro momento y en consonancia con esa visión, Foucault ha querido igual-
mente ver en ciertas prácticas de disidencia, verdaderas “rebeliones de conducta” o 
“contra-conductas” (Laval y Dardot: 2013, 402 ss.). Las contra-conductas que nues-
tro autor analiza en la Edad Media —desde el ascetismo hasta la mística, pasando por 
la vida en comunidad—, así como las que sitúa en el s. XVIII y que tendrían su con-
tinuidad en los ss. XIX y XX —insumisión o deserción, francmasonería, visión es-
catológica y revolucionaria, protagonismo de la sociedad civil— tienen en común 
que, sin ser específicamente revueltas políticas, se producen dentro del engranaje de 
poder, como respuesta que problematiza la conducción de la vida de la población, ya 
fuera por parte del cristianismo premoderno o desde cierto entramado institucional 
(Foucault: 2008a, 220 ss. y 385 ss.).  

En definitiva, esas resistencias son calificadas “de conducta” porque responden 
al “poder como conducta”, esto es, hacen frente a los procedimientos instaurados 
para conducir a los demás, y en ese sentido, esas resistencias son ellas mismas “for-
mas de conducta”. Frente a la “inconducta” que remite al sentido pasivo de esa pala-
bra, la contra-conducta pretende, por un lado, escapar a la conducción de los otros, y 
por otro, articular la forma en que uno mismo se conduce respecto a los demás (Fou-
cault: 2008a, 217 ss.). Si la contra-conducta, como forma de resistencia y subjetiva-
ción que va más allá del sometimiento a ciertas prácticas de gubernamentalidad, 
implica una conducta hacia sí mismo y una conducta hacia los demás, parece evidente 
que el vínculo entre ética y política es indisoluble, aspecto éste que empieza a adquirir 
cierta relevancia en los últimos trabajos de Foucault (Laval y Dardot: 2013, 407). 

Para comprender cómo plantea Foucault la resistencia al poder como domina-
ción más allá de las contra-conductas y el calado ético de su propuesta, conviene tener 
presente cómo la concepción productiva del poder que va trazando en el estudio de 
la gubernamentalidad se va decantando hacia un análisis del “gobierno por la verdad” 
en sus cursos de principios de los 80 (Foucault: 2014, 96). Su pretensión es la de 
mostrar que “ningún poder va de suyo, ningún poder, sea cual fuere, es evidente e 
inevitable, y ningún poder, por consiguiente, merece ser aceptado de antemano”, de 
ahí que sea posible “preguntarse qué es lo que se deshace en el sujeto y en las rela-
ciones de conocimiento toda vez que no hay ningún poder que no se apoye en la 
contingencia y la fragilidad de la historia” (Foucault: 2014, 99), esto es, cabe rastrear 
ciertas fisuras en los “regímenes de verdad” (Foucault: 2014, 123 ss.) que siempre 
acompañan al poder, líneas de fuga que pueden ser recuperadas o inventadas.  



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 309 

La clave para ello es indagar cómo se construye y se transforma la subjetividad 
en relación con su propia verdad, mostrar el poder configurador de la verdad a través 
de la experiencia del sujeto, cómo éste queda obligado a decir quién es dentro de un 
engranaje de poder. La comparación entre las prácticas antiguas y cristianas de aná-
lisis de sí mismo permite a Foucault encontrar una brecha en el régimen de verdad 
occidental, que tiene como uno de sus ejes vertebradores esa obligación de decir la 
verdad sobre uno mismo (Sauquillo: 2017, 384 ss.). Frente a la obediencia cristiana 
encaminada a la humillación, Foucault sitúa el sentido liberador de la orientación 
filosófica del alma en la Antigüedad, encaminada al cultivo de la racionalidad que se 
requiere para ser autónomo (Foucault: 2014, 321 ss.).  

El interés foucaultiano por los estoicos como réplica o resistencia frente a los 
procesos de veredicción del cristianismo reaparece en otros trabajos de su última 
etapa, donde se abre paso, además, un alegato favor de una “estética de la existencia” 
y del “cuidado de uno mismo”. Enmarcada en la salida del platonismo, esta tradición 
del cuidado de sí elabora la soberanía como gobierno sobre uno mismo (egkrateía) y 
abre el campo de una percepción ética (Foucault: 2003b, 30 y ss.). Foucault aclara 
que «se trata de lo que cabría denominar una práctica ascética, dando a la palabra 
ascetismo un sentido muy general de un ejercicio de uno sobre sí mismo, mediante 
el cual intenta elaborarse, transformarse y acceder a cierto modo de ser» (Foucault: 
2012, 257). En la askésis estoica se trata de hacer del saber un proceso de transfor-
mación espiritual y moral, transformar el logos en ethos, desplegar un modo de vida 
que tiene como finalidad la salud y la autonomía antes que el gobierno político o la 
ascendencia sobre la voluntad de los otros. Privilegiando el saber práctico sobre el 
conocimiento teórico, en el estoicismo se trata de lograr la subjetivación de un dis-
curso verdadero, en lugar de acoplar la subjetividad a una ley o verdad exterior que 
cabe encontrar en el interior de uno mismo y a la que hay que dar expresión pública 
como muestra de lucidez y obediencia (Sauquillo: 2017: 427 ss.).  

La concepción estética de la existencia que propone Foucault pasa, entonces, 
por esa recuperación del modelo de cuidado, basado en el dominio de uno mismo a 
través del rigor y la austeridad, que permiten el trazado de una verdadera vida como 
práctica de la libertad70. Una visión de la “vida como obra de arte” que no conviene 
confundir con el egoísmo, pues el autogobierno al que va encaminada, si bien se basa 
en una cierta independencia de una verdad exterior y del poder de los otros, implica 
el desarrollo de relaciones desinteresadas y verdaderas con los demás. De ahí la de-
fensa de la amistad como elemento imprescindible para afrontar la vida o la puesta 

  
70 La incorporación de toda una serie de técnicas para la vida cotidiana permite desplegar un decir 
verdadero en acción: desde el replanteamiento de la enseñanza y de la relación discípulo-maestro, 
la meditación para el dominio de las pasiones, la concentración o la preparación para la muerte, 
hasta el ejercicio memorístico o la correspondencia como repaso de lo acaecido en la jornada y en 
la propia biografía, pasando por la dietética, la economía o lo erótico, todo eso comprende el trabajo 
sobre uno mismo como baluartes de la soberanía interna del sujeto respecto al exterior. 



310 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

en valor de la parresía como “coraje por la verdad” transmitido en un hablar y un 
escuchar francos necesarios para la vida social y política (Pérez Tapias, en prensa). 

El éthos de la libertad, el cuidado de sí es también una manera de ocuparse de 
los otros en la medida en que «hace capaz de ocupar, en la ciudad, en la comunidad 
o en las relaciones interindividuales, el lugar adecuado» (Foucault: 2012, 263). Si el
problema de la relación con los otros está presente a lo largo de todo el desarrollo del
cuidado de sí, se puede decir que éste promueve una práctica social transformada
(Foucault: 2003b, 36-37).

En tanto que “gobierno de uno mismo”, ese “arte de vivir” tiene, entonces, im-
plicaciones políticas, ya que constituye una vía estratégica de resistencia frente a los 
poderes dominantes, puede llegar a transformar el sentido de las relaciones de poder 
como dominación que no son definitivas y respecto a las que cabe, no sólo liberarse, 
sino articular una respuesta creativa desde la redefinición de uno mismo71. Se puede 
decir que el cuidado de sí es la piedra de toque entre ética y política, pues el gobierno 
de sí no se queda en contestación reactiva a las verdades establecidas y hegemónicas, 
sino que supone una verdadera “conversión del poder”72. 

21.3.2. Agamben: desobramiento y forma de vida como resistencia no-fron-
tal 

Para Agamben, puesto que «el homo sacer se encuentra en perenne contacto con 
el poder […] tiene que […] encontrar el modo de eludirlo o burlarlo» (Agamben: 
1998, 233). En efecto, «la estructura biopolítica del soberano está en todas partes en 
el mundo globalizado, en el que vivimos bajo el imperio de la ‘religión del capita-
lismo’». De este modo, puesto que «esta estructura está tan extendida que no podría-
mos designar un ‘afuera’», no es posible «una resistencia frontal ni exterior al sistema 
de la biopolítica» y sólo cabe resistir en los “intersticios” de este mediante «una ac-
ción oblicua para el homo sacer en la interioridad de su propio estado de banido» 
(Lazo Briones: 2017). 

71 En ese sentido, Foucault distingue y prefiere «insistir más en las prácticas de libertad que en los 
procesos de liberación, que […] tienen su lugar, pero no me parece que por sí mismos puedan 
definir todas las formas prácticas de libertad […] La liberación abre un campo para nuevas relacio-
nes de poder, que es cuestión de controlar mediante prácticas de libertad» (Foucault: 2012, 258 y 
260; Giraldo Díaz: 2006). 
72 «En efecto, se trata de una manera de controlar y limitar. Pues si bien es cierto que la esclavitud 
es el gran riesgo al que se opone la libertad griega, hay también otro peligro, que aparece a primera 
vista como lo inverso de la esclavitud: el abuso de poder. En el abuso de poder, uno desborda lo 
que es el legítimo ejercicio de su poder e impone a los otros su fantasía, sus apetitos y sus deseos. 
Así se encuentra la imagen del tirano […] Pero cabe apercibirse […] de que este hombre es, en 
realidad, esclavo de sus apetitos. Y el buen soberano es, precisamente, el que ejerce su poder como 
es debido, es decir, ejerciendo al mismo tiempo su poder sobre sí mismo. Y el poder sobre sí es el 
que va a regular el poder sobre los otros» (Foucault: 2012, 263-264). 



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 311 

Esa resistencia indirecta como forma de desactivar los dispositivos que propone 
Agamben, requiere “desobrar las obras” (Agamben: 2013). Este concepto está muy 
próximo a la idea de la potencia del no en Agamben. Para el filósofo italiano, la se-
paración tajante que muestra Aristóteles entre potencia y acto no es tal. En el acto se 
mantiene siempre la potencia (Agamben: 2017, 237). Al menos la potencia del no, 
del no hacer, del desobramiento o inoperancia (“inoperositá”) o del poder hacer (o 
no) otras cosas. Esto obedece a que, como ya apunta el Estagirita, el ser humano no 
tiene un «ergon propio, una obra propia, una meta propia, una vocación propia, una 
definición posible». Por tanto, «es un ser desobrado en este sentido». Esto se debe a 
que carece de «vocación biológica, social, religiosa o cualquier naturaleza que pueda 
definirlo esencialmente». De este modo, «se podría también decir [que es] un ser de 
potencia”. Esto es “justamente […] lo que permite definir por qué hay política» (Aga-
mben: 2013). 

Por tanto, el desobramiento o inoperancia «no es una suspensión de la actividad, 
sino una forma particular de actividad» (Agamben: 2013). Agamben toma como uno 
de los ejemplos “el problema de la fiesta”. En efecto, en la fiesta cabe advertir que la 
inoperancia no es una inactividad: en realidad, en la fiesta “se siguen haciendo cosas”, 
pero de modo tal que «las actividades humanas quedan sustraídas de su economía 
propia y, a través de esto, son abiertas a otro uso posible»73. Esto último es lo nuclear 
de la inoperancia o desobramiento: «no se limita a suspender una economía, una ac-
ción o una obra, sino que también hace otro uso de ellas». Además de en la fiesta, 
esto ocurre también, por ejemplo, en la danza, las máscaras, la poesía, o incluso el 
mismo lenguaje, como uso de la boca para una finalidad diferente de la primera de 
comer (Agamben: 2013). 

Ahora bien, en la inoperancia el uso diferente no supone la abolición de las 
obras: «consiste en desobrar las obras económicas, biológicas, religiosas o jurídicas 
sin simplemente abolirlas». Al respecto, Agamben se pregunta en última instancia, 
«qué podría ser un desobramiento de la ley», y responde: «la ley no es simplemente 
abolida, sino sustraída de su horrible economía [aquella mediante la que excluía la 
vida, capturándola], pudiéndose tal vez hacer otro uso de ella» (Agamben: 2013). 

A partir de las ideas de desobramiento (así como la de profanación) llega Aga-
mben a la cuestión de la potencia destituyente (Agamben: 2013). Esta es claramente 
una estrategia de resistencia indirecta o no-frontal. En efecto, el filósofo italiano ad-
vierte que «si ponemos en el centro de la política no ya la poiesis y la praxis, es decir, 
la producción y la acción, sino el uso y el desobramiento, entonces todo cambia en la 
estrategia política» (Agamben: 2013). Al respecto, sostiene la necesidad de «pensar 
un poder puramente destituyente, no un poder, sino justamente, […] una potencia 
puramente destituyente», pues sólo de esta forma será posible «tal vez […] romper 
la dialéctica entre poder constituyente y poder constituido que ha sido […] la tragedia 

  
73 Sobre la evolución del concepto de economía, vid. AGAMBEN: 2015a. 



312 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

de la Revolución». En efecto, la dinámica poder constituyente/constituido supone 
que el poder constituyente, tras destituir al destituido, se pone en su lugar (se consti-
tuye), de modo que se vuelve aún peor porque «se tiene una violencia que funda un 
nuevo derecho e inmediatamente después se traduce en una violencia que va a con-
servarlo» (Agamben: 2013).  

De este modo, se da la paradoja de que «el poder constituyente […] permanece 
inseparable del poder constituido con el que forma un sistema”: “este poder originario 
e ilimitado—que podría, como tal, amenazar la estabilidad del ordenamiento—acaba 
necesariamente […] confiscado y capturado en el poder constituido al que ha dado 
su origen”. Esto ocurre precisamente porque “el poder constituyente es lo que el po-
der constituido debe presuponer para darse un fundamento y legitimarse”, pero debe 
asegurarse que la potencia destituyente que contiene “no pueda dirigirse contra el 
poder o el orden jurídico como tal, sino sólo contra una determinada figura histórica» 
(Agamben: 2017, 294 y 295) 

Para Agamben, siguiendo a Walter Benjamin, es precisa una “violencia pura”, 
o “destitutiva” que deponga “el derecho, sin fundar un nuevo derecho”, «una violen-
cia que rompe su relación con el derecho. […] que no va a constituir derecho, no está 
dirigida a obtener y constituir un nuevo derecho» (Agamben: 2013). Algo muy difícil 
de realizar en la praxis, advierte el filósofo italiano, pero que coincide con la idea de 
la inoperancia o desobramiento en cuanto lo que se pretende es «la destitución de las 
obras del poder, no simplemente su abolición». No hay otra forma de romper con la 
operación de exclusión inclusiva de la vida mediante la que la biopolítica y el derecho 
capturan, sustraen, la posibilidad de no-poder (anarquía), de no-derecho (anomia), de 
no-ademia (pueblo). El intento de acceder a ellas es tan complicado porque no puede 
ser inmediato: «primero hay que desactivar, desobrar, destituir la anarquía del poder», 
es decir, neutralizar «la imagen que nos dejan enfrente la captura de la anarquía y la 
captura de la anomia» por parte del poder74 (Agamben: 2013). 

Por tanto, destituyente es «una potencia capaz de deponer siempre las relaciones 
ontológico-políticas para hacer aparecer entre sus elementos […] la ausencia de toda 
relación». Así, sucede cuando «una potencia destituyente exhibe la nulidad del 
vínculo» entre «nuda vida y poder soberano, anomia y nomos, poder constituyente y 
poder constituido». De este modo, “lo que se había dividido y capturado en la excep-
ción—la vida, la anomia, la potencia anárquica—aparece ahora en su potencia libre 
e intocada» (Agamben: 2013, 300). 

En la nuda vida, se separa la vida de la forma de vida: de este modo, la recupe-
ración de esta última es un elemento de resistencia desactivante del dispositivo de 
exclusión incluyente. El poder político se funda siempre, en última instancia, en esta 
separación. Igualmente, «el estado de excepción […] es aquel donde la nuda vida, 

  
74 Para Agamben, es por esa captura que al «pensar la anomia, tenemos esta cosa absurda: la falta 
de ley, el caos en que cada uno hace lo que quiere»; «pero esto es falso» (Agamben: 2013). 



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 313 

que, en la situación normal aparece unida a las múltiples formas de vida social, se 
pone explícitamente en entredicho en cuanto fundamento del poder político» (Aga-
mben: 2013, 234-235). 

Por tanto, «la operación de destitución del poder» sólo será posible «mediante 
una forma-de-vida». De este modo, subraya que «el problema no es el de una forma 
de acción que vamos a encontrar para destituir el poder»: «lo que va a destituir el 
poder no es una forma de acción sino únicamente una forma-de-vida. Es sólo me-
diante [la construcción de] una forma-de-vida como el poder destituyente puede afir-
marse; no mediante tal o cual actividad, tal o cual praxis» (Agamben: 2013). 

Agamben entiende el término forma-de-vida como «una vida que no puede se-
pararse de su forma», de tal modo que, es una vida «en la que nunca cabe aislar y 
mantener separada algo como una nuda vida» (Agamben: 2017, 233 y Agamben: 
2013). Y esto por cuanto es «una vida para la cual, en su modo de vida, está en juego 
la vida misma: una vida para la cual su vida misma está en juego en su manera de 
vivir» (Agamben: 2013). Esto «define una vida […] en la que cada uno de los modos, 
los actos y los procesos del vivir no son jamás hechos, sino siempre y ante todo po-
sibilidades de vida, […] potencia». Como consecuencia, «la potencia se convierte en 
una forma-de-vida» y «el dispositivo queda desconectado» por «la experiencia de la 
potencia» (Agamben: 2013, 304).  

Agamben insiste en que «lo que denominamos forma-de-vida no está definido 
por la relación con una praxis (energeia) o una obra (ergon), sino por una potencia 
(dynamis) y una inoperancia», lo que implica que «se da contemplación de una po-
tencia». En la contemplación, «la obra está desactivada y hecha inoperante, y de este 
modo se la ha devuelto a la posibilidad, está abierta a un nuevo posible uso» (Agam-
ben: 2013, 275).  

En efecto, Agamben habla de una vida humana que, al transformarse en forma-
de-vida (o viceversa), se sustrae por completo a ser capturada por el derecho (u otros 
dispositivos). A partir de ciertas cuestiones (ya apuntadas por el mismo Foucault al 
abordar las resistencias al poder pastoral) apunta hacia la transformación de la propia 
vida (y la vida propia) en resistencia, lo que es posible cuando la confusión inescin-
dible entre vida y forma-de-vida impide la separación y generación de la nuda vida y 
su captura por medio del dispositivo, en particular el del derecho asociado a la bio-
política. Un ejemplo que Agamben ofrece como intento de llegar a esta vida insepa-
rable de su forma es el proyecto de Francisco de Asís, que culminaría un proceso en 
el que se habría ido produciendo una inversión de la forma de vida monástica: de la 
centralidad de la regla (regula vitae), a la forma de vida (forma vitae) como regla 
hasta llegar, finalmente, a la vida como forma-de-vida—o viceversa— (Agamben: 
2014; Font Oporto: 2017).  

En ese sentido, la capacidad del derecho para modelar la subjetividad (algo que 
Foucault ya había señalado) y la forma de vida, que lo configura como dispositivo de 
la biopolítica, es resistida de manera no-frontal mediante una renuncia al derecho, 



314 Pablo Font Oporto y Pablo Pérez Espigares 

una abdicatio iuris que es consecuencia de (y a la vez es posibilitada por) esa identi-
ficación plena de la forma-de-vida con la vida. La forma-de-vida se convierte en una 
abdicatio iuris (Agamben: 2014). Hay aquí una especie de escape o huida (del dere-
cho) que podríamos intentar interpretar como algo vinculado con la idea de auto-
exilio en Agamben. 

En efecto, aclara el filósofo italiano que «no se trata de un retorno al ideal fran-
ciscano tal como existió, sino de usarlo de nuevas maneras». En ese sentido, lo des-
tacable del fenómeno del monaquismo sus protagonistas «no acudieron a la idea de 
reformar o corregir el Estado en el que vivían, es decir, de tomar el poder para trans-
formarlo», sino que «simplemente le dieron la espalda» (Agamben: 2015b). 

En este sentido, para el filósofo italiano «el modelo de la lucha que ha paralizado 
el imaginario político de la modernidad debería ser sustituido por un modelo de la 
salida» («esto también vale para la existencia individual»). Para Agamben, por el 
contrario, «el modelo fáustico de la lucha está íntimamente vinculado al modelo ca-
pitalista del incremento de la productividad». Por eso, lo que le interesó especial-
mente del «fenómeno de las órdenes monásticas fue el surgimiento de una forma de 
vida que implicaba una política de fuga y retirada». Y asociadamente, la creación de 
«una forma de vida que no esté fundada en la acción y la propiedad» (Agamben: 
2015b). Aquí el filósofo italiano enlaza íntimamente el uso diferente con la inopero-
sità, la potencia del no y, en definitiva, la potencia destituyente: la fuga o deserción 
es la única forma de evitar la generación incesante de nuevos poderes constituidos 
que sigan aplicando la violencia contra la vida capturada. 

Ya habíamos apuntado que esto podría vincularse con el concepto de auto-exilio 
voluntario. En efecto, en Agamben «el exilio no es […] una relación jurídico-política 
marginal, sino la figura que la vida humana adopta en el estado de excepción»: «la 
figura de la vida en su inmediata y originaria relación con el poder soberano» (Aga-
mben: 1996, 48). Esto le lleva a considerar la paradójica reivindicación del exilio 
voluntario por parte de la filosofía como «la condición política más auténtica» (Aga-
mben: 1996, 51). De este modo, el exilio sería “tal vez el único” concepto filosófico-
político que, «al romper la espesa trama de la tradición política todavía hoy domi-
nante, podría permitir replantear la política de occidente» (Agamben: 1996, 52; v. et. 
Soto Carrasco: 2010, 252 y 256-257). 
 

21.4. Conclusiones 
En el presente trabajo hemos abordado el carácter biopolítico del poder mo-

derno, así como la cuestión de si cabe resistir al mismo. 
En primer lugar, hemos intentado aclarar la forma en que Foucault diseña un 

nuevo paradigma para analizar las relaciones de poder. Su esfuerzo fue el de mostrar 
cómo la sociedad moderna se halla atravesada y conformada desde un poder norma-
lizador centrado en la administración de la vida que redefine el antiguo “derecho de 



Resistencia a la racionalidad instrumental moderna: la huida del biotecnopoder 315 

vida y muerte”. A partir de los siglos XVII y XVIII, se deja atrás un modelo represivo 
y se abre paso un poder productivo e individualizante que se ejerce en una doble 
vertiente: una disciplinaria que convierte el cuerpo en una máquina dócil e industriosa 
acoplada a los ritmos de trabajo y otra biopolítica orientada a regular biológicamente 
a las poblaciones y a ajustar el cuerpo social a las necesidades del capital.  

Igualmente, hemos querido señalar cómo en su propuesta del cuidado de sí se 
articulan ética y política abriendo cauces para otras formas de subjetivación. En ese 
sentido, hemos presentado cómo la estética de la existencia foucaultiana pretende ser 
una alternativa que, sin desarrollarse fuera de las relaciones de poder, en su desplie-
gue, en cambio, pone de manifiesto que ninguna forma de poder es necesaria y su-
pone una llamada al esfuerzo y la vigilancia permanentes para cultivarse éticamente 
de manera singular, resistiendo políticamente a las distintas formas de dominación. 
Otros autores en su estela han profundizado pero cada uno le ha dado un enfoque 
diferente. 

Entre ellos destaca Agamben, que hace relectura completa de las ideas foucaul-
tianas a través de un análisis genético-arquelógico que le lleva a remontarse a la An-
tigüedad grecorromana como fuente de la separación y consiguiente captura de la 
vida desnuda por los dispositivos del poder.  El filósofo italiano, a partir de su con-
cepción del poder como dinámica que, cual hidra de siete cabezas, se expande por 
doquier y captura incluso a sus antagónicos, fagocitándolos y empleándolos como 
autovigorizante, sostiene la necesidad de actuar desde una acción no frontal que es-
cape del eterno ciclo de violencia constituido-constituyente. Así, mediante el 
desobramiento y el uso diferente, esa resistencia puede neutralizar los dispositivos 
porque, al operar desde la potencia, se convierte en destituyente y se exilia para 
abrirse a otros usos que, convertidos en hábitos, se integran en una vida que es ya una 
forma-de-vida y que por tanto es inescindible de sí misma y muestra las cesuras exis-
tentes entre nuda vida y poder soberano, anomia y nomos, poder constituyente y po-
der constituido. 

En definitiva, cabe constar la dificultad de resistir a un poder muy sofisticado 
que de alguna manera incluso se puede llegar a alimentar de nuestra propia resisten-
cia. Sin embargo, conforme a los autores analizados, entendemos que es posible es-
capar de alguna manera a ese laberinto minotáurico a través de los pliegues o 
intersticios del poder mediante una resistencia encarnada en la propia vida (ya sea el 
cuidado de sí mismo o arte de vivir, ya sea la conversión de la propia vida en forma-
de-vida). En efecto, una vida hecha resistencia, un vivir resistencial es inaprehensible 
en todo caso por los dispositivos. No es fácil, pero la tarea queda ahí, como un desafío 
performativo vital permanente. 
 





22. Epílogo
Carmen Duce Díaz y Luis Javier Miguel González 

A principios del siglo XXI, en una pintada anónima en un túnel peatonal bajo 
las vías que separan el centro de una ciudad de provincias de uno de sus barrios más 
populares podía leerse: “El Estado del bienestar es un espejismo del capitalismo sal-
vaje”.  

En aquellos años, hace dos décadas, eran escasos, aunque existentes, los autores 
y grupos que alertaban sobre las graves crisis ambientales y sociales que amenazaban 
nuestro modo de vida. Unos años después, la crisis financiera originada por las hipo-
tecas y fondos buitre de la globalización capitalista hizo que conceptos como la deuda 
externa, la falta de regulación de los movimientos de capitales y los ajustes estructu-
rales fueran comprendidos por las sociedades del Norte global, al vivir en carne pro-
pia lo que los países empobrecidos del Sur habían sufrido en las décadas perdidas del 
desarrollo (especialmente los años 90 en América Latina).  

La segunda década de este siglo ha visto cómo se extendían las miradas críticas 
a este desarrollo insostenible, con propuestas prácticas como el Movimiento en Tran-
sición, el Decrecimiento o el Buen Vivir. Los Objetivos de Desarrollo Sostenible, 
aprobados por la Asamblea General de Naciones Unidas en 2015, si bien parten de 
una tremenda inconsistencia al pretender que la economía siga creciendo en un pla-
neta cuyos límites biofísicos han sido ampliamente rebasados, al menos plantean de 
forma explícita los retos de garantizar vidas dignas en un medioambiente seriamente 
amenazado. 

Este libro ve la luz justo después de la crisis global causada por el coronavirus, 
y las medidas extremas de confinamiento que los humanos que hoy poblamos el pla-
neta no hubiéramos sido capaces de imaginar solo unos meses atrás. Estos meses de 
excepcionalidad han puesto sobre la mesa cuestiones muy básicas en relación a las 



318 Carmen Duce Díaz y Luis Javier Miguel González 

prioridades que necesitamos atender para garantizar nuestra supervivencia. Cuestio-
nes que ya estaban siendo señaladas por buena parte de los autores del libro, como la 
necesidad de garantizar la soberanía alimentaria, colocar los cuidados, y la ética del 
cuidado, como valores centrales de la sociedad, así como repensar la estructura eco-
nómica de los territorios, para asegurar su viabilidad y sostenibilidad. El Estado del 
bienestar, tan denostado por el liberalismo más feroz, ha resurgido como necesidad 
imperiosa, para garantizar la atención sanitaria y social de la población.  

La obra se estructura en cuatro partes. Comienza con un análisis de lo que se ha 
dado en llamar la era del desarrollo. La cuestión de los múltiples adjetivos del término 
“desarrollo” se analiza en los siguientes capítulos de esta primera parte, aportando 
visiones críticas y complementarias. Cabe preguntarse si un concepto que necesita 
tantos atributos para ser comprendido nos resulta útil para construir algún tipo de 
alternativa. Y a esta cuestión también se responde en la obra. Jorge Gutiérrez Goiria 
e Ignacio Martínez Martínez diseccionan, en esta primera parte, los límites de la 
Ayuda Oficial al Desarrollo, los debates vinculados especialmente a la pobreza y la 
desigualdad, que siguen impidiendo el disfrute de una vida digna a millones de per-
sonas. Su análisis aporta también elementos críticos para comprender los retos de la 
Agenda 2030, y la necesidad de cuestionar los elementos más problemáticos del ac-
tual modelo de desarrollo.  

La situación de los derechos de las mujeres en el planeta, y su inclusión como 
prioridad en las metas de los Objetivos de Desarrollo Sostenible, es el centro de la 
contribución de María de la Paz Pando Ballesteros y Jorge Diego Sánchez. Como 
explican en su artículo, no solo hay que considerar las necesidades y reivindicaciones 
de las mujeres, sino también su aportación en la búsqueda de alternativas al modelo 
de desarrollo imperante.  

Los límites biofísicos del planeta atraviesan toda la obra, y era necesario anali-
zarlos en profundidad. Tarea que realiza Luis González Reyes en su capítulo. El con-
cepto de Tasa de Retorno Energético resulta clave para enfrentar los mitos de la 
ciencia y la tecnología como proveedoras de soluciones mágicas que nos permitan lo 
imposible: seguir creciendo en un mundo finito.  

La segunda parte del libro disecciona el concepto de postdesarrollo, o más bien 
sus discursos, y también algunas de las praxis asociadas a este término. El análisis de 
Yésica Álvarez Lugo sobre las teorías postdesarrollistas y su influencia en los debates 
en torno al Buen Vivir y el Decrecimiento abre las puertas de esta serie de cuatro 
capítulos. José Luis Fernández Casadevante y Nerea Morán Alonso nos presentan las 
trayectorias, evoluciones y retos de los movimientos de barrios y ciudades en Tran-
sición, y las propuestas que estos movimientos están tratando de poner en práctica. 
Ensayos y errores para ir caminando hacia un escenario en el que la reducción en el 
acceso a la energía no signifique la exclusión de gran parte de la sociedad. Bernardo 
Hernández-Umaña nos interroga sobre quién es, y quién debe ser, el sujeto del desa-
rrollo: ¿los seres humanos, los Estados, todos? Su contribución en el libro es una 



Epílogo 319 

mirada a la complejidad de la Comunidad de la Vida, y una propuesta para desenro-
llar esta complejidad. Para cerrar esta segunda parte, Joaquim Sempere Carreras nos 
introduce en la teoría y la práctica del Decrecimiento, completando su análisis con 
una inquietante reflexión sobre el miedo que generan las incertidumbres a las que las 
economías capitalistas nos condenan. Frente a ese miedo, que alimenta la xenofobia, 
el racismo y los neofascismos emergentes, el Estado del bienestar, con sus defectos, 
¿podrá servir como antídoto?  

En la tercera parte del libro los autores y autoras nos explican cómo estas teorías 
postdesarrollistas han tratado de encontrar acomodo institucional y constitucional en 
algunas partes del mundo, y las contradicciones que precisamente esta institucionali-
zación generan en la idea original de la buena vida, la vida buena, los buenos convi-
vires, o como lo queramos llamar. Para una mejor comprensión del análisis realizado, 
se ha decidido subdividir a su vez esta parte en otras tres: los ideales de la buena vida 
en Occidente, la concepción andina de la vida en harmonía, y un tercer subapartado 
que nos aporta luz sobre otras perspectivas de la vida buena en el Cono Sur.  

La trayectoria de los ideales de la buena vida en Occidente hunde sus raíces en 
las corrientes de pensamiento de la antigua Grecia. Fernando Longás Uranga nos 
ayuda a comprender el camino que, desde Aristóteles a Kant, pasando por Tocquevi-
lle, han seguido estos ideales y a preguntarnos qué significado debemos darles hoy a 
conceptos como la libertad, la autonomía y, esencialmente, la ética.  

A partir de esta reflexión sobre la ética y la buena vida, Jorge Alguacil González-
Aurioles nos lleva a los siglos XIX y XX en Europa, y los diferentes intentos de 
legislar, regular y constitucionalizar las cuestiones que nos ocupan: el frágil equilibrio 
entre libertad e igualdad, las tensiones entre Derecho y poder, y las dificultades para 
llevar a la práctica una articulación integral de la fórmula “Estado social y democrá-
tico de Derecho”.  

En el siguiente capítulo, Rafael Enrique Aguilera Portales examina el concepto 
de solidaridad como eje del Estado del bienestar, y profundiza en los ataques del 
neoconservadurismo y sus implicaciones para la equidad y la justicia social. Las su-
cesivas crisis vividas en estas últimas décadas, que han puesto en jaque los logros 
alcanzados durante el pasado siglo, han provocado la extensión de la precariedad y 
la vulnerabilidad de las mujeres en el mundo, encargadas de garantizar la provisión 
solidaria de recursos, cuando el Estado social quiebra. Esta expropiación del bienestar 
desde una perspectiva de género es desmenuzada por Jezabel Lucas-García y Siro 
Bayón-Calvo.  

Para terminar con estas reflexiones de la vida buena desde occidente, Cristina 
Pérez Rodríguez nos descompone el ideal de felicidad, subvertido en materia consu-
mible. El miedo, de nuevo, aparece como causa, y también como excusa, para la 
parálisis y la elusión de responsabilidades, que como sociedades adultas no nos de-
beríamos permitir. 



320 Carmen Duce Díaz y Luis Javier Miguel González 

La concreción política, pública y práctica de los términos buen vivir, sumak 
kawsay, y vivir bien, suma qamaña, en Ecuador y Bolivia, articula los siguientes ar-
tículos del libro. Gabriela Chiriboga Herrera nos introduce en la cuestión de la pluri-
nacionalidad, las reivindicaciones indígenas, y su dificultosa incorporación a las 
Cartas Magnas de ambos países.  

Seguimos profundizando en este accidentado camino hacia la constitucionaliza-
ción real del buen vivir/vivir bien, de la mano de Ana Patricia Cubillo Guevara y 
Antonio Luis Hidalgo Capitán, quienes nos detallan las resignificaciones del buen 
vivir, a partir del concepto original del sumak kawsay, y las desviaciones de dicho 
concepto, tanto en Ecuador, con en países cercanos.  

El feminismo latinoamericano y sus convergencias con el buen vivir/vivir bien 
es analizado por Paula D’Amico y Daniela Pessolano, poniendo el foco en los femi-
nismos andinos, comunitarios y populares que abordan las luchas conjuntas de la 
descolonización y la despatriarcalización.  

La extensión brutal de los límites del capitalismo, provoca que el extractivismo 
se configure como organizador prioritario del territorio. El sistema necesita más ma-
dera, más fósiles, más minerales para reverdecer su producción energética en el 
Norte. Incluir la Naturaleza como sujeto de derecho en la constitución no evita que 
las mineras sigan horadando el territorio. Ibeth Johana Molina Molina y Arnold Es-
teban Bonilla Reyes nos guían en este viaje a las entrañas abiertas de la Tierra, mos-
trando sus consecuencias más dolorosas, pero también las resistencias que se están 
organizando y que, a veces, consiguen frenar las agresiones.  

En el siguiente capítulo de este apartado, Rocío Pérez Gañán examina la con-
flictiva relación entre desarrollo, Estado y tutelaje en el buen vivir ecuatoriano y el 
vivir bien boliviano. De nuevo aparece la dificultad para mantener la esencia de las 
reivindicaciones una vez que se han alcanzado algunas pequeñas cotas de institucio-
nalidad. La integración, cooptación o absorción por parte del sistema de los elemen-
tos que pretenden revolucionarlo se manifiesta también en esta ocasión.  

Para cerrar esta parte, Lourdes Constanza Barrero Fletscher analiza los avances 
realizados en Bolivia y Ecuador para incorporar el buen vivir/vivir bien en la Educa-
ción Superior.  La Universidad del Siglo XXI está obligada a democratizar el cono-
cimiento, y mostrar otras maneras de concebir las realidades.  

Por último, y para cerrar esta tercera parte, más concreta, del libro, nos acerca-
mos a algunas otras perspectivas sobre las ideas de la vida buena en el Cono Sur.  

Elssy Yamile Moreno Pérez y Nancy Edelmira Castañeda Quitian abordan en 
su texto los retos de la interculturalidad en Argentina, Chile, Paraguay y Uruguay, 
países en los que la propia existencia de población indígena ha sido negada en la 
historia oficial, por lo que las dificultades que enfrentan para el reconocimiento de 
sus derechos son aún mayores que en otras zonas.  



Epílogo 321 

La última parte del libro nos lleva a teorizar sobre futuros posibles o imposibles, 
probables o improbables. José Luis Muñoz de Baena Simón nos desazona, con un 
análisis minucioso de la modernidad, la posmodernidad, y los vocablos en los que las 
resistencias identitarias se pierden, nos perdemos muchas veces, incapacitadas de sal-
tar del discurso a la acción solidaria y global. En este punto casi final del libro, vol-
vemos a leer con insistencia la necesidad de regresar a un discurso del límite, 
construir una filosofía del límite, frente a la dañina filosofía de la posibilidad, base de 
todas las reducciones.   

Cerramos, por el momento, nuestras reflexiones, con la contribución de Pablo 
Font Oporto y Pablo Pérez Espigares que nos lanzan el reto de enfrentar un poder 
muy sofisticado que llega incluso a alimentarse de nuestra propia resistencia.  

El planeta está en llamas, la desigualdad se exacerba, el tiempo se agota y los 
recursos también. El conocimiento para enfrentar los problemas existe, pero la tran-
sición a un nuevo paradigma de convivencia implica cuestionar los poderes estable-
cidos, confrontarlos, y arriesgarse a perderlo todo.  

He aquí el temor que puede paralizar y retrasar las acciones que urgentemente 
hay que tomar y para ello hemos pretendido aportar mediante esta obra algunos ele-
mentos para ampliar nuestro criterio, sin lo cual todo propósito de mejora resultará, a 
la postre, fútil. De ahí la importancia de anteponer una férrea crítica a la política de 
hechos consumados que nos sepulta bajo los escombros de un mundo que se nos 
desmorona, como así hemos querido ilustrar desde la portada a esta obra que aquí 
concluimos.  





 

 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografía 
 
 
ABENDROTH, W., “El Estado de Derecho democrático y social como proyecto polí-

tico”, en El Estado Social, Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1986. 

ACB (2009). Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia. La Paz: ACB. 

ACOSTA, A., (2013). El Buen Vivir. Sumak Kawsay, una oportunidad para imaginar 
otros mundos. Barcelona: Icaria-Antrazyt. 

____ (2012): El retorno del Estado. Primeros pasos postneoliberales, más no postcapita-
listas. La Tendencia, 13, 63-72. 

____ (2010): “El Buen Vivir en el camino post-desarrollo, una lectura desde la Constitu-
ción de Montecristi”, Friedrich Ebert Stiftung, Policy Paper, Nº 9. 

____ (2008): “El “buen vivir” para la construcción de alterativas”, Revista de la Casa de 
las Américas, 251: 3-9. 

ACOSTA, A. y MARTÍNEZ, E., Comp. (2009). El Buen Vivir. Una vía para el desarro-
llo. Quito: Ed. Abya –Yala. 

ACEMOGLU, D.; AUTOR, D.; DORN, D.; HANSON, G. H.; PRICE, B., (2014): “Re-
turn of the Solow Paradox?”. American Economic Review, DOI: 
10.1257/aer.104.5.394. 

AGAMBEN, G., (2017): El uso de los cuerpos. Homo sacer. IV, 2, Valencia: Pre-Textos. 

____ (2015a): “¿Qué es un dispositivo?”, conferencia en la Universidad Nacional de La 
Plata (Argentina), 12 de octubre de 2015. Disponible en http://mediosexpresivos-
campos.org/apuntes/me2/que-es-un-dispositivo.pdf. [consulta: 12-2-2019]. 

____ (2015b): “Europa debe colapsar”. Entrevista a Giorgio Agamben por Iris Radisch. 
Disponible en http://contemporaneafilosofia.blogspot.com/2015/10/europa-debe-
colapsar-entrevista-giorgio.htmlviernes, 16 de octubre de 2015 (consulta: 27-1-
2019). Original (“Europa muss kollabieren”) publicado en alemán en Die Zeit, 27 



324 Bibliiografía 

de agosto de 2015 (nº 35/2015) y disponible en http://www.zeit.de/2015/35/gior-
gio-agamben-philosoph-europa-oekonomie-kapitalismus-ausstieg (consulta: 27-
1-2019). 

____ (2014): Altísima pobreza: reglas monásticas y forma de vida (Homo sacer IV, 1), 
Valencia: Pre-Textos. 

____ (2013, inédito): “Hacia una teoría de la potencia destituyente”, intervención en el 
Seminario “Défaire l’Occident”, Millevaches, Francia. Disponible en http://repor-
tesp.mx/hacia-una-teoria-de-la-potencia-destituyente-giorgio-agamben (consulta: 
27-1-2019). Original (“Vers une théorie de la puissance destituante”) publicado en 
francés (texto y audio) en https://lundi.am/vers-une-theorie-de-la-puissance-desti-
tuante-Par-Giorgio-Agamben (consulta: 27-1-2019). 

____ (2004a): Estado de excepción. Homo sacer, II, I, Buenos Aires: Adriana Hidalgo 
Editora. 

____ (2004b): Entrevista a Giorgio Agamben por Flavia Costa. En AGAMBEN, Giorgio 
(2004): Estado de excepción. Homo sacer, II, I, Buenos Aires: Adriana Hidalgo 
Editora, 9-20. 

____ (1998): Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida I, Valencia: Pre-Textos. 

____ (1996): “Política del exilio”, Archipiélago: Cuadernos de crítica de la cultura, (26-
27), 41-52. 

____ (1995): “¿Qué es un campo?”, Sibila, (1), 91-96. Disponible en file:///C:/Us-
ers/pfont/Downloads/2167-6510-1-PB.pdf (consulta: 27-1-2019). 

AGUILERA PORTALES, R., (2011). Teoría de los Derechos Humanos. Lima: Griley. 

____ (2010). Ciudadanía y la participación política en el Estado Democrático de Dere-
cho. México: Porrúa. 

____ (2008). Teoría Política y Jurídica Contemporánea (Problemas actuales). México: 
Porrúa. 

AGUILÓ BONET, A., (2010), “Hacia una nueva filosofía de la Historia. Una revisión 
crítica de la idea de progreso a la luz de la epistemología del sur”, en Aposta. 
Revista de ciencias sociales, nº 47, octubre-diciembre, pp. 1ss. 

AGUINAGA, M., LANG, M.; MOKRANI, D; y SANTILLANA, A., (2011). Pensar 
desde el feminismo: Críticas y alternativas al desarrollo. En M. Lang y D. Mokrani 
(Comp.) Más allá del desarrollo, (p. 55-82) Quito: Fundación Rosa Luxem-
burgo/Abya Yala. 

ALBARENGA, P. (2017). Un país sin indios. En: El PAÍS. https://elpais.com/el-
pais/2017/10/13/planeta_futuro/1507902270_613238.html 

ALIANZA PAIS (2006). Plan de Gobierno de Alianza PAIS 2007-2011. Quito: Alianza 
PAIS. 

ALIANZA PAIS (2013). Programa de Gobierno de Alianza PAIS 2013-2017. Quito: 
Alianza PAIS. 



Bibliografía 325 

ALONSO BENITO, L., (2007): La crisis de la ciudadanía laboral. Barcelona: Anthro-
pos. 

ALTHUSSER, L., (1975). La revolución teórica de Marx. México: Siglo XXI. 

ARMENGOL, R., (2010). Felicidad y dolor: Una mirada ética. Barcelona: Ariel. 

AMORÓS, C., (1995): Diez palabras claves sobre mujer. Pamplona: Verbo Divino. 

____ (1987): “Espacio de los iguales, espacio de las idénticas. Notas sobre poder y prin-
cipio de individuación”, Arbor, 503-504: 113-128. 

AMORÓS, C., y DE MIGUEL, A., (2007): Teoría feminista: de la Ilustración a la glo-
balización. Vol. 1. De la Ilustración al segundo sexo. Madrid: Minerva Ediciones. 

ANCE (2008a). Acta nº. 107 [mimeo]. Montecristi, Ecuador: ANCE. 

____ (2008b). Constitución del Ecuador. Montecristi, Ecuador: ANCE. 

ANDERSON, M., Welfare (Hoover Institution, Stanford University, Stanford, Califor-
nia) Estados Unidos, 1978, Stanford University, pp. 39 

ANGUELOVSKII, S., CONNOLLY, J., MASIP, L., y PEARSALL, H., (2018) Assessing 
green gentrification in historically disenfranchised neighborhoods: a longitudinal 
and spatial analysis of Barcelona. Urban Geography, 39:3. 

ANN (2014). Constitución Política de la República de Nicaragua. Managua: ANN. 

ARENDT, H., (1998). La crisis de la república. Madrid: Taurus. 

____ (1997a). Filosofía y política. Bilbao: Besatari.  

____ (1997b). ¿Qué es la política? Barcelona: Paidós.  

____ (1996). Entre el Pasado y el Futuro. Ocho Ejercicios sobre la Reflexión Política. 
Barcelona: Península. 

____ (1991). La condición humana. Barcelona: Paidós. 

____ (1967). Sobre la revolución. Madrid: Revista de Occidente. 

ARISTÓTELES., (2009). Ética a Nicómaco. Madrid: Tecnos.  

ARTEAGA-CRUZ, E., (2017). ‘Buen Vivir (Sumak Kawsay)’, Saúde en Debate 41(14): 
907-19. 

ASAMBLEA NACIONAL CONSTITUYENTE., (2008). Constitución de la República 
del Ecuador. Quito: Registro Oficial 449, de 20de octubre de 2008. 

ASAMBLEA NACIONAL CONSTITUYENTE., (1998). Constitución Política de la 
República del Ecuador. Quito: Decreto Legislativo No. 000. RO/ 1 de 11 de 
Agosto de 1998. 

ASAMBLEA CONSTITUYENTE DE BOLIVIA., (2009). Constitución Política del 
Estado Plurinacional de Bolivia. La Paz: Gaceta Oficial. 9 de febrero de 2009. 



326 Bibliiografía 

ASTELARRA, J., Veinte años de políticas de igualdad. Madrid: Cátedra, 2005. 

ATTFIELD, R., (1995). Value, Obligation and Meta-Ethics. Amsterdam / Atlanta: Edi-
tions Rodopi. 

AYRES, R., y WARR, B., (2005): “Accounting for growth: the role of physical work”. 
Structural Change and Economic Dynamics, DOI: 10.1016/j.strueco.2003.10.003. 

BAIROCH, P., (1973): El Tercer Mundo en la encrucijada. Madrid: Alianza Editorial. 

BALBO, L., (1978): La doppia presenza, Inchiesta, 32(8), 3–11. 

BARBIERI, T., de, 1992, “Sobre la categoría género. Una introducción teórico-metodo-
lógica”. En Fin de Siglo: Género y cambio civilizatorio, Santiago de Chile: ISIS 
Internacional, 1990. 

BARJOLA, N., (2018): Microfísica sexista del poder. Barcelona: Virus. 

BARÓN, J., (1989). Miguel Servet: Su vida y su obra. Madrid: Austral. 

BAUDRILLAR, J., (2007). La sociedad de consumo. Sus mitos, sus estructuras. Madrid: 
S. XXI. 

BAZZICALUPO, L., (2016): Biopolítica. Un mapa conceptual, Santa Cruz de Tenerife: 
Melusina.  

BEAUVOIR, S., de (1969): El segundo sexo. Buenos Aires: Siglo Veinte. 

BECK, U., ¿Qué es la globalización?, Barcelona: Paidós, 1998. 

BECKER, R.; FORNET-BETANCOURT, A. y GÓMEZ-MÜLLER, 20 de enero de 
1984), en Gómez, Carlos (ed.), Doce textos fundamentales de la Ética del siglo 
XX, Madrid: Alianza.  

___ (2014): Del gobierno de los vivos, Buenos Aires, FCE. 

BENERÍA, L., (2004) Introducción. La mujer y el género en la economía: un panorama 
general. En L. Benería, Gender, Development and Globalization. Reproducido con 
permiso de Routledge/Taylor & Francis Books, Inc. Documento traducido del in-
glés por Verónica Torrecillas. 

BERNABÉ, D., (2018). La trampa de la diversidad. Cómo el neoliberalismo fragmentó 
la identidad de la clase trabajadora, Madrid: Akal. 

BERTELY, M., (2013). Debates conceptuales sobre educación multicultural e intercultu-
ral. En: M. Bertely Busquets, Dietz, G., y Díaz Tepepa, M.G (Coord.) Multicultu-
ralismo y educación, 2002-2011 (pp.41-79). México: ANUIES / COMIE. 

BHAGWATI, J., (2005): En defensa de la globalización. Barcelona: Debate. 

BISSIO, R., (2013): “La octava meta: un objetivo pendiente”. VV.AA., Las políticas glo-
bales importan. Octavo informe anual de la Plataforma 2015 y más. Madrid: Edi-
torial 2015 y más. 



Bibliografía 327 

BONILLA, D. (1999). La ciudadanía multicultural y la política del reconocimiento. 
Bogotá: Estudios Ocasionales- CIJUS. 

BONOLI, G., (2007): Time Matters: Postindustrialization, New Social Risks, and Wel-
fare State Adaptation in Advanced Industrial Democracies. Comparative Political 
Studies, 40(5), 495–520.  

BOSERUP, E., Woman’s Role in Economic Development. New York: St. Martins Press, 
1970. 

BOTTOMORE, T., (1998): Ciudadanía y clase social. Madrid: Alianza. 

BOYER, A., (2012): Biopolítica y filosofía feminista. Revista de Estudios Sociales, 43, 
131–138. 

BRAVO, F. D. (2016). Educación superior indígena y crianza curricular de vida para el 
fortalecimiento del tejido territorial. Estudio en las universidades indígenas 
Bolivianas Aymara “Tupak Katari”, Guaraní y de pueblos de tierras bajas y en 
territorio Mapuche (Chile). Recuperado el 20 de 06 de 2017, de PROEIB Andes: 
http://bvirtual.proeibandes.org/bvirtual/docs/tesis/proeib/Tesis%20Felipe%20Cu
rivil.pdf 

BRAH, A., Cartographies of Diaspora. Londres: Routledge, 1996. 

BROWNE, S., (1997): “The Rise and Fall of Development Aid”. World Institute for De-
velopment Economics Research Working Papers, nº 143. 

BURY, J. B., (2009). La idea del progreso. Madrid: Alianza. 

CALDWELL, B., y MONTES, L., (2015), “Friedrich Hayek y sus dos visitas a Chile”, 
Estudios públicos, nº. 137, pp. 87-132. 

CAMUS, A., (1968). El destierro de Helena (en Obras Completas II). Madrid: Aguilar.  

CARIA, S., y DOMÍNGUEZ, R., (2016). ‘Ecuador’s Buen Vivir. A New Ideology for 
Development’. Latin American Perspectives 43(1): 18-33. 

CARNEIRO, S., (s/f). Ennegrecer el feminismo. Recuperado el 23 de Junio de 2012, de 
http://negracubana.nireblog.com/post/2009/07/28/sueli-carneiro-ennegreceral-
feminismo. 

CARPINTERO, Ó. (2005): El metabolismo de la economía española. Recursos naturales 
y huella ecológica (1955-2000). Lanzarote: Fundación César Manrique. 

___ (2003): “Los costes ambientales del sector servicios y la nueva economía: entre la 
desmaterialización y el 'efecto rebote'”. Economía Industrial, nº 352. 

CARRASCO, C., (2009). Tiempos y trabajos desde la experiencia femenina. En Papeles 
de relaciones ecosociales y cambio global, 108, pp. 45-54. 

___ (2004): El cuidado: ¿coste o prioridad social? En Emakunde (Ed.), Congreso Inter-
nacional Sare 2003 “Cuidar cuesta: coste y beneficios del cuidado” (pp. 31–37). 
Vitoria-Gasteiz: Emakunde. 

http://bvirtual.proeibandes.org/bvirtual/docs/tesis/proeib/Tesis%20Felipe%20Curivil.pdf
http://bvirtual.proeibandes.org/bvirtual/docs/tesis/proeib/Tesis%20Felipe%20Curivil.pdf
http://negracubana.nireblog.com/post/2009/07/28/sueli-carneiro-ennegreceral-
http://negracubana.nireblog.com/post/2009/07/28/sueli-carneiro-ennegreceral-


328 Bibliiografía 

___ (2001): La sostenibilidad de la vida humana: ¿un asunto de mujeres? en Mientras 
Tanto, 82, 1-27. 

___ (1997): Mujeres y Estado del Bienestar: Un debate teórico. En Cristina CARRASCO 
et al. (Eds.), Mujeres, trabajos y políticas sociales: una aproximación al caso es-
pañol (pp. 17–48). Madrid: Instituto de la Mujer. 

CARRASCO BENGOA, C., DÍAZ CORRAL, C., MARCO LAFUENTE, I., ORTIZ 
MONERA, R., y SÁNCHEZ CID, M., (2014): Expolio y servidumbre: apuntes 
sobre la llamada deuda de cuidados, Revista de Economía Crítica, 18, 48–59. 

CARRASCO, C., BORDERÍAS, C., y TORNS, T., (2011): Introducción. El trabajo de 
cuidados: antecedentes históricos y debates actuales. En Cristina CARRASCO et 
al. (Eds.), El trabajo de cuidados: historia, teoría y políticas (pp. 13–96). Madrid: 
Catarata. 

CARRASQUER OTO, P., (2009): La doble presencia. El trabajo y el empleo femenino 
en las sociedades contemporáneas. Universidad Autónoma de Barcelona. 

CARRASQUER OTO, P., y TORNS MARTÍN, T., (2007): Cultura de la precariedad: 
conceptualización, pautas y dimensiones. Una aproximación desde la perspectiva 
de género, Sociedad y Utopía. Revista de Ciencias Sociales, 29, 139–156. 

CELIBERTI, L., (2010). Feminismo polifónicos, interculturales y dialógicos. El 'Buen 
Vivir' desde la mirada de las mujeres. Trabajo presentado en congreso internacio-
nal Las políticas de equidad de género en prospectiva: nuevos escenarios actores 
y articulaciones, Buenos Aires. 

CEPAL (1990): Transformación productiva con equidad. La tarea prioritaria del desa-
rrollo de América Latina y el Caribe en los noventa. Santiago de Chile: CEPAL. 

CHILE, G. d. (16 de abril de 2004). Centro de documentación mapuche. Recuperado el 
17 de junio de 2017, de http://www.mapuche.info/mapuint/newtreat040400.pdf 

CHOQUE, M., (2015). Educación Superior Indígena basada en saberes y conocimientos 
propios en Bolivia. En Mato, Daniel (2015). Educación Superior y pueblos Indí-
genas en América Latina. Contextos y Experiencias. Editorial de la Universidad 
Nacional de Tres de Febrero (Eduntref). (pp.52-58). Argentina. 

CHOQUEHUANCA, D., (2010). ‘El Buen Vivir / Suma Qamaña’. La Razón 03/02/2010. 

___ (08 de Febrero de 2010). 25 postulados para entender el “Vivir Bien”. (L. Razón, 
Entrevistador). 

CLEMENS, M., KENNY, Ch., y MOSS, T., (2007): “The trouble with the MDGs: con-
fronting expectations of aid and develop-ment success” en World Development, 
vol.35, nº 5, pp.735-751. 

CMMAD (Comisión Mundial para el Medio Ambiente y Desarrollo) (1992, primera edi-
ción: 1987): Nuestro futuro común. Madrid: Alianza. 

http://www.mapuche.info/mapuint/newtreat040400.pdf


Bibliografía 329 

COBO, R., (2007): Globalización y nuevas servidumbres de las mujeres. En Celia 
AMORÓS y Ana DE MIGUEL (Eds.), Teoría feminista: de la Ilustración a la 
globalización. Vol. 3. De los debates sobre el género al multiculturalismo (pp. 
265–300). Madrid: Minerva Ediciones. 

COMAS D’ARGEMIR, D., (2000): Mujeres, familia y Estado del Bienestar. En Teresa 
DEL VALLE MURGA (Ed.), Perspectivas feministas desde la antropología so-
cial (pp. 187–204). Barcelona: Ariel. 

CONAIE (2007). Propuesta de la CONAIE frente a la Asamblea Constituyente. 
Principios y lineamientos para la nueva constitución del Ecuador. Por un Estado 
Plurinacional, Unitario, Soberano, Incluyente, Equitativo y Laico. Quito. 

___ (1997). Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador. Obtenido de 
Proyecto político. 

___ (1994). Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador. Obtenido de 
Proyecto político de la CONAIE: https://es.scribd.com/doc/292576751/Proyecto-
politico-de-la-CONAIE-1994 

CONSEJO NACIONAL ELECTORAL. (2006). Sistema Estadístico Electoral. 
Recuperado el 2018, de 
https://app03.cne.gob.ec/EstadisticaCNE/Ambito/Resultados/Resultado_Electora
l.aspx 

CRISIPO DE SOLOS (2006). Testimonios y Fragmentos I y II. Madrid: Gredos. 

CRUCES, F., DÍAZ DE RADA, Á., et al. (2003): “¿Confianza, cosmética o sospecha? 
Una etnografía multisituada de las relaciones entre instituciones y usuarios en seis 
sistemas expertos en España”. Alteridades, 13(25): 77-90. 

CRUZ, C., de la (1999). Guía metodológica para integrar la perspectiva de género en 
proyectos y programas de desarrollo. Vitoria-Gasteiz: Emakunde-Instituto Vasco 
de la Mujer. 

CRUZ ORTIZ, M., (2017): “De la biopolítica a la psicopolítica en el pensamiento de 
Byung-Chul Han”, Athenea Digital, 17 (1), 187-203. 

CUBILLO-GUEVARA, A., e HIDALGO-CAPITÁN, A., (2015). ‘El sumak kawsay ge-
nuino como fenómeno social amazónico ecuatoriano’. Obets 10(2): 301-33. 

CUBILLO-GUEVARA, A., HIDALGO-CAPITÁN, A., y DOMÍNGUEZ-GÓMEZ, J., 
(2014). ‘El pensamiento sobre el buen vivir. Entre el indigenismo, el socialismo y 
el post-desarrollismo’. Reforma y Democracia 60: 27-58. 

CUBILLO-GUEVARA, A., HIDALGO-CAPITÁN, A., y GARCÍA-ÁLVAREZ, S., 
(2016). ‘El buen vivir como alternativa al desarrollo para América Latina’. Revista 
Iberoamericana de Estudios del Desarrollo 5(2): 30-57. 



330 Bibliiografía 

CURIEL, O., (2009, junio). Descolonizando el feminismo: una perspectiva desde Amé-
rica Latina y el Caribe. Trabajo presentado en el Primer Coloquio Latinoameri-
cano sobre Praxis y Pensamiento Feminista, Instituto de Género de la Universidad 
de Buenos Aires, Buenos Aires. 

CUVI, J., et al. (ed.) (2013). El correísmo al desnudo. Quito: Montecristi Vive. 

DALY, M., (2011): What Adult Worker Model? A Critical Look at Recent Social Policy 
Reform in Europe from a Gender and Family Perspective, Social politics, 18, 1-
23. 

DALY, M., y LEWIS, Jane (2011): El concepto de “social care” y el análisis de los Esta-
dos del Bienestar contemporáneos. En Cristina CARRASCO et al. (Eds.), El tra-
bajo de cuidados: historia, teoría y políticas (pp. 225–251). Madrid: Catarata. 

DAMONTE, G., (214) El modelo extractivo peruano: discursos, políticas y la reproduc-
ción de desigualdades sociales. En: GÖBEL, B. y ULLOA, A (Editoras) (2014). 
Extractivismo minero en Colombia y América Latina Bogotá: Universidad Nacio-
nal de Colombia, sede Bogotá 

DAS, V., y POOLE, D., (2004): Anthropology in the Margins of the State. Santa Fe: SAR 
Press. 

DÁVALOS, P., (2014). Alianza PAIS o la reinvención del poder. Bogotá: Desde Abajo. 

____ (2008a). ‘El Sumak Kawsay (Buen Vivir) y las cesuras del desarrollo’. Boletín ICCI 
110-111. 

____ (2008b). ‘Reflexiones sobre el Sumak Kawsay (el Buen Vivir) y las teorías del 
desarrollo’. Boletín ICCI 113. 

____ (2007). Modelos de desarrollo y régimen económico [mimeo]. Montecristi, Ecua-
dor: ANCE. 

DAZA, R., y PADILLA, A., (2014). Regulación de la Educación Superior en Bolivia. La 
Nueva Normativa Universidades, núm 62 octubre y diciembre, pp 19-41. Unión 
de Universidades de América latina y el Caribe Distrito Federal Organismo Inter-
nacional. 

DECLARACIÓN AMERICANA DE LOS DERECHOS DE LOS PUEBLOS 
INDÍGENAS, 2016. 

DECLARACIÓN UNIVERSAL DE LOS DERECHOS HUMANOS, 1948. 

DECRETO SUPREMO 29644; Bolivia, 2 de agosto de 2008.  

DE LA MAZA, F., (2012): “Etnografía de las prácticas sociales y negociaciones en la 
política indígena actual”. Revista Austral de Ciencias Sociales, 22: 85-100. 

DEL PINO, E., y RUBIO LARA, Mª J., (2016): Los Estados de Bienestar en la encruci-
jada. Políticas sociales en perspectiva comparada (2a edición). Madrid: Tecnos. 



Bibliografía 331 

DEL VALLE MURGA, T., (2004): Contenidos y significados de nuevas formas de cui-
dado. En Emakunde (Ed.), Congreso Internacional Sare 2003 “Cuidar cuesta: 
coste y beneficios del cuidado” (pp. 39–62). Vitoria-Gasteiz: Emakunde. 

DENNEHY, K., (2013): “For metals of the smartphone age, no Plan B”. news.yale.edu. 

DÍAZ, E., “Estado de Derecho y Sociedad Democrática”. Cuadernos para el diálogo. Ma-
drid. 

DIETERICH, H., (2002). El Socialismo del Siglo XXI. Bilbao: Baigorri. 

DIERCKXSENS, W. (2005). La transición hacia el postcapitalismo: el socialismo del 
siglo XXI. DEI. 

DÍEZ RODRÍGUEZ, Á., (2009): “Organizaciones no-gubernamentales: Las ONGs en el 
marco del nuevo orden mundial”. En REYES Román (dir.), Diccionario Crítico 
de Ciencias Sociales. Terminología Científico-Social, Tomo 1/2/3/4, Plaza y Val-
dés, Madrid, México D.F. Disponible en internet en: http://pendientede migra-
cion.ucm.es/info/eurotheo/diccionario/O/ongs.htm   

DIRECCIÓN GENERAL DE ESTADÍSTICA, ENCUESTAS Y CENSOS. GOBIERNO 
DE PARAGUAY. (2012) III Censo Nacional de Población y Viviendas para Pueblos In-
dígenas 2012.  

DOMÍNGUEZ, R., y CARIA, S., (2014): “La ideología del Buen Vivir: la metamorfosis 
de una «alternativa al desarrollo» en desarrollo de toda la vida”. Pre-textos para 
el debate, 2: 1-52. 

DONNE, J., (1987): Devotions upon emergent occasions. (A. Raspa, Ed.). New York: 
Oxford University Press. 

DUSSEL, E., (1994): 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la 
modernidad. Madrid: Nueva Utopía. 

DOYAL, L., y GOUGH, I., (1994): Teoría de las necesidades humanas. Barcelona: Ica-
ria. 

ECONOMIC AND SOCIAL COUNCIL (2018): Trends and progress in international de-
velopment cooperation. Report of the Secretary-General, E/2018/65. 

_____ (2016): Trends and progress in international development cooperation. Report of 
the Secretary-General, E/2016/65. 

EFE (2015). ‘Freddy Ehlers: El Buen vivir es sinónimo de felicidad’. El Universo, 
15/05/2015. 

ELSON, D., “La Igualdad de género y la Agenda 2030 para el Desarrollo Sostenible”. En 
PAJARÍN GARCÍA Marta; LEYRA FATOU, Begoña (eds.). “Economía, género 
y desarrollo: enfoques e iniciativas hacia la igualdad”. Cuadernos de Género. Ma-
drid: Instituto Complutense de Estudios Internacionales, 2016. 

ENRÍQUEZ SANCHEZ, J., y PANDO BALLESTEROS, M., (2017). Sostenibilidad y 
decrecimiento. Una crítica de la (sin) razón consumista. Madrid: UNED. 



332 Bibliiografía 

ENTREVISTA AL RECTOR DE UNIBOL GUARANÍ, Licenciado Gonzálo Maratua 
Pedraza realizada por Bernardo Hernández-Umaña (2018). Bolivia. 

EPICURO (2000). Sobre la felicidad. Madrid: Debate. 

EPICURO (1997). Sobre el placer y la felicidad, Santiago de Chile: Universitaria.  

EPICURO (1996). Obras completas. Madrid: Cátedra.  

EPICTETO (1993). Disertaciones por Arriano. Madrid: Gredos.  

ESCHENHAGEN, M. L. (2013). ¿El buen vivir en las universidades?: posibilidades y 
limitaciones teóricas. Integra Educativa. Páginas 89-105. 

ESCHENHAGEN, M., (2013). ¿El "Buen Vivir" en las universidades?: posibilidades y 
limitaciones teóricas. Revista Integra Educativa, 6(3). (pp. 89-105). 

ESCOBAR, A., (2012) Más allá del desarrollo: postdesarrollo y transiciones hacia el plu-
riverso. Revista de Antropología Social, 21, (23-62).  

_____ (2007). La invención del Tercer Mundo: Construcción y deconstrucción del desa-
rrollo. Caracas: Fundación editorial el perro y la rana.  

_____ (2004). Más allá del Tercer Mundo: Globalidad Imperial, colonialidad global y 
movimientos sociales anti-globalización. Nómadas (Col.), 20, (86-100). Universi-
dad Central de Colombia.  

_____ (2009). Una minga para el postdesarrollo. Revista América Latina en Movimiento, 
445, (26-30).  

_____ (1996). La invención del tercer mundo. Bogotá: Editorial Norma. 

ESPING-ANDERSEN, G., (2008): Modelos de sociedad, economía y políticas públicas: 
un nuevo contrato de género. Madrid: Instituto de Estudios Fiscales. 

_____ (2000): Fundamentos sociales de las economías post-industriales. Barcelona: 
Ariel. 

_____ (1990): Los tres mundos del Estado del Bienestar. Valencia: Edicions Alfons El 
Magnanim. 

ESPINO, A., (2011). Economía feminista: enfoques y propuestas.  En N. Sanchis (Comp.) 
Aportes al debate del desarrollo en América Latina. Una perspectiva feminista. 
Buenos Aires: Red de Género y Comercio.  

ESQUIVEL, V., (2011). La Economía del Cuidado: un recorrido conceptual. En N. 
Sanchis (Comp.) Aportes al debate del desarrollo en América Latina. Una 
perspectiva feminista. Buenos Aires: Red de Género y Comercio.  

ESTEBAN GALARZA, M., (2004): Cuidado y salud: costes en la salud de las mujeres y 
beneficios sociales. En Emakunde (Ed.), Congreso Internacional Sare 2003 “Cui-
dar cuesta: coste y beneficios del cuidado” (pp. 63–84). Vitoria-Gasteiz: 
Emakunde. 



Bibliografía 333 

ESTEVA, G., (2009) Más allá del Desarrollo: la buena vida. Revista América Latina en 
Movimiento, 445, (1-5).  

_____ (2000 [1992]): “Desarrollo”. En, VIOLA, Andreu (comp.). Antropología del Desa-
rrollo. Teorías y estudios etnográficos en América Latina. Buenos Aires: Paidós, 
pp. 67-102. 

ESTEVA, G., y PRAKASH, M. S., (1998). Grassroots Post-Modernism: Remaking the 
soil of cultures. Londres: Zed Books.  

EUROPEAN FOUNDATION FOR THE IMPROVEMENT OF LIVING AND 
WORKING CONDITIONS (2006): Employment in social care in Europe. Lux-
embourg: Office for Official Publications of the European Communities. 

FEDERICI, S., (2016): Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria (6a 
Edición). Madrid: Traficantes de sueños. 

FERNÁNDEZ BUEY, F, y RIECHMANN, J. (1994): Redes que dan libertad. Introduc-
ción a los nuevos movimientos sociales. Barcelona: Paidós. 

_____ (1996): Ni tribunos. Ideas y materiales para un programa ecosocialista. Madrid: 
Siglo XXI de España 

FERNÁNDEZ, B.; PARDO, L., y SALAMANCA, K., (2014). ‘El buen vivir en Ecuador. 
¿marketing político o proyecto en disputa?’. Íconos 48: 101-17. 

FERNÁNDEZ, V. (2003), “Los precedentes medievales del criticismo kantiano”. Revista 
de Filosofía, vol. 28, nº 2, pp. 305-323. 

FERNÁNDEZ CASADEVANTE, J., MORÁN, N; RAMOS, A., (2010): De cuartel mi-
litar a laboratorio de vida alternativa: el ecobarrio de Vauban en Friburgo. Pa-
peles. Revista de relaciones ecosociales y cambio global. Ed. Icaria. Nº 110. 

FERNÁNDEZ CASADEVANTE, J., MORÁN, N., (2015). Raíces en el asfalto. Presente, 
pasado y futuro de la agricultura urbana. Madrid: Libros en Acción. 

_____ (2012) Cultivar la resiliencia. Los aportes de la agricultura urbana a las ciudades 
en transición. Papeles de Relaciones Ecosociales y Cambio Global. pp. 131 - 143. 

FERNÁNDEZ CORDÓN, J., y TOBÍO SOLER, C., (2005): Conciliar las responsabili-
dades familiares y laborales: políticas y prácticas sociales. Madrid: Fundación 
Alternativas. 

FERNÁNDEZ DURÁN, R., y GONZÁLEZ REYES, L., (2014): En la espiral de la ener-
gía. Madrid: Libros en Acción y Baladre. 

FERNANDEZ-MIRANDA, A., (2003) “El Estado Social”. Revista Española de Derecho 
Constitucional. Madrid. Nº 69. Año 23. Sept/Dic. 2003. 

FERRAJOLI, L., “Derechos y garantías: La Ley del más débil”. Madrid. Ed. Trotta. 1999 

FERRERA, M., (1996): The “Southern Model” of Welfare in Social Europe, Journal of 
European Social Policy, 6(1), 17–37. 



334 Bibliiografía 

FONT OPORTO, P., (2017, inédito): Resistencias a las leyes del biopoder desde el estilo 
de vida. La pobreza voluntaria como camino alternativo altermoderno. Comuni-
cación presentada en II Congreso Internacional “Michel Foucault: decir filosófico, 
decir literario, decir político”, Granada, España. 

FOUCAULT, M., (2014): Del gobierno de los vivos, Buenos Aires, FCE. 

_____ (2012): “La ética del cuidado de sí como práctica de la libertad” (entrevista con H. 
Becker, R. Fornet-Betancourt, A. Gómez-Müller, 20 de enero de 1984), en Gómez, 
Carlos (ed.), Doce textos fundamentales de la Ética del siglo XX, Madrid: Alianza.  

_____ (2009): Historia de la sexualidad. La voluntad de saber, Madrid: Siglo XXI. 

_____ (2008a): Seguridad, territorio y población, Madrid: Akal. 

_____ (2008b): El nacimiento de la biopolítica, Madrid: Akal. 

_____ (2003a): Hay que defender la sociedad, Madrid: Akal. 

_____ (2003b): Historia de la sexualidad 3. La inquietud de sí, Buenos Aires: Siglo XXI. 

_____ (1984): “El juego de Michel Foucault”, en Saber y verdad, Madrid: La Piqueta. 

_____ (1979): Microfísica del Poder. Madrid: La Piqueta. 

_____ (1978): Historia de la sexualidad. 1. La voluntad del saber. Madrid: Siglo XXI. 

FRIEDMAN, M., y ROSE, Libertad de elegir, España, 2004, Biblioteca de los grandes 
pensadores. 

FUKUYAMA, F., (Compilador) (2006). La brecha entre América Latina y Estados Uni-
dos. Determinantes políticos e instituciones del desarrollo económico. Buenos Ai-
res: Fondo de Cultura Económica. 

GÁLVEZ MUÑOZ, L., y ROFRÍGUEZ MODROÑO, P., (2013): El empleo de las mu-
jeres en la España democrática y el impacto de la Gran recesión, Áreas. Revista 
Internacional de Ciencias Sociales, 32, 105–123. 

GARCÉS, F. (2013). Los indígenas y su Estado (pluri) nacional: una mirada al proceso 
constituyente boliviano. Cochabamba: JAINA. FHyCE. UMS / CLACSO. 

GARCÍA GUAL, C., (1996). Epicuro. Madrid: Alianza.  

GARCÍA LINERA, Á., (16 de Enero de 2012). De las transformaciones al Estado y del 
Estado a la sociedad productiva. (M. Toer, & F. Montero, Entrevistadores) 

_____ (2010a). La construcción del Estado. IEC. CONADU, 4-22. 

_____ (2010b). ‘El Socialismo Comunitario’. Revista de Análisis 5(3). 

GARCÍA LÓPEZ, D., (2016): “Estado de derecho, capitalismo y biopolítica” en Bazzi-
calupo, L., Biopolítica. Un mapa conceptual, Santa Cruz de Tenerife: Melusina. 



Bibliografía 335 

GARCÍA OLIVARES, A., J. BALLABRERA, E. GARCÍA LADONA y A. TURIEL 
(2012): “A global renewable mix with proven technologies and common materials”, 
en Energy Policy, nº 41. 

GARCÍA-OLIVARES, A., (2015): “Sustituibilidad de los combustibles fósiles”. 
crashoil.blogspot.com.es. 

GARCÍA-PELAYO, M., (1977) Las transformaciones del Estado contemporáneo, Ma-
drid, Alianza, 1977 

GARRIDO LUQUE, A., (2004): La distribución del trabajo generado por el cuidado de 
otras personas. En Emakunde (Ed.), Congreso Internacional Sare 2003 “Cuidar 
cuesta: coste y beneficios del cuidado” (pp. 85–101). Vitoria-Gasteiz: Emakunde. 

GIDDENS, A., (2002). Un mundo desbocado: Los efectos de la globalización en nuestras 
vidas. Madrid: Taurus, Santillana Ediciones Generales, S.L. 

_____ (1994): Consecuencias de la modernidad. Madrid: Alianza. 

GIRALDO DÍAZ, R., (2006): “Poder y resistencia en Michel Foucault” en Tabula Rasa, 
Bogotá, No. 4, 103-122. 

GONZÁLEZ, M., JURADO, T., y NALDINI, M., (2000): Gender Inequalities in Sout-
hern Europe. Women, work and welfare in the 1990s. London: Frank Cass Pub-
lishers. 

GONZÁLEZ CASANOVA, P., (2004). Las nuevas ciencias y las humanidades: De la 
Academia a la Política. Barcelona, España: Anthropos; Madrid, España: 
Universidad Complutense; México: UNAM, Instituto de Investigaciones Sociales. 

GONZÁLEZ REYES, L., (2017): “¿Qué implica una economía circular?”. 
eldiario.es/ultima-llamada. 

GOÑI-LEGAZ, S., OLLO-LÓPEZ, A., y BAYO-MORIONES, A. (2010): The Division 
of Household Labor in Spanish Dual Earner Couples: Testing Three Theories, Sex 
Roles, 63(7), 515–529.  

GOYA CASTROVERDE, Á., (2014). En el abismo del progreso: los retos del progreso. 
Madrid: Catarata.  

GRAY, J., (2006). Contra el progreso y otras ilusiones. Barcelona: Paidós. 

GROSSMANN M., y CREAMER E., (2017) Assessing diversity and inclusivity within 
the Transition movement: an urban case study. Journal Environmental Poli-
tics.Volume 26. 

GUDYNAS, E., (2015). Buen vivir. En: Decrecimiento. un vocabulario para una nueva 
era. Barcelona: Icaria. 

_____ (2011a). Desarrollo, derechos de la naturaleza y Buen Vivir después de 
Montecristi. En G. Weber (Ed.), Debates sobre cooperación y modelos de 
desarrollo. Perspectivas desde la sociedad civil en el Ecuador (p. 83-102). Quito: 



336 Bibliiografía 

Centro de Investigaciones CIUDAD y Observatorio de la Cooperación al 
Desarrollo.  

_____ (2011b). ‘El nuevo extractivismo progresista en América del Sur’. En: Alberto 
ACOSTA et al., Colonialismo del siglo XXI: negocios extractivos y defensa del 
territorio en América Latina. Barcelona: Icaria, pp. 75-92.  

_____ (2011c). Tensiones, contradicciones y oportunidades de la dimensión ambiental 
del Buen Vivir. En I. Farah y Vasapollo, L. (Coord.), Vivir bien: ¿Paradigma no 
capitalista? (p.231-246). La Paz: CIDES – UMSA y Plural.  

_____ (sf). Desarrollo, extractivismo y post-extracitvismo. En línea.  

_____ (2010). ‘La senda biocéntrica’. Tabula Rasa 13: 45-71. 

_____ (2009) El día después del Desarrollo. Revista América Latina en Movimiento, 445, 
(31-33).  

_____ (2004). Ecología, economía y ética del desarrollo sostenible. Montevideo: 
Coscoroba.  

GUDYNAS, E., y ACOSTA, A., (2011a): “El Buen Vivir más allá del desarrollo”, Re-
vista Qué Hacer, Nº 181: pp. 70-81. 

_____ (2011b). La renovación de la crítica al desarrollo y el Buen Vivir como alternativa. 
En Utopía y praxis latinoamericana, Maracaibo, 16 (53), 71-83. 

_____ (2008). ‘El buen vivir o la disolución de la idea del progreso’. En: Mariano ROJAS 
(ed.), La Medición del Progreso y del Bienestar. México, DF: Foro Consultivo 
Científico y Tecnológico, AC, pp. 103-10. 

GUERRERO, L., (2012). Minería, conflictos sociales y violación de los derechos huma-
nos en Colombia. Bogotá: CINEP. 

GUEVARA, C., (2019). Panorama de las personas defensoras de derechos humanos y 
líderes sociales en riesgo en Colombia 2018-2019. Berlín: Capaz. 

GUERRERO, A., (1998): “Ciudadanía, frontera étnica y compulsión binaria”. Iconos, 
Revista de Ciencias Sociales, 4: 112-122. 

______ (1997): “Poblaciones indígenas, ciudadanía y representación”. Nueva Sociedad, 
150: 98-105. 

______ (1994): “Una imagen Ventrílocua: El discurso liberal de la “desgraciada raza 
indígena” a fines del siglo XXI”. En: MURATORIO, Blanca. Imágenes e 
imagineros, representaciones de los indígenas ecuatorianos, siglos XIX y XX. 
Quito: FLACSO, pp.197-243. 

GUTIÉRREZ GUTIÉRREZ, I. (2017), Hermann Heller: compromiso, exilio y memoria, 
e-legal History Review, nº 25. 

______ (2005) Dignidad de la persona y derechos fundamentales, Madrid, Marcial Pons 



Bibliografía 337 

HAAS, W, et al. (2015): “How circular is the global economy?”, Journal of Industrial 
Ecology. Wiley Periodicals, Universidad de Yale [consultable en www.wileyonline-
library.com/journal/jie] 

HABERKERN, K., SCHMID, T., y SZYDLIK, M., (2015): Gender differences in inter-
generational care in European welfare states, Ageing & Society, 35(2), 298–320. 

HÄBERLE, P., (1998) Libertad, igualdad, fraternidad. 1789 como historia, actualidad y 
futuro del Estado constitucional, Madrid, Trotta, 1998, pág. 68. 

_____ (1993) "Derecho Constitucional común europeo", Revista de Estudios Políticos nº 
79, 1993, pág. 46. 

HABERMAS, J., (1986) Problemas de Legitimación en el Capitalismo Tardío. Amo-
rrortu Editores, Buenos Aires, 1986. 

_____ (1981) La reconstrucción del materialismo histórico, (trad. Jaime Nicolás Muñiz y 
Ramón García), Madrid, Taurus, 1981.  

HELLER, Á., (1998): La revolución de la vida cotidiana. Península: Barcelona. 

HELLER, H., (1985) Escritos políticos, Madrid, Alianza Editorial. 

HELLER, H., (1942), Teoría del Estado, México, Fondo de Cultura Económica.   

HERNÁNDEZ, S., (2016), “Los diversos sentidos de lo intercultural en las experiencias 
de Educación Superior en Ecuador” en Interculturalidad y educación desde el Sur. 
Contexto, experiencias y voces. (Coords. María Verónica Di Caudo. Daniel Lla-
nos Erazo. María Camila Ospina Alvarado). Quito. CLACSO. CINDE. Abya-
Yala, Universidad Politécnica Salesiana. 

HERNANDEZ CORROCHANO E., (2007) “Modernidad, modernización y familia. Las 
democracias patriarcales: el caso de Marruecos”. En MARTÍNEZ QUINTEIRO, 
Mª. Esther, et al., (Ed.). La igualdad como compromiso. Estudios de género en 
Homenaje a la profesora Ana Díaz Medina. Salamanca: Ediciones Universidad, 
2007. 

HERNÁNDEZ-UMAÑA, B., (2017). Desarrollo y Derecho al desarrollo. Desde el bio-
centrismo y el pensamiento complejo. Bogotá, Colombia, Ediciones USTA. 

HERNÁNDEZ ZUBIZARRETA, I., (1999) “Desigualdad de género en desarrollo”. En 
VILLOTA, Paloma. Globalización y género. Madrid: Síntesis, 1999. 

HERNES, H., (2003): El poder de las mujeres y el Estado del Bienestar. Madrid: Vindi-
cación Feminista. 

HIDALGO-CAPITÁN, A., (2011). ‘Economía Política del Desarrollo. La construcción 
retrospectiva de una especialidad académica’. Revista de Economía Mundial 28: 
279-320. 

_____ (2005). ‘El desarrollo socioeconómico de América Latina y el Caribe bajo el mo-
delo multiexportador’. Revista de Fomento Social 238: 313-328. 

http://www.wileyonline-library.com/journal/jie
http://www.wileyonline-library.com/journal/jie


338 Bibliiografía 

HIDALGO-CAPITÁN, A., y CUBILLO-GUEVARA, A., (2018). ‘Orto y ocaso del buen 
vivir en la planificación nacional del desarrollo en Ecuador (2007-2021)’. América 
Latina Hoy, 78. 

_____ (2014b): “Seis debates abiertos sobre el sumak kawsay”, Íconos. Revista de Cien-
cias Sociales, Nº 48, pp. 25-40. 

HIDALGO-CAPITÁN, A., GUILLÉN, A., y DÉLEG, N., (eds.) (2014a). Sumak Kawsay 
Yuyay. Antología del pensamiento indigenista ecuatoriano sobre el sumak kawsay. 
Huelva, España: CIM. 

HIMMELWIT, S., (2011): El descubrimiento del “trabajo no remunerado”: consecuen-
cias sociales y expansión del término “trabajo.” En Cristina CARRASCO et al. 
(Eds.), El trabajo de cuidados: historia, teoría y políticas (pp. 199–224). Madrid: 
Catarata. 

_____ (2004): La economía de la atención. En Emakunde (Ed.), Congreso Internacional 
Sare 2003 “Cuidar cuesta: coste y beneficios del cuidado” (pp. 109–117). Vitoria-
Gasteiz: Catarata. 

HONORABLE CONGRESO NACIONAL DE BOLIVIA. (2004). Ley Nro 2631 
reformatoria a la Constitución Política del Estado. La Paz. 

_____ (1994). Ley Nro 1585 reformatoria a la Constitución Política del Estado. Obtenido 
de https://www.lexivox.org/norms/BO-L-1585.html 

_____ (20 de Abril de 1994). Ley 1551. Obtenido de 
http://www.oas.org/juridico/spanish/blv_res16.pdf 

HOPKINS, R., (2008): The transition handbook. Green Books. Totnes. And Hopkins, R., 
Pinkerton T. (2009): Local Food. How to make it happen in your community. 
Transition Books. Green Books. Totnes. 

HORKHEIMER, M. y ADORNO, Th. (1994): Dialéctica de la Ilustración. Madrid: 
Trotta. 

HUANACUNI, F., (2010): Buen Vivir / Vivir Bien. Filosofía, políticas, estrategias y ex-
periencias regionales andinas (Lima, Editorial CAOI). 

HUEBNER, J. (2005): “A possible declining trend for worldwide innovation”. 
Technological Forecasting & Social Change, DOI: 
10.1016/j.techfore.2005.01.003. 

HUSSON, M., (2015): “Las coordenadas de la crisis que viene”. vientosur.info. 

IDDRI (2013) Une société post-croissance pour le XXIe siècle. Peut-on prospérer sans 
attendre le retour de la croissance? D. Demailly et al., en IDDRI Study nº 08/13, 
noviembre de 2013. 

INDÍGENAS, C. P. (2008). Informe de la Comisión Histórica y Nuevo Trato con los 
Pueblos Indígenas. Santiago de Chile: Corporación Nacional de Desarrollo 
Indígena. 



Bibliografía 339 

INSTITUTO NACIONAL DE ESTADÍSTICA (2011): Encuesta de empleo del tiempo. 

_____ (2001). Censo de Población y Vivienda. Recuperado el 07 de Marzo de 2019, de 
http://redatam.inec.gob.ec/cgibin/RpWebEngine.exe/PortalAction?&MODE=M
AIN&BASE=CPV2001&MAIN=WebServerMain.inl 

_____ (s.f.). Resultados Censo Nacional de Población y Vivienda. Obtenido de 
http://datos.ine.gob.bo/binbol/RpWebEngine.exe/Portal?BASE=CPV2001COM
&lang=ESP 

IZQUIERDO, M., (2004): Del sexismo y la mercantilización del cuidado a su socializa-
ción: hacia una política democrática del cuidado. En Emakunde (Ed.), Congreso 
Internacional Sare 2003 “Cuidar cuesta: coste y beneficios del cuidado” (pp. 
119–154). Vitoria-Gasteiz: Emakunde. 

JACKSON, D. Análisis económico de la pobreza, MacMillan-vicen-Vives, 1974. 

JÓNASDÓTTIR, A., (1993): El poder del amor. ¿Le importa el sexo a la democracia? 
Madrid: Cátedra. 

KANT, I., (1996). Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Barcelona: Ariel. 

KEYNES, J. (1936) Teoría general de la ocupación, interés y el dinero, Ed. Palgrave 
Macmillan, 1936. 

KLEIN, N., (2015) Esto lo cambia todo. El capitalismo contra el clima. Ed Paidós. 
Barcelona. 

KOTHARI, A et al (2019). Pluriverso: Un diccionario del postdesarrollo. Barcelona: 
Icaria Antrazyt.  

KOWII, A., (2009). ‘El Sumak Kawsay’. Aportes Andinos 28. 

KRISHNAMURTI, J., (1954). Un nuevo enfoque de la vida. (Charla transmitida por la 
“All-India Radio” de Madrás, el 16 de octubre de 1947). México: Editorial 
Krishnamurti. 

LAGARDE Y DE LOS RÍOS, M., (2011): Los cautiverios de las mujeres: madres, espo-
sas, monjas, putas, presas y locas. Madrid: Horas y horas. 

LAGARDE Y DE LOS RÍOS, Marcela (2004): Mujeres cuidadoras: entre la obligación 
y la satisfacción. En Emakunde (Ed.), Congreso Internacional Sare 2003 “Cuidar 
cuesta: coste y beneficios del cuidado” (pp. 155–160). Vitoria-Gasteiz: Ema-
kunde. 

LAMÁS, M., (1986) “La antropología feminista y la categoría género”. Revista Nueva 
Antología, Vol. VIII, nº. 30. 1986. SCOTT, Joan W. “El género: una categoría útil 
para el análisis histórico”. En AMELANG, James; NASH, Mary (eds.). Historia 
y género: Las mujeres en la Europa moderna y contemporánea. Valencia: Edicio-
nes Alfonso el Magnánin. 



340 Bibliiografía 

LANDER, E., (2011). EL lobo se viste de cordero. En Publicación Internacional de la 
Agencia Latinoamericana de Información-ALAI, El cuento de la economía verde. 
Recuperado el día 5 de marzo, de http://www.alainet.org/publica/468-9.phtml 

LANG, M., LÓPEZ, C., y SANTILLANA, A., (eds.) (2013). Alternativas al capita-
lismo/colonialismo del siglo XXI. Quito: Abya Yala. 

LANG, M., y MOKRANI, D., (eds.) (2011). Más allá del desarrollo. Quito: Abya Yala. 

LARRAIN, H. (1993). ¿Pueblo, etnia o nación? Hacia una clarificación antropológica de 
conceptos corporativos aplicables a las comunidades indígenas. Revista de 
Ciencias Sociales, (Cl) (2), pp. 28-53. 

LARRAÑAGA, M., JUBETO, Y., y DE LA CAL, Mª Luz., (2011): Tiempos de crisis, 
tiempos de desajustes, tiempos precarios, tiempos de mujeres, Investigaciones Fe-
ministas, 2, 95–111. 

LARREA, A. (2012). Modo de desarrollo, organización territorial y cambio 
constituyente en Ecuador. Quito: Senplades. 

LASALLE, Ferdinand (1984), ¿Qué es una Constitución?, Barcelona, Ariel. 

LATINOBARÓMETRO (2011): “Informe 2011” [en línea]. Disponible en: 
http://www.latinobarómetro.org. 

LATOUCHE, S. (2003), “Autodistruzione dell’umanesimo liberale”, en Critica 
marxista: analisi e contributi per ripensare la sinistra, nº 5. 

_____ (1997). Paradoxical Growth. En Majid Rahnema y Victoria Bawtree (Eds.) The 
Post-development Reader (pp. 135-142). Londres: Zed Books. 

LAVAL, Ch., (2004) La escuela no es una empresa. Barcelona: Ed. Paidós. 400 p. 

LAVAL, Ch., y DARDOT, P., (2013): La nueva razón del mundo. Ensayo sobre la so-
ciedad neoliberal, Barcelona: Gedisa. 

LAZO BRIONES, P., (2017): “La resistencia intersticial y la crítica de la biopolítica en 
Giorgio Agamben”, Reflexiones Marginales, (39). Disponible en http://reflexio-
nesmarginales.com/3.0/la-resistencia-intersticial-y-la-critica-de-la-biopolitica-en-
giorgio-agamben/ (consulta: 27-1-2019). 

LEFF, E., (2004). Saber ambiental. Sustentabilidad racionalidad, complejidad, poder. 
México: Siglo XXI. 

LEIBFRIED, S., (1993): Towards an European welfare state? On integrating poverty re-
gimes in the European Community. En Catherine JONES (Ed.), New perspectives 
on the welfare state in Europe (pp. 133–156). London: Routledge. 

LE MONDE (2014): “El capitalismo ha entrado en lógicas de destrucción”. Entrevista a 
Saskia Sassen [en línea]. Disponible en: http://www.sinpermiso.info/textos/el-
capitalismo-ha-entrado-en-lgicas-de-destruccin-entrevista. 

http://www.alainet.org/publica/468-9.phtml
http://www.latinobar%C3%B3metro.org/


Bibliografía 341 

LEÓN, M., (2012, abril). Redefiniciones económicas hacia el Buen Vivir: un acercamiento 
feminista. Trabajo presentado en Foro Internacional de AWID, Estambul, Turquía. 

_____ (2008). Después del desarrollo: el Buen Vivir y las perspectivas feministas para otro 
modelo en América Latina. En Umbrales, 1, (18), p. 35-44.  

_____ (2006, octubre). Algunos Desafíos para la Economía Feminista en América Latina. 
Trabajo presentado en el III Congreso Universitario de las Mujeres, San José, Costa 
Rica. 

_____ (1996), “Mujer, género y desarrollo: concepciones, instituciones y debates en 
América Latina. Estudios básicos de derechos humanos IV. Instituto 
Interamericano de Derechos Humanos, San José, 1996. 

LEÓN, M., y MIGLIAVACCA, M., (2013): Italy and Spain: Still the Case of Familistic 
Welfare Models? Population Review, 52, 25-42. 

LEÓN, M., y SALIDO, O., (2016): Las políticas de protección a las familias en perspec-
tiva comparada: Divergencias nacionales frente a desafíos compartidos. En Eloísa 
DEL PINO y Mª Josefa RUBIO LARA (Eds.), Los Estados de Bienestar en la 
encrucijada. Políticas sociales en perspectiva comparada (pp. 370–388). Madrid: 
Tecnos. 

LE-QUANG, M., y VERCOUTERE, T., (2013). Ecosocialismo y Buen Vivir. Quito: 
IAEN. 

LEY 70 de Educación Avelino Siñani – Elizardo Pérez. Bolivia, 2010. 

LEY INDÍGENA 19.253 de 1993. Establece Normas Sobre Protección, Fomento y Desa-
rrollo de los Indígenas, y Crea la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena. 
Ministerio de Desarrollo Social. Santiago de Chile. 

LEY ORGÁNICA DE EDUCACIÓN SUPERIOR (LOES), 2010. 

LEY ORGÁNICA DE EDUCACIÓN SUPERIOR INTERCULTURAL (LOEI), 2011. 

LILLA, M., (2018). El regreso liberal. Más allá de la política de la identidad. Barcelona: 
Debate. 

LLANO, A., (1988) La nueva sustentabilidad, Espasa-Calpe, Madrid, 1988. 

LLANOS, M., (2009): Epistemología de las Ciencias Sociales. Lima: UNMSM. 

LLEDÓ, E., (1995) El epicureísmo. Una sabiduría del cuerpo, del gozo y de la amistad, 
Ed. Taurus, Madrid, 1995. 

LÓPEZ PINA, A., (1991), “Introducción. Derechos fundamentales, Estado y sociedad” 
LÓPEZ PINA, A (ed.), La garantía constitucional de los derechos fundamentales. 
Alemania, España, Francia e Italia, Madrid: Cívitas. 

LIPOVETSKY, G., (2007). La felicidad paradójica: Ensayo sobre la sociedad de hiper-
consumo. Barcelona: Anagrama. 



342 Bibliiografía 

LUCAS-GARCÍA, J., y BAYÓN-CALVO, S., (2017): Evolución del Estado del Bienes-
tar desde una perspectiva de género. ¿Genealogía de una expropiación?, El Futuro 
Del Pasado, 8, 147–195. 

LUCAS, J., (2013): La expropiación del bienestar. Análisis del sesgo de género en el 
sistema público de provisión pública de Servicios Sociales. Universidad del País 
Vasco/ Euskal Herriko Unibertsitatea. 

LUCAS VERDÚ, P., (1955): Estado liberal de Derecho y Estado social de Derecho, 
Salamanca, Acta Salmanticensia, 1955 

LUHMANN, N., (1979): “Trust: A Mechanism for the Reduction of Social Complexity”. 
En, LUHMAN, Niklas. Trust and Power. Nueva York: John Wiley & Sons, pp.1-
103. 

LUNA, D., (2015). Educación Bolivia Online. Centro de Capacitación de Maestros. Re-
cuperado de http://educacionbolivia.com/curriculo-base/ 

MACAS, Luis (2010). ‘Sumak Kawsay. La vida en plenitud’. América Latina en Movi-
miento 452: 14-6. 

MAESTRO BUELGA, G. (2001), “Globalización y Constitución débil”, Teoría y Reali-
dad Constitucional nº 7. 

MAGNAGHI, A. (2012): El proyecto local. Hacia una conciencia de lugar. Ed 
Universitat Politecnica de Catalunya. Barcelona. 

MÁIZ, R. (2007). Indianismo y nacionalismo en Bolivia: estructura de oportunidad 
política, movilización y discurso. Revista Sociedad Argentina de Análisis Político- 
SAAP, Vol. 3, Nro. 1, agosto 2007, pp. 11-54. 

MALDONADO, L., (2010). “El Sumak Kawsay / Buen Vivir / Vivir Bien”. En: Antonio 
Luis HIDALGO-CAPITÁN, Alejandro GUILLÉN y Nancy DÉLEG (eds.). Su-
mak Kawsay Yuyay. Antología del pensamiento indigenista ecuatoriano sobre el 
sumak kawsay. Huelva, España: CIM, 2014, pp. 193-210. 

MAMANI, F. H. (2010). Buen Vivir/Vivir bien. Filosofía, políticas, estrategias y 
experiencias regionales andinas. Lima: Coordinadora Andina de Organizaciones 
Indígenas CAOI. 

MANÇANO, B., (2008). Sobre la tipología de los territorios. São Paulo: Universidade 
Estadual Paulista UNESP. 

MANOSALVAS, M., (2014). ‘Buen vivir o sumak kawsay’. Íconos 49: 101-21. 

MAQUIEIRA, V., (2006) Mujeres, globalización y Derechos Humanos. Madrid: Cáte-
dra, 2006. 

MARAVALL, J., (1986). Antiguos y modernos: la idea de progreso en el desarrollo ini-
cial de una sociedad. Madrid: Sociedad de estudios y publicaciones. 

MARIMÁN, J. (2015) Nueva constitución para Chile y Pueblos Indígenas. El imperativo 
moral y legal de consultar y los derechos políticos-territoriales a considerar. En: 

http://educacionbolivia.com/curriculo-base/


Bibliografía 343 

Seminario ¿La hora de los derechos? Nueva Constitución y autodeterminación de 
los pueblos indígenas en Chile Facultad de Derecho de la Universidad de Chile 
Programa de Antropología Jurídica. http://www.uchileindigena.cl/nueva-constitu-
cion-para-chile-y-pueblos-indigenas/ 

MARINA, J., y VÁLGOMA, M de (2000). La lucha por la dignidad. Teoría de la felici-
dad política. Barcelona: Anagrama. 

MARSHALL, Th., (1950): Citizenship and social class. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press. 

MARTÍ I PUIG, S., (2008): “Las razones de presencia y éxito de los partidos étnicos en 
América Latina. Los casos de Bolivia, Ecuador, Guatemala, México, Nicaragua y 
Perú (1990-2008)”. Revista Mexicana de Sociología, 4: 675-724. 

MARTÍ I PUIG, S., y BASTIDAS C., (2012): ¿Ha cambiado la protesta? La coyuntura 
actual de movilizaciones en Bolivia y Ecuador. Íconos, Revista de Ciencias 
Sociales, 44: 19-33. 

MARTÍNEZ, Á., (2018) “La violencia de género lastra el progreso de India”. El País, 21-
08-2018 
<https://elpais.com/internacional/2018/08/21/actualidad/1534861222_572011.ht
ml?rel=str_articulo#1535619963640> [última consulta 21-08-2018] 

_____ (s.f) “Andar 3.800 kilómetros por la independencia (de la mujer) en India”. El País, 
30-08-208 
<https://elpais.com/elpais/2018/08/06/planeta_futuro/1533551211_912842.html
>  [última consulta 25-08-2018]. 

_____ (s.f) “India, el país del mundo más peligroso para la mujer”. El País, 26-06-2018 
<https://elpais.com/internacional/2018/06/26/actualidad/1530028225_836118.ht
ml?rel=str_articulo#1535621682399> [última consulta 20-08-2018].  

MARTÍNEZ-OSÉS, P., y MARTÍNEZ, I., (2015): “La Agenda 2030: ¿cambiar el mundo 
sin cambiar la distribución del poder?” Lan Harremanak. Revista de Relaciones 
Laborales, 33, 73-102. 

MASON, P., (2016). Postcapitalism: A Guide to Our Future. Londres: Macmillan. 

MATO, D., (2016). Educación Superior y Pueblos Indígenas en América Latina: Del 
“Diálogo de Saberes” a la construcción de “modalidades sostenibles de Colabora-
ción Intercultural”. Revista del Cisen Tramas/Maepova, 4 (2), p.74. 

_____ (2009). Instituciones Interculturales de Educación Superior en América Latina. 
Venezuela: IESALC-UNESCO. 

_____ (2008). Diversidad Cultural e Interculturalidad en la Educación Superior. 
Experiencias en América Latina. Caracas: IESALC-UNESCO. 

MAX-NEEF, M., (2006). Desarrollo a escala humana. Barcelona, España: Icaria. 

MAYORGA, F., & RODRÍGUEZ, B. (2010). Nacionalismo e Indigenismo en el gobierno 
del MAS. Temas y debates, 97- 122. 

https://elpais.com/internacional/2018/08/21/actualidad/1534861222_572011.html?rel=str_articulo#1535619963640
https://elpais.com/internacional/2018/08/21/actualidad/1534861222_572011.html?rel=str_articulo#1535619963640
https://elpais.com/elpais/2018/08/06/planeta_futuro/1533551211_912842.html
https://elpais.com/elpais/2018/08/06/planeta_futuro/1533551211_912842.html
https://elpais.com/internacional/2018/06/26/actualidad/1530028225_836118.html?rel=str_articulo#1535621682399
https://elpais.com/internacional/2018/06/26/actualidad/1530028225_836118.html?rel=str_articulo#1535621682399


344 Bibliiografía 

MEADOWS, D. H.; MEADOWS, D. L.; RANDERS, J.; BEHRENS, W. W. (1972): Los 
límites del crecimiento. México: Fondo de Cultura Económica. 

MEDINA, R. (2013). Educación Superior Intercultural: en busca de la universidad inter-
cultural. En: Nodos y Nudos. Volumen 4 Nº 34 enero – junio. (Pág. 61-76). 

MEDINA, W., (2014). La metamorfosis del trabajo en la gran minería de oro en Colombia 
y su funcionalidad con la reproducción del capital en contexto de reprimarización 
económica (2006-2014). Bogotá: Universidad Nacional de Colombia. 

MELLOR, M., (2011): Plantando cara al nuevo (des)orden mundial: socialismo verde 
feminista. En Cristina CARRASCO et al. (Eds.), El trabajo de cuidados: historia, 
teoría y políticas (pp. 252–277). Madrid: Catarata. 

MÉNDEZ, L., y ROJAS, P. (2015). Principios orientadores en la intervención psicosocial 
y comunitaria centrada en infancia, interculturalidad y buen vivir. Polis, Revista 
Latinoamericana. Páginas 123-142. 

MEO, A., CIMOLAI, S. y PÉREZ, A. (2014). Argentina. Mapping ethnic and 
educational inequalities in an uncharted territory. In: The Palgrave handbook on 
race and ethnic inequalities in education. London: Palgrave Macmillan. Pg. 5-38. 

MIGNOLO, W., (2007). La idea de América Latina. La herida colonial y la opción de-
colonial. Barcelona: Gedisa. 

MILANOVIC, B., (2005): Worlds Apart: Measuring International and Global Inequality, 
Princeton University Press. 

MINISTERIO DE EDUCACIÓN. (2009). Kichwa, Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu. 
Quito: Mineduc. 

MINISTERIO DE PLANIFICACIÓN DEL DESARROLLO (2010): “Plan Nacional de 
Desarrollo Bolivia 2010-2015” [en línea]. Disponible en: 
http://www.planificacion. gob.bo/sites/folders/documentos/plan.pdf 

MINISTERIO DE TRABAJO Y ASUNTOS SOCIALES (2004): Atención a las personas 
en situación de dependencia en España. Libro blanco. Madrid. 

MIÑOSO ESPINOSA, Y., (2009). Etnocentrismo y colonialidad en los feminismos lati-
noamericanos: complicidades y consolidación de las hegemonías feministas en el 
espacio transnacional. En Revista venezolana de estudios de la mujer, 14, (33), p. 
37-54. 

MISHRA, R., (1990) El estado de bienestar en la sociedad capitalista políticas de des-
mantelamiento y conservación en Europa, América del Norte y Australia, Edito-
rial Ministerio de asuntos sociales, Madrid, 1990. 

MOLES, A.; ROHNER, E. (1975): Psicología del espacio. Ed Aguilera. Madrid. 

MOLINA, I., y RAMIREZ, R., (2010). Resignificando el territorio desde la resistencia: 
el caso de la cuenca del río Tunjuelo, en: Movimientos sociales y resistencia: una 
apuesta por el territorio. Bogotá: CINDE. 



Bibliografía 345 

MONSALVE, L., (2014). Secuelas del desarrollismo empresarial minero en el hábitat 
rural. Un modelo de medición con indicadores socioambientales para una gestión 
integral del hábitat: La Jagua de Ibirico, Cesar. Bogotá: Universidad Nacional de 
Colombia. 

MONTAGUT, M., (1996): La mujer en el Estado del Bienestar: un vacío teórico. En 
VV.AA. (Ed.), Dilemas del Estado del Bienestar (pp. 405–420). Madrid: Funda-
ción Argentaria. 

MONTAIGNE, M., de (2016). Ensayos. Barcelona: Galaxia Gutenberg.  

_____ (2000). Maestro de la vida. Madrid: Debate.  

MONTAÑO, G. (2012). Buenos Aires: Conferencia acerca de la experiencia 
constitucionalista boliviana. 

MORÁN, N., (2017) Ordenar el territorio desde un enfoque biorregional. En Lopez, 
Daniel, Fdez Casadevante Jose Luis, Moran, Nerea y Oteros Elisa Eds. (2017) 
Arraigar las instituciones. Políticas públicas agroecológicas desde los 
movimientos sociales.  Ed. Libros en Acción. Madrid. 

MORAWETZ, D., (1977): Twenty-five years of Economic Development, 1950-1975. 
The John Hopkins University Press.MORRIS, D., y HESS, K., (1978): El poder 
del vecindario. El nuevo localismo. Ed. Gustavo Gilli. Barcelona. 

MORENO MÍNGUEZ, A., (2005): Empleo de la mujer y familia en los regímenes de 
bienestar del sur de Europa en perspectiva comparada. Permanencia del modelo 
de varón sustentador, Revista Española de Investigaciones Sociológicas, 33, 131–
163. 

MORENO, L. (2006): The Model of Social Protection in Southern Europe. Enduring 
Characteristics? Revue française des affaires sociales, (5), 73–95. 

_____ (2002): Bienestar mediterráneo y supermujeres, Revista Española de Sociología, 
2, 41–57. 

_____ (2001): La «vía media» española del régimen de bienestar mediterráneo, Papers. 
Revista de Sociología, 63, 67–82. 

_____ (2000): Ciudadanos precarios: la última red de protección social. Barcelona: 
Ariel. 

MORENO, L., y MARÍ-KLOSE, P., (2016): Bienestar mediterráneo: Trayectorias y retos 
de un régimen en transición. En Eloísa DEL PINO y Mª Josefa RUBIO LARA 
(Eds.), Los Estados de Bienestar en la encrucijada. Políticas sociales en perspec-
tiva comparada (pp. 139–160). Madrid: Tecnos. 

MORIN, E., (2007). Introducción al pensamiento complejo. Trad. Marcelo Pakman. 9° 
Reimpresión. Barcelona. Editorial Gedisa S.A., 2007. 



346 Bibliiografía 

MOSER, C., O. N.: (1998) Planificación de género. Objetivos y obstáculos. En LARGO, 
Elena (Ed.). Género en el Estado del Género. Santiago de Chile: Isis Internacional, 
Ediciones de las Mujeres, 1998, nº 27. 

_____ (1993) Gender Planning and Development: Theory, Practice and Training. Lon-
don: Routledge, 1993. 

_____ (1991) “Planificación de género en el Tercer Mundo: Enfrentando las necesidades 
prácticas y estratégicas de género”. En GUZMÁN, Virginia et al, (Ed.). Una 
Nueva Lectura: Género en el Desarrollo, Lima: Flora Tristán, 1991. 

MOSTERÍN, J. y RIECHMANN, J. (1995). Animales y ciudadanos. Madrid: Talasa. 

MOUFFE, Ch. (2011). En torno a lo político. Buenos Aires: FCE. 

MOULAERT, F (2008) Innovación social: Institucionalmente enraizada, territorial-
mente (Re)producida. En Albertos, J. Noguera, J. Pitarch M.D. y Salom, J (eds.): 
Globalización económica: amenazas y oportunidades para los territorios. Ed. 
Nau Llibres. Valencia. 

MUGUERZA, J., (2013), “A vueltas con la idea de un progreso moral”, en Bajo palabra. 
Revista de Filosofía, II Época, Nº 8, pp. 17-32. 

MUIÑO, E., (2018) ¿Ciudades sostenibles, ciudades en transición? Revista Viento Sur. 
N.º 151. 

MUÑOZ DE BAENA, J., (2009) “Fascismos de ayer y de hoy: semejanzas y diferencias”, 
http://respublicapinto.50webs.com/#celebrados. 

MUÑOZ-JARAMILLO, F., (ed.) (2014). Balance crítico del Gobierno de Rafael Correa. 
Quito: Universidad Central del Ecuador. 

MURALT, A. de (2008). La apuesta de la filosofía medieval. Estudios tomistas, escotis-
tas, ockhamistas y gregorianos. Madrid: Marcial Pons. 

MURILLO, R., (2013). Estrategia Nacional para “Vivir Limpio, Vivir Sano, Vivir Bo-
nito, Vivir Bien...! Managua: Gobierno de Nicaragua. 

MURILLO, S., (2004): Cara y cruz del cuidado que donan las mujeres. En Emakunde 
(Ed.), Congreso Internacional Sare 2003 “Cuidar cuesta: coste y beneficios del 
cuidado” (pp. 161–176). Vitoria-Gasteiz: Emakunde. 

NAREDO, J. M. (2006): Raíces económicas del deterioro ecológico y social. Más allá 
de los dogmas. Madrid: Siglo XXI. 

NARVÁEZ, A. (2012). La modernización de la cultura alfabética: La institucionaliza-
ción. Conferencia II. Ponencia. En: Curso Magistral en Educación, capitalismo y 
modernización cultural en Colombia. Universidad Pedagógica Nacional. Bogotá. 

NANDY, A. (1997) Colonization of the Mind. En Majid Rahnema y Victoria Bawtree 
(Eds.) The Post-development Reader (pp. 168-177). Londres: Zed Books.  

http://respublicapinto.50webs.com/#celebrados


Bibliografía 347 

N D́IONE et al. (1997) Reinventing the Present: The Chodak Experience in Senegal. En 
Majid Rahnema y Victoria Bawtree (Eds.) The Post-development Reader (pp. 364-
376). Londres: Zed Books.  

NICEFORO, A., (1961). El mito de la civilización, el mito del progreso. México: Instituto 
de Investigaciones Sociales. 

NISBET, R., (1996). Historia de la idea de progreso. Barcelona: Gedisa. 

NOZICK, R., (1988) Anarquía, Estado y Utopía, México, FCE, México, 1988. 

NUSSBAUM, M., (2012). Crear Capacidades, propuesta para el desarrollo humano. 
(Trad. Albino Santos Mosquera). Barcelona, España: Espasa Libros. 2012. 

_____ (2007). Las fronteras de la justicia: consideraciones sobre la exclusión. (trad.) 
Ramón Vilà Vernis y Albino Santos Mosquera. Barcelona. Paidós, 2007. 

_____ (2003). La terapia del deseo. Barcelona: Paidós.  

_____ (2002): Las mujeres y el desarrollo humano. Barcelona: Editorial Herder. 

OCHANDO CLARAMUNT, C., (1999). El Estado de bienestar, objetivos, modelos y 
teorías, Ariel, Barcelona. 

OCDE (1996): Shaping the 21st Century: The Contribution of Development Cooperation, 
París. 

OLIVAS, E., (1991). Problemas de legitimación en el Estado social, Madrid, Trotta. 

ONU. Informe de los Objetivos de Desarrollo Sostenible. 2017. 
<https://reliefweb.int/report/world/informe-de-los-objetivos-de-desarrollo-
sostenible-2017> [última consulta 25-08-2018]. 

ONU. Nosotros, los pueblos: la función de las Naciones Unidas en el siglo XXI. 
(A/54/2000)- 

ONU. Transformar nuestro mundo: la Agenda 2030 para un mundo sostenible.  
(A/RES/70/1). 

ORLOFF, A., (1996): Gender in the Welfare State, Annual Review of Sociology, 22, 51–
78. 

ORTEGA Y GASSET (1968). Meditación de la técnica. Madrid: Revista de Occidente. 
Colec. El arquero 

ORTIZ, S., (2009): “¿Comuneros kichwas o ciudadanos ecuatorianos? La ciudadanía 
étnica y los derechos políticos de los indígenas de Otavalo y Cotacachi”. Tesis de 
Doctorado en Estudios Políticos. Quito, FLACSO. 

OST, F., (1996). Naturaleza y Derecho, para un debate ecológico en profundidad. (trad.) 
Juan Antonio Irazabal y Juan Churruca. Bilbao: Ediciones Mensajero. 

OVIEDO, A., (2011). Qué es el sumaKawsay. Quito: Sumak. 

https://reliefweb.int/report/world/informe-de-los-objetivos-de-desarrollo-sostenible-2017
https://reliefweb.int/report/world/informe-de-los-objetivos-de-desarrollo-sostenible-2017


348 Bibliiografía 

OYÓN, J., (2011) Dispersión frente a compacidad: la paradoja del urbanismo protoeco-
lógico. Rev. Ciudad y Territorio. Estudios Territoriales nº43. Ed. Ministerio de 
Fomento. Madrid. 

PANDO BALLESTEROS, Mª. Paz. (2017) “La ciudadanía femenina en el S. XXI”. Re-
vista Jurídica Portucalense. Porto: Fundação para a Ciência e a Tecnologia. Mi-
nistério da Educação e Ciência de Portugal, n.º 21, 31 de julio de 2017, pp. 80-
102. 

PANDO BALLESTEROS, Mª. Paz. (2009) “Globalización y multiculturalismo. Las in-
migrantes musulmanas”. En LIMA TORRADO, Jesús (Coord.): Derechos, es-
tado, mercado. Europa y América Latina. Madrid: Dilex, 2009, pp. 209-230. 

PANIZZA, F., (2009): “Nuevas izquierdas y democracia en América Latina”. Revista 
CIDOB d’Afers Internacionals, 85-86: 75-88. 

PAREDES, J., (2011). Una sociedad en estado y con estado despatriarcalizador. 
Documento de discusión, versión preliminar. PNUD, Proyecto de fortalecimiento 
democrático, Cochabamba, Bolivia. 

PARELLADA, R., (2009), “Ilustración, progreso y desarrollo”, en ISEGORÍA. Revista 
de Filosofía Moral y Política N.º 40, enero-junio, pp. 17-28. 

PECES-BARBA, G., (1999), Derechos sociales y positivismo jurídico, Cuadernos Bar-
tolomé de las Casas, n. 11, Dykinson, Madrid. 

PNUD. Informe sobre Desarrollo Humano 2016 Desarrollo humano para todos. 
<http://www.undp.org/content/undp/es/home/librarypage/hdr/2016-human-
development-report.html> [última consulta 25-08-2018]. 

PEÑA, V., (1993), “Algunas preguntas sobre la idea de progreso”, en El Basilisco: Re-
vista de materialismo filosófico, Nº 15, pp. 3-14. 

PEQUEÑO, A., (2007): Imágenes en disputas. Representaciones de mujeres indígenas 
ecuatorianas. Quito: FLACSO, ABYA-YALA, UNFPA. 

PERALES, I., (2016). ‘El socialismo del buen vivir en El Salvador’. ALAI, 13/07/2016. 

PÉREZ GAÑÁN, R., (2017a): “El desarrollo como forma de exclusión y despojo de los 
pueblos originarios en el Buen Vivir ecuatoriano y el Vivir Bien boliviano: la 
continuidad de los procesos y espacios tutelados de lo indígena”. Religación, 2(6): 
138-159. 

______ (2017b): “Mecanismos de exclusión de los pueblos originarios en los discursos y 
representaciones del Buen Vivir ecuatoriano y el Vivir Bien boliviano: el tutelaje 
y la desapropiación simbólica. Iberoamerican Journal of Development Studies, 
6(2): 48-70. 

PEREZ LUÑO, A., “Derechos humanos, Estado de Derecho y Constitución” 3ra.edic. 
Madrid. 1990. 

http://www.undp.org/content/undp/es/home/librarypage/hdr/2016-human-development-report.html
http://www.undp.org/content/undp/es/home/librarypage/hdr/2016-human-development-report.html


Bibliografía 349 

PÉREZ PRIETO, L. y DOMINGUEZ SERRANO, M. (2015). Una revisión feminista del 
decrecimiento y el buen vivir. Contribuciones para la sostenibilidad de la vida 
humana y no humana. En Revista de Economía Crítica, (19), p. 34-57. 

PEÑA, E., (2013). Entrevista periodística. La minería criminal va a generar más violen-
cia': Luis Jorge Garay. Bogotá: El Tiempo. 

PÉREZ ROYO, J., (1997), Curso de Derecho Constitucional, Madrid, Marcial Pons, 4ª 
ed.  

PORRAS NADALES, A (2001) “Estado postsocial e integración europea", APARICIO 
PÉREZ, M.A (dir), Derecho constitucional y formas políticas. Actas del Congreso 
de Derecho constitucional y Estado Autonómico, Barcelona: CEDECS. 

PÉREZ MENDIETA, J. (2010). Bolivia: Elecciones presidenciales y legislativas (1993-
2009). Salamanca: Universidad de Salamanca- Instituto de Iberoamérica. 

PÉREZ TAPIAS, J., (2019): Ser humano. Madrid: Trotta. 

PLATÓN (1992). Banquete (en Diálogos III). Madrid: Gredos.  

PNUD (1990). Informe sobre desarrollo humano 1990. Bogotá: Tercer Mundo. 

PNUMA (Programa de Naciones Unidas para el Medio Ambiente) (2014): Decoupling 
2: technologies, opportunities and policy options. 

POGGE, Th., (2009) Hacer Justicia a la Vida Humana. (Problemas de Ética práctica), 
Fondo de Cultura Económica, UNAM, 2009. 

POLO BONILLA, R., (2009): “Ciudadanía y biopoder: las sugerencias de Andrés Gue-
rrero (Tema central)”. Ecuador Debate. Pensamiento crítico, 77: 125-137. 

PORTOCARRERO Y RUIZ BRAVO, P., (1990) Mujeres y Desarrollo. Madrid: Lépala 
y Flora Tristán, 1990. 

PRIOR, Á., (2002): Axiología de la modernidad: ensayos sobre Agnes Heller. Cátedra: 
Madrid. 

QUIJANO, A., (1992): “Colonialidad y Modernidad/Racionalidad”. En BONILLA, He-
raclio (comp.). Los Conquistados. 1492 y la población indígena de las Américas, 
FLACSO. Bogotá: Tercer Mundo editores, Libri Mundi, pp. 437-447. 

RAHNEMA, M., (1997) Development ant the People’s Immune System: The Story of 
Another Variety of AIDS. En Majid Rahnema y Victoria Bawtree (Eds.) The Post- 
development Reader (pp. 111-131). Londres: Zed Books.  

RAHNEMA, M. y BAWTREE, V. (1997) (Eds.) The Post-development Reader. Londres: 
Zed Books. 

RECALDE, P. (2008). Elecciones presidenciales 2006. Una aproximación a los actores 
del proceso. ÍCONOS. Revista de Ciencias Sociales, Nro. 27. Enero. pp. 15- 25. 



350 Bibliiografía 

RAMÍREZ, F. (2010). Fragmentación, reflujo y desconcierto. Movimientos sociales y 
cambio político en el Ecuador (2000- 2010). OSAL, Año XI. Nº28. Noviembre. 
pp. 17-57. 

RAMÍREZ, R., (2010). Socialismo del sumak kaway o biosocialismo republicano. Quito: 
SENPLADES. 

_____ (2008). ‘El sur del cambio o propuesta de principios rectores para una nueva visión 
del desarrollo’. En: René Ramírez (ed.), Igualmente pobres, desigualmente ricos. 
Quito: PNUD, pp. 373-410. 

RAWLS, J., A Theory of Justice, Oxford, 1972 (Ed. cast. Teoría de la Justicia, trad. de 
M. d. González, México, FCE, 1993). 

REAL ACADEMIA ESPAÑOLA (2014): Diccionario de la lengua española (23a Edi-
ción). Madrid: Espasa-Calpe. 

RIBA ROMEVA, Carles (2011): Recursos energètics i crisi. La fi de 200 anys irrepeti-
bles. Barcelona: Universitat Politècnica de Catalunya [versión castellana disponi-
ble en www.upc.edu/idp].  

RIDLEY, M., (2011). El optimista racional: ¿tiene límites la capacidad de progreso de 
la especie humana? Madrid: Taurus. 

RIDOUX, N., (2009). Menos mal es más. Introducción a la filosofía del decrecimiento. 
Barcelona: Los libros del lince.  

RIST, G. (2002) El desarrollo: historia de una creencia occidental. Madrid: Catarata. 

RIVERA, J., (1983). El Banquete. Una lectura. Santiago de Chile: Ediciones Universidad 
Católica.  

ROBERTS, M., (2015b): “¿Exceso de ahorro o escasez de inversión?”. sinpermiso.info. 

RODRÍGUEZ CABRERO, Gregorio (2004): El Estado del Bienestar en España: debates, 
desarrollo y retos. Madrid: Fundamentos. 

_____ Por un nuevo contrato social: el desarrollo de la reforma social en el ámbito de la 
Unión Europea. En Luis MORENO (Ed.), Unión Europea y Estado del Bienestar 
(pp. 3–30). Madrid: CSIC. 

RODRÍGUEZ, G. P., (2013). La gestión de la diversidad en la Argentina. Documento de 
trabajo no publicado. 

RODRÍGUEZ MANZANO, I., Mujeres y Naciones Unidas: Igualdad, desarrollo y paz. 
Madrid: Los Libros de la Catarata, 2008. 

ROJAS, C.; ARASTIZABAL, A. (2004): Proyecto ecobarrios Bogotá. Una iniciativa 
pionera en Colombia para crear ciudades ecológicas de dentro hacia fuera. 
Revista Ambiente nº 93. Buenos Aires. 

ROJAS, C.; OME, T. (2011): Ecobarrios en Bogotá, ¿cómo crear una comunidad ecoló-
gica? Revista Papeles nº111. Ed. FUHEM. Madrid. 



Bibliografía 351 

ROSAS, D. N. (2017). Reflexiones en torno a la interculturalidad y la educación superior 
en Chile. Polyphōnía. Revista del Centro de Estudios Latinoamericanos de 
Educación Inclusiva. (CELEI). Páginas 72-94. 

ROSEN, S. (1997): «Public Employment, Taxes and the Welfare State in Sweeden», en 
FREEMAN et al. (eds). 

SADER, E. (06 de Junio de 2006). El post-neoliberalismo de la nueva Bolivia. (A. C. 
Maior, Entrevistador). 

SÁEZ RUEDA, L., (2003): Movimientos Filosóficos actuales, Madrid: Trotta. 

SACHS, W. (Ed.) (1996) Diccionario del Desarrollo: Una guía del conocimiento como 
poder. Perú: PRATEC. 

SALVO, A. R. (13 de Enero de 2001). Anales de la Universidad de Chile. Recuperado el 
22 de 06 de 2017, de 
http://www.anales.uchile.cl/index.php/ANUC/article/viewArticle/2529/2446. 

SANABRIA, M. J. (2013). Los conflictos ambientales asociados con la actividad minera 
en la cuenca urbana del río Tunjuelo. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia. 

SANAHUJA, J., (2013): “Las nuevas geografías de la pobreza y la desigualdad y las 
metas de desarrollo global post-2015”, en. Mesa, Manuela (coord.) El reto de la 
democracia en un mundo en cambio: respuestas políticas y sociales. Anuario 2013-
2014. Madrid: Ceipaz, 61-100. 

SÁNCHEZ, D., (2013). Minería, territorio y territorialidad: el caso del hallazgo aurífero 
La Colosa en el municipio de Cajamarca (Tolima-Colombia) 2000-2013. Bogotá: 
Universidad Nacional de Colombia. 

SAINSBURY, D., (1994): Gendering welfare states. London: Sage Publications. 

SALIDO, O., y MORENO, L., (2012): Female Employment and Welfare Development 
in Spain. En Ayse BUGRA y Yalcin ÖZKAN (Eds.), Trajectories of female em-
ployment in the Mediterranean (pp. 16–37). New York: Palgrave Macmillan. 

SARASA, S., y MORENO, L., (1995): El Estado del Bienestar en la Europa del sur. 
Madrid: CSIC. 

SARTRE, J., (2000). El existencialismo es un humanismo. Barcelona: Edhasa.  

SAUNDERS, K. (Ed) (2004) Feminist Post-development thought: Rethinking modernity, 
post-colonialism and representation. Londres: Zed Books.  

SAUQUILLO, J. (2017) Michel Foucault: poder, saber y subjetivación. Madrid: Alianza. 

SAVATER, F., (1995), Política para Amador, Barcelona, Ariel. 

SBERT, J. M. (1996) Progreso. En Wolfang Sachs (Ed.) Diccionario del Desarrollo: Una 
guía del conocimiento como poder (pp. 299-318). Perú: PRATEC. 

SCHAVELSON, S. (2012). El nacimiento del Estado Plurinacional de Bolivia. 
Etnografía de una Asamblea Constituyente. La Paz: Cejis / Plural editores. 



352 Bibliiografía 

SECRETARIA DEL BUEN VIVIR (2015). El buen vivir. ¿Qué, por qué, para qué y 
cómo? Quito: Secretaría del Buen Vivir. 

SECRETARÍA NACIONAL DE PLANIFICACIÓN Y DESARROLLO (SENPLADES) 
(2017). Plan Nacional de Desarrollo 2017-2021. Quito: SENPLADES. 

_____ (2013). Plan Nacional para el Buen Vivir 2013-2017. Quito: SENPLADES. 

_____ (2012). Transformación de la matriz productiva. Quito: SENPLADES. 

_____ (2010). Socialismo y sumak kawsay. Quito: SENPLADES. 

_____ (2009). Plan Nacional para el Buen Vivir 2009-2013. Quito: SENPLADES. 

_____ (2007). Plan Nacional de Desarrollo 2007-2009. Quito: SENPLADES. 

SEGUNDO QUINTRIQUEO, D. (20 de Abril de 2012). Polis. Revista Latinoamericana. 
Recuperado el 22 de Junio de 2017, de http://polis.revues.org/808 

SELIGSON, M., A. (Ed.) (1984): The gap between rich and poor. West-view Press. Boul-
der. 

SEMPERE, J., (2014) Papel y límites de la acción intersticial en las transiciones 
postcarbono. Revista Papeles n.º 127. 

SEN, A., (2000). Desarrollo y libertad. (Trad. Esther Rabasco y Luis Toharia). Barce-
lona, España: Planeta.  

_____ (1995): Nuevo examen de la desigualdad. Madrid: Alianza Editorial. 

SENARCLENS, P. (1997) How the United Nations Promotes Development through 
Technical Assistance. En Majid Rahnema y Victoria Bawtree (Eds.) The Post- 
development Reader (pp. 190-201). Londres: Zed Books. 

SENNETT, R. (1998). La corrosión del carácter. Las consecuencias personales del tra-
bajo en el nuevo capitalismo. Barcelona: Anagrama, 2000. 

SÉNECA (2007). Vida, pensamiento y obra. Barcelona: Planeta.  

SHARMA, A., y AKHIL, G., (eds.) (2006): The Anthropology of the State. A Reader. 
Malden: Blackwell Publishing. 

SHIVA, V., (1995). Abrazar la vida Mujer, ecología y supervivencia. (Trad. Instituto del 
Tercer Mundo-Montevideo Uruguay, por Ana Elena Guyer y Beatriz Sosa Martí-
nez). Madrid, España: horas y HORAS.  

SINTES, M., (2018) Postales desde Totnes. Revista Ecologista n.º 91. Ecologistas en 
Acción. 

SOGGE, D., (2015): Los donantes se ayudan a sí mismos. Madrid: Editorial 2015 y más. 

SOREL, G., (2011). Las ilusiones del progreso: estudios sobre el porvenir social. Gra-
nada: Comares. 

SOTO CARRASCO, D., (2010): “(Im)Políticas del exilio: Giorgio Agamben”, Intersti-
cios: Revista sociológica de pensamiento crítico, 4 (2), 2010, 251-257. 



Bibliografía 353 

SOUSA SANTOS, B., de (2017). Democracia y transformación social. Bogotá: siglo de 
hombre editores. 

_____ (2010). Refundación del Estado en América Latina: perspectivas desde una epis-
temología del sur. Buenos Aires: Ed. Antropofagia.  

_____ (2009a) Sociología jurídica crítica: para un nuevo sentido común en el derecho. 
Madrid: Trotta/Ilsa. 

_____ (2009b) Una epistemología del Sur: la reinvención del conocimiento y la 
emancipación social. Ed. Siglo XXI, México. 

SPANGENBERG, J. (2008) (entrevistado por: Jofra Sora, M.) (2008): “Conversaciones 
con Joachim Spangenberg”. Ecología Política, nº 35. 

STEFANONI, P. (2005). Las nuevas fronteras de la democracia boliviana. Nómadas, Nro. 
22. Abril. pp.269-278. 

STEPHAN, M., y CHENOWETH, E., (2008) Why Civil Resistance Works. The Strategic 
Logic of Nonviolent Conflict. International Security, Vol. 33, No. 1 Harvard 
College and the Massachusetts Institute of Technology. 

STEWART, F., (1985): Basic Needs in Developing Countries. Baltimore: The Johns 
Hopkins University Press. 

STREETEN, P., et al. (1981): First Things First. New York: Oxford University Press. 

SVAMPA, M., (2019). Las fronteras del neoestractivismo en América Latina. Conflcitos 
socioambientales, giro ecoterritorial y nuevas dependencias. Alemania: Bielfeld 
University Press.  

_____ (2010). El ‘laboratorio boliviano’: cambios, tensiones y ambivalencias del 
gobierno de Evo Morales. En M. Svampa, P. Stefanoni, & B. Fornillo, Debatir 
Bolivia. Perspectivas de un proyecto de descolonización (págs. 21- 60). Buenos 
Aires: Taurus. 

SYMEONAKI, Maria y FILOPOULOU, Celestine (2017): Quantifying gender distances 
in education, occupation and employment, Equality Diversity and Inclusion, 
36(4), 340–361. 

TALAVERA FERNÁNDEZ, P., (2011), “Kant y la idea del progreso indefinido de la 
humanidad”, en Anuario filosófico 44/2, pp. 335-371. 

TAPIA, L., (2011): “El tiempo histórico del desarrollo”. En, VVAA. El desarrollo en 
cuestión: Reflexiones desde América Latina. La Paz: CIDES-Universidad Mayor 
de San Andrés, pp. 19-36. 

TARROW, (1997) El poder en movimiento. Movimientos sociales, acción colectiva y 
política. Ed Alianza. 

TAYLOR, P., (2012) Transition towns and world cities: towards green networks of cities. 
Local Environment, 17:4, 495-508. 



354 Bibliiografía 

TEILHARD DE CHARDIN, P., (1955). El fenómeno humano. (Trad. Prólogo y notas de 
M. Crusafont Pairó). Madrid, España: Sexta edición, Taurus Ediciones. 

THOMAS, C., (2011): Deconstruyendo los conceptos de cuidados. En Cristina 
CARRASCO et al. (Eds.), El trabajo de cuidados: historia, teoría y políticas (pp. 
145–176). Madrid: Catarata. 

TORNS, T., (2008): El trabajo y el cuidado: cuestiones teórico-metodológicas desde la 
perspectiva de género, Empiria: Revista de Metodología de Ciencias Sociales, 15, 
53–73. 

TORNS, T., y RECIO CÁCERES, C., (2012): Las desigualdades de género en el mercado 
de trabajo: entre la continuidad y la transformación, Revista de Economía Crítica, 
14, 178–202. 

TORO, C., et al. (2012). Minería, territorio y conflicto en Colombia. Bogotá: Universidad 
Nacional de Colombia.  

TORTOSA, J.M. (2009) Maldesarrollo como Mal Vivir. Revista América Latina en Mo-
vimiento, 445, (18-21). 

TRIFILETTI, R., (1999): Southern European welfare regimes and the worsening position 
of women, Journal of European Social Policy, 9(1), 49–64. 

TVERBERG, G. (2015): “How our energy problem leads to a debt collapse problem”. 
ourfiniteworld.com.  

ULLRICH, O. (1996) Tecnología. En Wolfang Sachs (Ed.) Diccionario del Desarrollo: 
Una guía del conocimiento como poder (pp. 360-376). Perú: PRATEC.  

UNCETA, K., (2013): “Cooperación para el desarrollo: anatomía de una crisis”. Íconos, 
47, 15-29. 

_____ (2009) Desarrollo, subdesarrollo, maldesarrollo y postdesarrollo: Una mirada 
transdisciplinar sobre el debate y sus implicaciones. Carta Latinoamericana Con-
tribuciones en Desarrollo y Sociedad en América Latina, 7, (1-34).  

_____ Desarrollo alternativo, alternativas al desarrollo y buen vivir: elementos para el 
debate. Papeles, 128(15), (29-38).  

UNCETA, Koldo y GUTIÉRREZ-GOIRIA, Jorge (2016): “¿Se hace camino al andar? 
Las estrategias de desarrollo, los ODM y la paradoja China”, Revista de Economía 
Mundial, 44, 59-76. 

_____ (2012): “Identidad y legitimidad de la cooperación al desarrollo: El debate sobre 
la relación de la AOD con la pobreza y la desigualdad internacional”, Estudios de 
Economía Aplicada, 30 (3), 773-800. 

UNIVERSIDAD DE GEORGETOWN. (06 de Agosto de 2002). Base de datos políticos 
de las Américas. Obtenido de República de Bolivia/ Resultados electorales 2002: 
http://pdba.georgetown.edu/Elecdata/Bolivia/pres02B.html 

http://pdba.georgetown.edu/Elecdata/Bolivia/pres02B.html


Bibliografía 355 

UNIVERSIDAD DE INVESTIGACIÓN DE TECNOLOGÍA EXPERIMENTAL 
YACHAY. Ecuador, 2013.  

UNIVERSIDAD DE LAS ARTES. Ecuador, 2013. 

UNIVERSIDAD INDÍGENA DE BOLIVIA (UNIBOL). Bolivia, 2008. 

UNIVERSIDAD INTERCULTURAL AMAWTAY WASI (UIAW), 2004. Aprender en 
la sabiduría y el buen vivir. Quito: Abya-Yala. 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN (UNAE). Ecuador, 2013.  

UNIVERSIDAD REGIONAL AMAZÓNICA IKIAM. Ecuador, 2013. 

VALENZUELA, E., (2009) Educación Superior Indígena en el Centro de Investigación 
y Formación para la Modalidad Aborigen (CIFMA): génesis, desarrollo y 
continuidad. En Daniel Mato (coord.), Instituciones Interculturales de Educación 
Superior en América Latina. Procesos de construcción, logros, innovaciones y 
desafíos. Caracas: Instituto Internacional de la UNESCO para la Educación 
Superior en América Latina y el Caribe (UNESCO-IESALC), págs.: 79-102. 

VAN COTT, D., (2005): From Movements to Parties in Latin America. The Evolution of 
Ethnic Politics. Nueva York: Cambridge University Press. 

VANDEMOORTELE, J., (2002): Are we really reducing global poverty? United Nations 
Development Programme. Bureau for Development Policy. 

VAREA, S., y ZARAGOCIN, S., (2017). Introducción. En Varea S. y Zaragocin S. 
(comp.) Feminismo y Buen Vivir: utopías decoloniales. (p. 5-16), Cuenca: 
PYDLOS Ediciones. 

VARGAS, J. O. (Septiembre de 2016). Educación Global. Recuperado el 10 de 05 de 
2017, de http://educacionglobalresearch.net/wp-content/uploads/EGR10-09-
Osorio-Castellano.pdf 

VEGA, F., (2014). ‘El Buen Vivir-Sumak Kawsay en la Constitución y en el PNBV 2013-
2017 del Ecuador’. Obets 9(1): 167-94. 

VEGA, P de., (1998), “Mundialización y Derecho constitucional: la crisis del principio 
democrático en el constitucionalismo actual”, Revista de Estudios Políticos nº 100 

VEGA UGALDE, S., (2017). La Sostenibilidad de la vida como eje para Otro Mundo 
Posible. En Varea S. y Zaragocin S. (comp.) Feminismo y Buen Vivir: utopías 
decoloniales. (p. 44-52), Cuenca: PYDLOS Ediciones.  

_____ (2013).  El orden de género en el sumak kawsay y el suma qamaña. Un vistazo a 
los debates actuales en Bolivia y Ecuador. Íconos. Revista de Ciencias Sociales. 
(48), p. 73-91.  

VELÁZQUEZ I., y VERDAGUER C., (2008): Proyecto ECOCITY. Manual para el 
diseño de ecociudades en Europa. Libro I: La ecociudad: un lugar mejor para 
vivir. Ed. SEPES/Bakeaz. 



356 Bibliiografía 

VICEPRESIDENCIA DE LA REPÚBLICA DEL ECUADOR (2015). Estrategia nacio-
nal para el cambio de la matriz productiva. Quito: Vicepresidencia de la Repú-
blica del Ecuador. 

VICIANO PASTOR, R; MARTÍNEZ DALMAU, R (2010), “¿Se puede hablar de un 
nuevo constitucionalismo latinoamericano como corriente doctrinal sistemati-
zada?”, Ponencia presentada en el VIII Congreso Mundial de la Asociación Inter-
nacional de Derecho constitucional. Universidad Autónoma de México, diciembre 
2010, www.ufjf.br/.../Rube¦ün-Marti¦ünez-Dalmau.-Se-puede-hablar-de-un-
nuevo-constitucionali... 

VIDART, D. (2012). “No hay indios en el Uruguay Contemporáneo”. Ponencia 
presentada en las Jornadas “Pueblos originarios nuevas miradas y debates en torno 
al pasado indígena” UNESCO, octubre de 2011, Publicado en: Anuario de 
Antropología Social y Cultural en Uruguay, Volumen 10, 2012 Páginas 251-257. 

VIGNOLO, H. M. (2001). Universidad de Chile. Recuperado el 13 de 05 de 2017, de 
Revista Perspectivas: http://www.dii.uchile.cl/~revista/ArticulosVol4-N2/249-
266%2005-H.pdf 

VITERI, C., (2003): “Súmak Káusai. Una respuesta viable al desarrollo” (Quito, Univer-
sidad Politécnica Salesiana). 

_____ (2000). ‘Visión indígena del desarrollo en la Amazonía’. Polis, 2002, 3. 

VITERI, A., et al. (1992). Plan Amazanga [mimeo]. Puyo, Ecuador: OPIP. 

WAGENSBERG, J., e (ed.) (1998). El progreso: ¿Un concepto acabado o emergente? 
Barcelona: Tusquets. 

WALSH, C., (2009): Interculturalidad, Estado, Sociedad. Luchas (de)coloniales de nues-
tra época. Quito: UASB, Abya Yala. 

_____ (2005). Interculturalidad, Conocimientos y Decolonialidad. En: Signo y 
Pensamiento Volumen XXIV. Enero - Junio. Bogotá: Pontificia Universidad 
Javeriana. Páginas 39-50. 

WANDERLEY, F., (2009): Prácticas estatales y el ejercicio de la ciudadanía: encuentros 
de la población con la burocracia en Bolivia. Íconos, 34: 67-79. 

WARD, J. D.; SUTTON, P. C.; WERNER, A. D.; COSTANZA, R.; MOHR, S. H.; 
SIMMONS, C. T. (2016): “Is Decoupling GDP Growth from Environmental 
Impact Possible?”. PLOSone, DOI: 10.1371/journal.pone.0164733. 

WARR, B.; AYRES, R.; EISENMENGER, N.; KRAUSMANN, F.; SCHANDL, H. 
(2010): “Energy use and economic development: A comparative analysis of useful 
work supply in Austria, Japan, the United Kingdom and the USA during 100 years 
of economic growth”. Ecological Economics, DOI: 
10.1016/j.ecolecon.2010.03.021. 

WEAVER, W., (1948). Science and complexity. American Scientist, 36. 



Bibliografía 357 

WEBER, M., (1944): Economía y sociedad. Esbozo de sociología comprensiva. Madrid: 
Fondo de Cultura Económica. 

WILLIAMSON, G., (2008). Educación universitaria y educación intercultural en Chile. 
Cuadernos interculturales. Páginas 125-156. 

WORLD BANK (1990): World Development Report 1990. Washington. 

WORLD BANK (1998): Assessing Aid: What Works, What Doesn’t, and Why. Oxford 
University Press. 

WORTH, N., (2015): Feeling precarious: Millennial women and work, Environment and 
Planning D: Society and Space, 34(4), 601–616. 

WRIGHT, R., (2006). Breve historia del progreso: ¿hemos aprendido por fin las leccio-
nes del pasado? Barcelona: Urano. 

YAMPARA, S. (07 de Abril de 2010). Debate del Buen Vivir, una solución a la crisis de 
civilización moderna. (K. Arkonada, Entrevistador) Obtenido de 
http://www.rebelion.org/noticia.php?id=103616 

YOUNG, M., (2010): Gender Differences in Precarious Work Settings, Relations Indus-
trielles, 65(1), 74–97. 

ZAFFARONI, E., (2012). La Pachamama y el humano. Buenos Aires: Ed. Colihue. 

ZAGREBELSKY, G., (1997), El Derecho dúctil. Ley, derechos y justicia, Madrid, Trotta 

ZENÓN DE CITIO, ARISTÓN DE QUIOS, (1996) Los estoicos antiguos, Ed. Gredos, 
Madrid, 1996. 

ZIBECHI, R., (2010): “Le ´bien vivre´comme un autre monde posible”. Entropía, 9: s/n, 
Versión modificada del texto en francés por el autor publicada en La Quinta Pata 
[en línea]. Disponible en: http://la5tapatanet.blogspot.com/2011/03/el-buen-vivir-
como-el-otro-mundo.html    

ZUAZO, M. (2010). ¿Los movimientos sociales en el poder? El gobierno del MAS en 
Bolivia. Nueva Sociedad, Nro. 227. mayo-junio. 120- 135. 

_____ (2008). ¿Cómo nació el MAS?: la ruralización de la política en Bolivia: 
entrevistas a 85 parlamentarios del partido. Friedrich Ebert Stiftung. 

ZUBERO BEASKOETXEA, I., (2009): Inserción laboral: ¿y qué hacemos con la socie-
dad?, Educación Social: Revista de Intervención Socioeducativa, 41, 35–47. 





 

 
 
 
 
 
 
 

Datos curriculares sobre los autores (por orden alfabético) 
 
 

 
Rafael Enrique Aguilera Portales es Profesor Titular de Ciencia Política y Ad-
ministración Pública de la Universidad de Málaga en el Departamento de Ciencia 
Política y Administración Pública de la Facultad de Derecho de la Universidad 
de Málaga (España). Doctor en Filosofía Política por la Universidad de Málaga 
(2001), Maestría y doctorado en Teoría Jurídica Contemporánea (2007) en la Fa-
cultad de Derecho por la Universidad Nacional de Educación a Distancia 
(UNED), Maestría en Filosofía Política en la Universidad de Málaga (1997),  ha 
desarrollado docencia e investigación en diversas universidades:  Universidad 
Autónoma de Nuevo León (UANL), Universidad de Monterrey (UDEM), Uni-
versidad Autónoma de Coahuila (UAC) y Universidad autónoma de Zacatecas 
(México),  miembro del Sistema Nacional de Investigadores (CONACYT) con 
Nivel III.  Sus líneas de investigación en los últimos años se centran en Ciudada-
nía, Democracia, Teoría Política y Constitucional. Cuenta con numerosas publi-
caciones en obras colectivas, libros, artículos en Revistas científicas nacionales e 
internacionales, entre sus libros recientes podemos destacar La democracia en el 
Estado constitucional (2009) Neoconstitucionalismo, Democracia y Derechos 
Fundamentales (2010), Democracia verde (2016), Estado social y Políticas Pu-
blicas (2015), Antropología Criminal (2016). Correo electrónico: agui-
lera.uanl@gmail.com 

Jorge Alguacil González-Aurioles es Profesor Titular de Derecho Constitucional. 
Tres líneas de investigación han marcado hasta el momento sus intereses y preo-
cupaciones. Comienza mostrando su interés por las transformaciones del Estado 
contemporáneo y específicamente por las relaciones entre el Derecho constitu-
cional, hasta el momento considerado estatal, y el Derecho que trae causa del 
proceso de integración jurídico político europeo. Fruto de ello son dos libros: su 
tesis La directiva comunitaria desde la perspectiva constitucional y La elabora-
ción del Tratado por el que se establece una Constitución para Europa, ambos 
publicados en 2004. Su segunda línea investigadora se despliega en el análisis de 

mailto:aguilera.uanl@gmail.com
mailto:aguilera.uanl@gmail.com


360 Datos curriculares sobre los autores 

la teoría general de los derechos fundamentales y concretamente el análisis de los 
límites de los derechos y el uso del principio de la proporcionalidad. Fruto de esta 
línea investigadora son varios artículos en revistas especializadas en las que se 
analiza la polémica que genera la aplicación de este principio, pero también las 
posibilidades que ofrece. Por último, ha mostrado su interés por el análisis de un 
derecho fundamental específico, central en la democracia, el derecho de partici-
pación política. El libro Estado de partidos: participación y representación de 
2014 pretende dar cuenta del estado de la cuestión, y de la trascendencia de los 
partidos políticos en nuestro vigente constitucionalismo. Correo electrónico: jal-
guacil@der.uned.es 
 
Yesica Álvarez Lugo es Doctora en Estudios sobre Desarrollo por la Universidad 
del País Vasco (UPV/EHU). Máster en Desarrollo y Cooperación Internacional 
por el Instituto Hegoa-Universidad del País Vasco UPV/EHU y licenciada en De-
recho y en Humanidades por la Universidad Carlos III de Madrid. Ha sido Inves-
tigadora Asociada en la Universidad Andina Simón Bolívar (Sede Ecuador) y ha 
trabajado durante cuatro años en el Instituto Hegoa como Personal Investigador 
en Formación. Ha sido miembro del Grupo de Investigación de la UPV/EHU 
“Coherencia de Políticas para el Desarrollo” y Co-investigadora de la investiga-
ción interinstitucional titulada “Comunicación para el Buen Vivir/Vivir Bien en 
América Latina: Hacia una construcción de diálogos interculturales” que realizó 
la Universidad de Santo Tomás y la Universidad de Valladolid. Además, es 
miembro activo de Ben Magec-Ecologistas en Acción. Correo electrónico: yesi-
cala3@gmail.com 
 
Siro Bayón-Calvo es Doctor por la Universidad de Valladolid y Profesor Ayu-
dante Doctor en el Departamento de Sociología y Trabajo Social de la Universi-
dad de Valladolid. Ha realizado una estancia de investigación en la KU Leuven 
(Bélgica) y es autor de varias publicaciones en revistas científicas y capítulos de 
libro. Sus líneas de investigación se centran en la sociología de la educación, la 
evaluación de políticas públicas y el análisis del Estado del Bienestar. Correo 
electrónico: siro.bayon@uva.es 
 
Arnold Esteban Bonilla Reyes es Magíster en Comunicación, Desarrollo y Cam-
bio Social de la Universidad Santo Tomás, USTA–Bogotá y de profesión Comu-
nicador Social, se ha desempeñado como docente e investigador en la 
Corporación Universitaria Minuto de Dios Centro Regional Soacha (2017-2019), 
actualmente realiza la misma labor en el Centro Regional Villavicencio, Vice-
rrectoría Orinoquía (2020). Asimismo, tiene experiencia en el desarrollo de pro-
cesos comunitarios vinculados con la defensa medioambiental y el 
empoderamiento territorial, además, ha liderado procesos comunitarios y sociales 

mailto:jalguacil@der.uned.es
mailto:jalguacil@der.uned.es
mailto:yesicala3@gmail.com
mailto:yesicala3@gmail.com
mailto:siro.bayon@uva.es


Datos curriculares sobre los autores 361 

con población campesina y organizaciones sociales de base. Sus intereses primor-
diales de investigación se enmarcan en torno a la cultura, el desarrollo emergente, 
el comunitarismo, la educación y la comunicación para el cambio y la transfor-
mación social. Correo electrónico personal: aresbonilla86@gmail.com Correo 
electrónico institucional: arnold.bonilla@uniminuto.edu 
 
Nancy Edelmira Castañeda Quitian es Magíster en Desarrollo Educativo y Social 
de la Universidad Pedagógica Nacional; profesional en Sistemas de Información, 
Bibliotecología y Archivística de la Universidad de La Salle, con conocimientos 
en el diseño y ejecución de proyectos en el campo de las bibliotecas, la lectura y 
la escritura; hace parte de la Junta Directiva de la Asociación Colombiana de 
Bibliotecología ASCOLBI. Ha sido tutora departamental de la Red Nacional de 
Bibliotecas Públicas, pasante del Ministerio de Cultura y Coordinadora de la Red 
Departamental de Bibliotecas Públicas del Vaupés, Colombia. Correo electró-
nico: ncastanedaq@gmail.com 
 
Lourdes Constanza Barrero Fletscher (R. I. P.) fue administradora de empresas 
de turismo, especializada en la enseñanza de inglés como lengua extranjera, ha-
bilidades de comunicación empresarial y locución de radio y televisión. Máster 
en Comunicación, Desarrollo y Cambio Social, ejerció como docente en la Fa-
cultad de Negocios Internacionales de la Universidad de Santo Tomás, dirigiendo 
las clases de inglés de negocios, coordinando y presentando el programa de radio 
internacional TWIAL “El mundo en otro idioma” y como presentadora de even-
tos internacionales.  
 
Paula D’Amico es Doctora en Ciencias Sociales y licenciada en Sociología por 
la Universidad Nacional de Cuyo (Argentina). Actualmente, se desempeña como 
docente de la cátedra Sociología Ambiental, en la Facultad de Ciencias Exactas 
y Naturales de la Universidad Nacional de Cuyo y en la Universidad Juan A. 
Maza. Es becaria post-doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Cientí-
ficas y Técnicas —CONICET— (Argentina). Sus temas de investigación se rela-
cionan con problemáticas socioambientales en general, y en particular, con 
asuntos concernientes a la conservación de la biodiversidad, diversidad de usos 
del territorio y conflictos derivados. Ha realizado numerosas presentaciones en 
congresos y reuniones científicas nacionales e internacionales sobre estos temas. 
Sus más recientes publicaciones, algunas en colaboración, abordan la cuestión 
ambiental estableciendo contrapuntos entre el ambientalismo hegemónico y la 
corriente ambiental crítica; la conformación de la territorialidad campesina en el 
caso del desierto de Lavalle (Mendoza, Argentina); los debates teóricos clásicos 
y contemporáneos sobre la conservación de la biodiversidad en áreas naturales 
protegidas; y las tensiones y conflictos de los territorios rurales mendocinos. Co-
rreo electrónico: pauladamico1980@gmail.com 

mailto:aresbonilla86@gmail.com
mailto:arnold.bonilla@uniminuto.edu
mailto:ncastanedaq@gmail.com
mailto:pauladamico1980@gmail.com


362 Datos curriculares sobre los autores 

Jorge Diego Sánchez es Doctor en Filología Inglesa por la Universidad de Sala-
manca. Su investigación académica se centra en los estudios postcoloniales y de 
género en el cine, la literatura, las relaciones internacionales y la cultura popular 
de India y su diáspora. Sobre estas temáticas ha publicado artículos sobre las di-
rectoras de cine Mira Nair y Deepa Mehta, la poetisa Sarojini Naidu, la activista 
Rokeya Hosain, el escritor Aravind Adiga o la película Slumdog Millionaire. Ha 
desarrollado actividad docente e investigadora en University of Hyderabad (In-
dia) y Jadavpur University (Calcuta, India). Ha formado parte de diversos grupos 
de investigación sobre arteterapia, estudios de género en la literatura contempo-
ránea y, actualmente, es miembro del grupo de trabajo del Proyecto “Narrativas 
de Resiliencia: enfoques sobre literatura y otras representaciones culturales con-
temporáneas” (MINECO: FFI2015-63895-C2-2-R) dirigido por la Dra. Ana Mª 
Fraile. Ha sido coordinador nacional en España de la ONG Akshy-India. Correo 
electrónico: jorgediegosanchez@usal.es 
 
Carmen Duce Díaz es Ingeniera Industrial. Máster en Ingeniería de Procesos y 
Sistemas por la Universidad de Valladolid. Posgrado en Cooperación Internacio-
nal para el Desarrollo. Técnica de la Oficina de Cooperación Internacional para 
el Desarrollo de la Universidad de Valladolid. Correo electrónico: oficina.coope-
racion@uva.es 
 
Gabriela Chiriboga Herrera es Licenciada en Ciencia Política (UBA) y Máster 
en Derechos Humanos y Políticas Públicas (UNED). Fue becaria UBACyT con 
el plan de trabajo “Estudio comparado del concepto ‘diversidad’ en el marco de 
las reformas constitucionales de Ecuador y Bolivia y sus implicancias en la re-
presentación política” (2012- 2013) en el marco del Proyecto UBACyT “Demo-
cracia y diversidad en Argentina: estado democrático, derechos e inclusión en la 
sociedad heterogénea” (UBA- IIGG, 2011-2014). Se ha desempeñado como do-
cente en la Cátedra de Fundamentos de Ciencia Política en la carrera del mismo 
nombre (UBA, 2012-2013). Ha sido miembro del proyecto de investigación “Co-
municación para el buen vivir/vivir bien en América Latina (Abya Yala). Hacia 
una construcción de diálogos interculturales” (USTA-UVa, 2018). Entre sus lí-
neas de investigación figuran la violencia de género y su relación con el cuidado 
y las discapacidades, los estudios sobre pobreza y desigualdades, los “populis-
mos” y el nuevo constitucionalismo latinoamericano. Desde 2013 ha trabajado en 
el sector público ecuatoriano, en las instituciones rectoras de la planificación na-
cional, la erradicación de la pobreza, el desarrollo social, y posteriormente en la 
Función Judicial. Actualmente se desempeña como consultora y como docente 
en el Máster de Derechos Humanos y Políticas Públicas de la UNED. Correo 
electrónico: chiribogaherrera@gmail.com  
 

mailto:jorgediegosanchez@usal.es
mailto:oficina.cooperacion@uva.es
mailto:oficina.cooperacion@uva.es
mailto:chiribogaherrera@gmail.com


Datos curriculares sobre los autores 363 

Ana Patricia Cubillo-Guevara es Doctora por la Universidad de Huelva (Socio-
logía) y Licenciada en Ciencias Políticas por la Universidad de Costa Rica y Más-
ter en Ciencias Política en Iberoamérica por la Universidad Internacional de 
Andalucía. Profesora Sustituta Interina del Dpto. de Sociología, Trabajo Social y 
Salud Pública y miembro del Grupo de Investigación Transdisciplinari@s de la 
Universidad de Huelva, además de Profesora Colaboradora del Claustro del 
Grado de Trabajo Social de la Universidad Internacional de Valencia. Miembro 
de la Red Española de Estudios del Desarrollo. Correo electrónico: ana.cubi-
llo@dstso.uhu.es 
 
José María Enríquez Sánchez es Doctor en Filosofía (UVa) y Doctor cum 
laude en Historia (USAL), con premio extraordinario de doctorado. Máster inter-
universitario en Cooperación Internacional para el Desarrollo (UBU, ULE, 
USAL, UVa) y Especialista Universitario en Mediación y Resolución de Conflic-
tos en el Aula (UNED). Investigador-docente en la Universidad de Valladolid 
(UVa), colaborador docente en el Máster de Derechos Humanos y Políticas Pú-
blicas (UNED) y en el Máster en Derechos Humanos, Estado de Derecho y De-
mocracia en Iberoamérica (PRADPI/UAH). Ha formado parte de los equipos de 
investigación “Pensando la Universidad del siglo XXI como un territorio para la 
convivencia” y “Comunicación para el buen vivir/vivir bien en América Latina 
(Abya Yala). Hacia una construcción de diálogos interculturales” (USTA-UVa). 
Ha realizado estancias de investigación en la Universidad Andina Simón Bolívar 
(UASB) y la Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (FLACSO, sede 
Ecuador). Actualmente es miembro del Grupo de Investigación Reconocido en 
Historia de los Derechos Humanos de la Universidad de Salamanca (USAL) y 
del Grupo de Investigación Reconocido de Ciencias Sociales Aplicadas de la Uni-
versidad de Valladolid y está vinculado en tareas de investigación con el grupo 
Energía, Economía y Dinámica de Sistemas (GEEDS), con quienes colabora en 
varios proyectos europeos sobre políticas públicas para la transición hacia socie-
dades sostenibles. Además, es secretario del Observatorio de Cooperación Inter-
nacional para el Desarrollo de la Universidad de Valladolid (OCUVa) y miembro 
del Seminario Internacional de Historia Contemporánea de los Derechos Huma-
nos (SIHCDH). Autor de las obras Desgracia e injusticia. Del mal natural al mal 
consentido (Sequitur, 2015), La lucha por los derechos. A partir de la idea de 
inobediencia y sus formas (Marcial Pons, 2016), Los límites del mundo. Una crí-
tica del imaginario social desarrollista y sus alternativas (Dykinson, 2021) y, 
entre otros trabajos académicos (ediciones, artículos y capítulos), coautor de los 
libros Educación plena en derechos humanos (Trota, 2014), Teoría y práctica 
educativa de los derechos humanos (Tirant Lo Blanch, 2015), Repensar los de-
rechos humanos para una sociedad globalizada (UNED, 2016) y Sostenibilidad 
y decrecimiento. Una crítica de la (sin)razón consumista (UNED, 2017). Entre 

mailto:ana.cubillo@dstso.uhu.es
mailto:ana.cubillo@dstso.uhu.es


364 Datos curriculares sobre los autores 

sus líneas de investigación destacan la historia del pensamiento y de los movi-
mientos sociales y políticos, así como la filosofía práctica (Ética, Política y del 
Derecho). Correo electrónico: josemaria.enriquez@uva.es  
 
José Luis Fernández Casadevante, Kois, es sociólogo y trabaja desde la coopera-
tiva Garúa en cuestiones relacionadas con ecología urbana y agroecología; ade-
más es activista del movimiento vecinal madrileño. Correo electrónico: 
kois@garuacoop.es 
 
Pablo Font Oporto es profesor de Ética, Filosofía política y Filosofía del Derecho 
en la Universidad Loyola Andalucía. Licenciado en Derecho por la Universidad 
de Córdoba (2003) y Doctor con Mención Internacional por la Universidad de 
Sevilla (2014). Sus líneas de investigación son: derecho de resistencia histórico 
y actual, conflictos ambientales, alternativas al paradigma moderno economi-
cista-instrumental-colonial, miedo y violencia en las sociedades occidentales ac-
tuales, economía alternativa, pobreza, y crisis y contradicciones del Estado social. 
Ha trabajado desde los enfoques de la teoría crítica del Derecho, el giro decolo-
nial, la economía ecológica y ecofeminista, y el biopsicopoder. Autor de El de-
recho de resistencia civil en Francisco Suárez. Virtualidades actuales (Granada, 
Comares, 2018). Correo electrónico: pfont@uloyola.es 
 
Luis González Reyes es Doctor en Química. Miembro de Ecologistas en Acción, 
donde participa en su Secretaría Confederal desde la fundación (y fue durante 
nueve años co-coordinador de la organización). Actualmente es parte de Garúa 
S. Coop. Mad., donde sededica a la formación y la investigación en temas rela-
cionados con el ecologismo y la pedagogía. También trabaja en FUHEM, donde 
es el responsable del desarrollo transversal de los contenidos ecosociales en sus 
tres centros escolares. Es autor o coautor de una decena de libros con contenidos 
que abarcan distintas facetas del ecologismo social. Correo electrónico: 
luis.glez.reyes@nodo50.org 
 
Jorge Gutiérrez Goiria es Profesor del Departamento de Economía Financiera II 
y miembro del Instituto Hegoa de la Universidad del País Vasco. Sus líneas de 
investigación incluyen aspectos de cooperación y desarrollo, así como cuestiones 
relacionadas con las microfinanzas y la banca ética, entre otras. Responsable del 
Grupo de Investigación sobre Coherencia de Políticas para el Desarrollo y la 
Cooperación Internacional (UPV/EHU), presidente de la Red Española de Estu-
dios del Desarrollo (REEDES) entre 2017 y 2020. Correo electrónico: jorge.gu-
tierrez@ehu.eus 
 
  

mailto:josemaria.enriquez@uva.es
mailto:kois@garuacoop.es
mailto:pfont@uloyola.es
mailto:luis.glez.reyes@nodo50.org
mailto:jorge.gutierrez@ehu.eus
mailto:jorge.gutierrez@ehu.eus


Datos curriculares sobre los autores 365 

Bernardo Alfredo Hernández-Umaña, categorizado como Investigador Junior por 
Ministerio de Ciencia, Tecnología e Innovación de Colombia (MINCIENCIAS), es 
Doctor en Derecho (UCM) y Máster interuniversitario en Cooperación Interna-
cional para el Desarrollo (UVa, USAL, UBU, ULE). Especialista en Derecho 
Constitucional de la Universidad Nacional de Colombia (UN), Especialista en 
Docencia Universitaria y Abogado de la Universidad Militar Nueva Granada (Co-
lombia). Docente investigador de la División de Ciencias Sociales en la Facultad 
de Sociología de la Universidad Santo Tomás (USTA, Colombia), en las asigna-
turas Paz Imperfecta y Desarrollo Sostenible y Sociología del Desarrollo.  Ha 
sido docente de la Maestría en Comunicación, Desarrollo y Cambio Social 
(USTA) en los espacios académicos de Economía Política y Desarrollo, Globali-
zación y Derechos Humanos, y en el grado con el espacio académico optativo 
Derechos Humanos, Desarrollo y Derechos de la Naturaleza. Miembro del Grupo 
de Investigación reconocido por MINCIENCIAS en “Comunicación, Paz-Con-
flicto”, adscrito a la Facultad de Comunicación Social de la USTA. Ha sido el 
investigador principal en los proyectos “Pensando la Universidad del Siglo XXI 
como un territorio para la convivencia” (2017-2018) y “Comunicación para el 
buen vivir / vivir bien en América Latina (Abya Yala)” (2018-2019), que se han 
llevado a cabo entre la USTA y el Área de Cooperación Internacional para el 
Desarrollo / Observatorio de Cooperación de la Universidad de Valladolid. Tam-
bién ha formado parte del Grupo de Trabajo de CLACSO “Cooperación Sur-Sur 
y Políticas de Desarrollo” (2016-2019).  Autor del libro Desarrollo y Derecho al 
Desarrollo. Desde el Biocentrismo y el Pensamiento Complejo (Ediciones USTA, 
2017), además de autor de diversos capítulos de libros y artículos SCOPUS. Des-
taca su labor como editor en las obras Buenos convivires en Ecuador y Bolivia 
(UVa-USTA, 2020). Actualmente es el director del Instituto de la Paz y el Desa-
rrollo (IPAZDE) de la USTA (Colombia). Ha hecho una estancia de investigación 
en el Instituto de la Paz y los Conflictos (IPAZ, UGR). Sus líneas principales de 
investigación son los Estudios sobre el desarrollo e Investigación para la paz. 
Asimismo, es miembro de la Red Española de Estudios del Desarrollo 
(REEDES). Correo electrónico: bernardo.hernandez.umana@gmail.com 
 
Antonio Luis Hidalgo-Capitán es Doctor en Ciencias Económicas y Empresaria-
les por la Universidad de Huelva y Máster en Desarrollo Económico en América 
Latina por la Universidad Internacional de Andalucía. Es Profesor Titular de Eco-
nomía Aplicada, Investigador Principal del Grupo de Investigación Transdisci-
plinari@s y miembro del Centro de Investigación en Pensamiento 
Contemporáneo e Innovación sobre Desarrollo Social de la Universidad de 
Huelva. Es miembro de la Sociedad de Economía Mundial, de la Red Española 
de Estudios del Desarrollo y de la Alianza Latinoamericana de Estudios Críticos 
del Desarrollo. Correo electrónico: alhc@uhu.es 
 

mailto:bernardo.hernandez.umana@gmail.com
mailto:alhc@uhu.es


366 Datos curriculares sobre los autores 

Andrea Leiva Espitia es Doctora en Antropología, magíster en Ciencias de reli-
giones y sociedad en la École Pratique des Hautes Études de parís (Francia). An-
tropóloga y magíster en Antropología de la Universidad de los Andes. Sus líneas 
de investigación: etnicidad, poblaciones afrocaribeñas, espacio, territorialidad y 
conflicto socioambiental.  Correo electrónico: andrea.leiva@usantoto-
mas.edu.co  
 
Fernando Longás Uranga es Doctor en Filosofía por la Universidad de Vallado-
lid, (España) y Licenciado y Magíster en Filosofía por la Pontificia Universidad 
Católica de Chile. Su campo de investigación ha estado centrado en la Filosofía 
Moderna y más particularmente en las áreas de Ética y de Filosofía Política, 
campo en el que ha publicado dos libros, “La Moderna Condición Humana” 
(2003) y “La libertad en el Laberinto del Minotauro” (2005), ambos premiados 
por el Consejo Nacional del Libro y la Lectura de Chile en categoría de ensayo. 
En esta misma área de la filosofía ha publicado numerosos artículos en revistas 
nacionales e internacionales y desde 2003 forma parte del Consejo de la Asocia-
ción Iberoamericana de Filosofía Política (AIFP), institución que, desde 1997 or-
ganiza bianualemente un Congreso Internacional de Filosofía Política en diversos 
países de América Latina. Ha sido docente en diversas universidades chilenas 
entre las que destacan la U. Católica de Chile, la U. Alberto Hurtado, y la U. 
Metropolitana de Ciencias de la Educación. En esta última se desempeñó como 
Director del Departamento de Filosofía por dos períodos, fue coordinador de dos 
proyectos Mecesup (proyectos financiados por el Fondo Monetario Internacional 
destinados al mejoramiento de la calidad y equidad de la educación) y presidente 
del Consejo Nacional de Departamentos de Filosofía desde donde tuvo una im-
portante participación en el movimiento de defensa de la filosofía en Chile que 
se llevó a cabo entre los años 2000 y 2005, labor en la que destacan también otras 
publicaciones en reconocidos medios del espacio cultural y político chileno. Co-
rreo electrónico: fernandodaniel.longas@uva.es 
 
Jezabel Lucas-García es Doctora en Sociología por la Universidad del País 
Vasco/ Euskal Herriko Unibertsitatea. Actualmente trabaja como Profesora Ayu-
dante Doctora en el Departamento de Sociología y Trabajo Social de la Univer-
sidad de Valladolid. Sus líneas de investigación se centran en las desigualdades 
de género, el trabajo social feminista y el análisis del Estado del Bienestar desde 
una perspectiva de género. Es autora de diversas publicaciones en revistas cien-
tíficas y capítulos de libro. Forma parte de la Cátedra de Estudios de Género de 
la Universidad de Valladolid y desde 2018 es la Coordinadora del Grado en Tra-
bajo Social de la misma universidad. Correo electrónico: jezabelamparo.lu-
cas@uva.es 
 

mailto:andrea.leiva@usantotomas.edu.co
mailto:andrea.leiva@usantotomas.edu.co
mailto:fernandodaniel.longas@uva.es
mailto:jezabelamparo.lucas@uva.es
mailto:jezabelamparo.lucas@uva.es


Datos curriculares sobre los autores 367 

Ignacio Martínez Martínez es Profesor del Departamento de Ciencia Política y de 
la Administración en la Facultad de Ciencias Políticas y Sociología de la Univer-
sidad Complutense de Madrid. Es coordinador del Grupo de Investigación sobre 
Sociedad 356 Civil y Desarrollo de la Red Española de Estudios del Desarrollo 
(REEDES), miembro del Grupo de Investigación Diseño de Políticas Públicas: 
Transferencia e Innovación Social de la Universidad Complutense de Madrid e 
investigador en el Colectivo La Mundial. Sus líneas de investigación se centran 
en la cooperación internacional, la sociedad civil, la coherencia de políticas para 
el desarrollo sostenible y la agenda internacional de desarrollo. Correo electró-
nico: imartine@ucm.es 
 
Luis Javier Miguel González es profesor titular del Departamento de Ingeniería 
de Sistemas y Automática de la Universidad de Valladolid desde 1997. Ha im-
partido docencia durante más de veinte años en asignaturas de Regulación Auto-
mática y Dirección de Proyectos. En la actualidad imparte docencia de grado en 
las materias de Dinámica de Sistemas y Ética en la Ingeniería, y de postgrado en 
Control No Lineal, Gestión de Proyectos y Cooperación Científica para el Desa-
rrollo. Sus líneas de investigación estuvieron dedicadas inicialmente al diagnós-
tico automático de fallos y el mantenimiento predictivo industrial. En este campo 
ha dirigido varios proyectos de investigación con financiación pública y privada, 
mayoritariamente con el centro tecnológico CARTIF, donde ocupó responsabili-
dades de dirección en equipos de investigación. En el contexto de esta línea de 
investigación ha dirigido 8 tesis doctorales que han dado lugar a diversas publi-
caciones en revistas y congresos internacionales, así como a tres patentes nacio-
nales. A partir de 2004, después de una estancia postdoctoral en la Universidad 
de Bergen (Noruega), comenzó un cambio en su línea de investigación prioritaria 
hacia la aplicación de la dinámica de sistemas al análisis de los recursos y políti-
cas energéticas, dando lugar en el año 2008 a la formación del grupo de investi-
gación en Energía, Economía y Dinámica de Sistemas. En esta línea de 
investigación actual ha dirigido dos tesis doctorales, dirigido un proyecto del Plan 
nacional de I+D+i y publicado 10 artículos en revistas internacionales considera-
das de impacto, así como 18 contribuciones a congresos nacionales e internacio-
nales y revistas nacionales. Desde el año 2007 la actividad investigadora la 
compagina con actividades de gestión universitaria como director del Área de 
Cooperación Internacional para el Desarrollo de la Universidad de Valladolid. En 
este ámbito ha promovido diversas iniciativas docentes, entre las que destaca el 
Máster Interuniversitario de Cooperación Internacional para el Desarrollo, así 
como iniciativas de investigación tales como el Observatorio de Cooperación In-
ternacional para el Desarrollo de la Universidad de Valladolid. Correo electró-
nico: ljmiguel@eii.uva.es 
 

mailto:imartine@ucm.es
mailto:ljmiguel@eii.uva.es


368 Datos curriculares sobre los autores 

Ibeth Johana Molina Molina es Doctora en Ciencias Sociales y Humanas, Ma-
gíster en Desarrollo Educativo y Social y de profesión es Comunicadora Social y 
Periodista. Tiene experiencia en el trabajo comunitario especialmente en proce-
sos de formación, sensibilización, empoderamiento y formalización de organiza-
ciones de base. Así mismo, en el desarrollo de procesos de fortalecimiento 
comunitario para la gestión ambiental participativa, la resolución de conflictos 
territoriales y el capital social. Conocimiento sobre planeación para el desarrollo 
social, formulación, gestión e implementación y evaluación de proyectos socia-
les, estrategias comunicativas para el desarrollo y procesos de innovación tecno-
lógica con enfoque de género y diferenciales, así como el fomento de alianzas 
público–privadas. Amplia experiencia en docencia universitaria e investigación 
social, apropiación social del conocimiento e innovación social para la creación 
de comunidades de aprendizaje y alianzas estratégicas con grupos de investiga-
ción y universidades. Actualmente es docente–investigadora de la Maestría en 
Educación (UVD) de Uniminuto. Correo electrónico: ijm20com@gmail.com 
 
Nerea Morán Alonso es arquitecta y trabaja en la cooperativa Germinando, en 
cuestiones relacionadas con el urbanismo participativo y la planificación de sis-
temas alimentarios locales. Ambos comparten el blog “Raíces en el asfalto” 
(https://raicesyasfalto.wordpress.com/). Correo electrónico: nereamoran@germi-
nando.es 
 
Elssy Yamile Moreno Pérez es Doctora en Educación de la Universidad Pedagó-
gica Nacional de Colombia; Magister en Desarrollo Educativo y Social de la 
misma Universidad, en asocio con la Fundación Centro Internacional de Educa-
ción y Desarrollo Humano (CINDE). Comunicadora Social-Periodista de la Uni-
versidad Minuto de Dios. Docente Líder de Investigación de la Maestría en 
Educación de la Corporación Universitaria Minuto de Dios-Rectoría UVD. Pro-
fesora de espacios académicos tales como Investigación Educativa; Evaluación 
Educativa; Comunicación, memoria y olvidos; Comunicación y desarrollo y Co-
municación y convivencia; así como seminarios de investigación. Se ha desem-
peñado como docente de pregrado y posgrado por más de 15 años. Sus áreas de 
trabajo y publicaciones son sobre: comunicación, educación, conflicto y desarro-
llo. Correo electrónico: elssymor@gmail.com    
 
José Luis Muñoz de Baena Simón es Doctor en Derecho por la Universidad de 
Alcalá (UAH) de Henares y en Filosofía por la Universidad de Valladolid (UVa). 
Profesor titular de Filosofía del Derecho de la Universidad Nacional a Distancia 
(UNED) y académico correspondiente de la Real Academia de Jurisprudencia y 
Legislación de España (RAJL). Codirector del Máster en Derechos Humanos y 
Políticas Públicas de la UNED. Autor y coautor de numerosos trabajos sobre te-
mas de teoría de la ciencia jurídica, Filosofía del Derecho y derechos humanos, 

mailto:ijm20com@gmail.com
https://raicesyasfalto.wordpress.com/
mailto:nereamoran@germinando.es
mailto:nereamoran@germinando.es
mailto:elssymor@gmail.com


Datos curriculares sobre los autores 369 

entre los que cabe destacar las monografías El ocaso de la política (Comares, 
2012) y La abstracción del mundo (CEPC, 2018). Correo electrónico: 
jlmunozb@der.uned.es 

María de la Paz Pando Ballesteros es Profesora de Historia Contemporánea del 
Departamento de Historia Medieval, Moderna y Contemporánea de la Universi-
dad de Salamanca, Directora del Seminario Internacional de Historia Contempo-
ránea de los Derechos Humanos (SIHCDH), del mismo Departamento y miembro 
del Centro de Estudios de la Mujer de la Universidad de Salamanca (CEMUSA). 
Su Tesis Doctoral, titulada Los Democristianos y el proyecto político de Cuader-
nos para el Diálogo.1963-1969 (publicada por Ediciones Universidad de Sala-
manca en 2005), fue el punto de partida de la primera de sus líneas de 
investigación, sobre el papel político jugado por la Democracia Cristiana espa-
ñola desde la dictadura franquista a la democracia y sobre sus conexiones con 
otras fuerzas nacionales y extranjeras. La Historia de los Derechos Humanos (in-
cluidos los de las mujeres), es su segunda línea de investigación. Se sitúan en este 
marco, y más concretamente en el del derecho a la cultura y las relaciones de 
género, sus trabajos y publicaciones sobre las mujeres musulmanas, tanto en sus 
países de origen, como en los de acogida, en el caso de las musulmanas migrantes. 
Sobre los mencionados temas ha organizado, coordinado, y/o dirigido, múltiples 
seminarios, coloquios y congresos internacionales y es autora de diversas mono-
grafías y numerosos capítulos de libros y artículos en revistas especializadas. Co-
rreo electrónico: mpaz@usal.es 

Pablo Pérez Espigares es profesor de Ética y Filosofía Política en la Universidad 
Loyola Andalucía. Licenciado en Filosofía (2006) y en Antropología social y cul-
tural (2004) por la Universidad de Granada, es también Doctor en Filosofía 
(2015) por esa misma Universidad. Especialista en la filosofía de Heidegger y 
Lévinas, sus líneas de investigación son: pensamiento francés de la diferencia, 
fenomenología, interculturalidad y epistemologías del sur, teoría crítica de los 
derechos humanos, crisis de la democracia y biopolítica. Ha publicado diversos 
trabajos sobre esas temáticas en revistas especializadas y ha realizado estancias 
de investigación en las Universidades de París X-Nanterre y la Federal de Brasi-
lia. Correo electrónico: pabloperez@uloyola.es 

María del Rocío Pérez Gañán es docente/investigadora en la Universidad de 
Oviedo, España. Doctora en Antropología Social y Cultural. Investigadora Post-
doctoral del CONICET con centro de trabajo en el Centro de Estudios de la Ar-
gentina Rural (CEAR)/Universidad Nacional de Quilmes, Argentina. Máster 
Iberoamericano en Cooperación Internacional y Desarrollo (MICID, Universidad 
de Cantabria). Máster en Género y Políticas Públicas (Universidad de Cantabria). 
Líneas de Investigación: 1) Etnicidad, sistemas políticos y desarrollo en América 

mailto:jlmunozb@der.uned.es
mailto:mpaz@usal.es
mailto:pabloperez@uloyola.es


370 Datos curriculares sobre los autores 

Latina 2) Metabolismo socioeconómico regional 3) Movilidades contemporá-
neas, globalización, género y desarrollo. Publicaciones destacadas: Metabolismo 
agrario: una herramienta de análisis de las transiciones, las transformaciones te-
rritoriales y el espacio social argentino”. En, Juan Manuel Cerdá y Graciela Ma-
teo (Eds.), La Ruralidad en Tensión. Editorial Teseo, Buenos Aires, 2020; La 
Antropología en 100 preguntas. Editorial Nowtilus, Madrid; “El fuego que arde 
en las calles, también arde en la cocina”. Mujeres indígenas y otras formas de 
hacer política en los espacios rurales del Buen Vivir ecuatoriano y el Vivir Bien 
boliviano. Revista Arenal, 2018, 25(1), 95-121; Mecanismos de exclusión de los 
pueblos originarios en los discursos y representaciones del Buen Vivir ecuato-
riano y el Vivir Bien boliviano: el tutelaje y la desapropiación simbólica. Iberoa-
merican Journal of Development Studies, 2017, 6(2): 48-70. Con Hayes, 
Matthew, North-South Migrations and the Asymmetric Expulsions of Late Capi-
talism: Global Inequality, Arbitrage, and New Dynamics of North-South Trans-
nationalism. Migration Studies, 2017, 5 (1): 116-135. Correo electrónico: 
mr.perezganan@gmail.com 

Cristina Pérez Rodríguez es Doctora en Filosofía por la Universidad de Vallado-
lid y Máster en Coaching Empresarial y Personal y en Educación Social e Inter-
vención Comunitaria. Ha ejercido como docente en la Universidad Nacional de 
Educación a Distancia (UNED) y en la actualidad trabaja como docente en Ense-
ñanza Secundaria. Varias son sus líneas de investigación, entre las que cabe des-
tacar la filosofía para niños, la enfermedad mental y la educación en derechos 
humanos. Autora de El resurgir de la razón melancólica (2016), entre otros tra-
bajos académicos también es coautora de los libros Educación plena en Derechos 
Humanos (2014), Teoría y práctica educativa de los Derechos Humanos (2015) 
y Repensar los derechos humanos para una sociedad globalizada (2016). Correo 
electrónico: cristinaprodri@gmail.com  

Daniela Pessolano es Licenciada en Trabajo Social y Doctora en Ciencias Socia-
les por la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argentina). Actualmente, es 
becaria post-doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Téc-
nicas —CONICET (Argentina)—; se desempeña como docente universitaria en 
la referida casa de estudios; y participa de diversos proyectos de investigación. 
Su línea de investigación se refiere a las relaciones de género y de trabajo en 
territorios rurales. Es autora y coautora de artículos vinculados a la intervención 
social y a las condiciones de género en Trabajo Social, como así también a la 
participación económica de las mujeres y a la reproducción social campesina en 
territorios locales. Correo electrónico: danipessolano@hotmail.com 

mailto:mr.perezganan@gmail.com
mailto:cristinaprodri@gmail.com
mailto:danipessolano@hotmail.com


Datos curriculares sobre los autores 371 

Hernando Sáenz Acosta es Doctor en Planeación urbana y regional de la Univer-
sidad Federal do Rio de Janeiro. Especialista y Magíster en Planificación y Ad-
ministración del Desarrollo Regional de la Universidad de los Andes. Economista 
de la Universidad Nacional de Colombia. Líneas de investigación en Economía 
urbana, desarrollo urbano. Correo electrónico: hernandosaenz@usantoto-
mas.edu.co 

Joaquim Sempere Carreras es Doctor en Filosofía por la Universidad de Barce-
lona y licenciado en Sociología por la Universidad de París-X. Ha trabajado 
como director de la revista Nous Horitzons y forma parte del consejo editorial de 
la revista Mientras tanto. Es profesor emérito de Sociología de la Universidad de 
Barcelona, especializado en temas de medio ambiente. Ha desarrollado su pensa-
miento en torno a las necesidades humanas, el papel de la ciencia y los conflictos 
socioecológicos. Correo electrónico: jsemperecar@hotmail.com   

 

 

mailto:hernandosaenz@usantotomas.edu.co
mailto:hernandosaenz@usantotomas.edu.co
mailto:jsemperecar@hotmail.com






PROGRESO Y BIENESTAR
De las ideas sobre el progreso social

a las políticas públicas de bienestar (y su declive)

         Universidad de Valladolid                      Universidad Santo Tomás

PR
OG

RE
SO

 Y
 B

IE
NE

ST
AR

.  
De

 la
s 

id
ea

s 
so

br
e 

el
 p

ro
gr

es
o 

so
ci

al
 a

 la
s 

po
lít

ic
as

 p
úb

lic
as

 d
e 

bi
en

es
ta

r 
(y

 s
u 

de
cl

iv
e)

José María Enríquez Sánchez
Carmen Duce Díaz

Luis Javier Miguel González
Bernardo Alfredo Hernández-Umaña

Andrea Leiva Espi�a 
Hernando Sáenz Acosta

(Editores)


	CEPAL (1990): Transformación productiva con equidad. La tarea prioritaria del desarrollo de América Latina y el Caribe en los noventa. Santiago de Chile: CEPAL.
	CHILE, G. d. (16 de abril de 2004). Centro de documentación mapuche. Recuperado el 17 de junio de 2017, de http://www.mapuche.info/mapuint/newtreat040400.pdf
	CHOQUE, M., (2015). Educación Superior Indígena basada en saberes y conocimientos propios en Bolivia. En Mato, Daniel (2015). Educación Superior y pueblos Indígenas en América Latina. Contextos y Experiencias. Editorial de la Universidad Nacional de T...
	CUBILLO-GUEVARA, A., e HIDALGO-CAPITÁN, A., (2015). ‘El sumak kawsay genuino como fenómeno social amazónico ecuatoriano’. Obets 10(2): 301-33.
	CUBILLO-GUEVARA, A., HIDALGO-CAPITÁN, A., y DOMÍNGUEZ-GÓMEZ, J., (2014). ‘El pensamiento sobre el buen vivir. Entre el indigenismo, el socialismo y el post-desarrollismo’. Reforma y Democracia 60: 27-58.
	CUBILLO-GUEVARA, A., HIDALGO-CAPITÁN, A., y GARCÍA-ÁLVAREZ, S., (2016). ‘El buen vivir como alternativa al desarrollo para América Latina’. Revista Iberoamericana de Estudios del Desarrollo 5(2): 30-57.
	CURIEL, O., (2009, junio). Descolonizando el feminismo: una perspectiva desde América Latina y el Caribe. Trabajo presentado en el Primer Coloquio Latinoamericano sobre Praxis y Pensamiento Feminista, Instituto de Género de la Universidad de Buenos Ai...
	_____ (2011b). ‘El nuevo extractivismo progresista en América del Sur’. En: Alberto ACOSTA et al., Colonialismo del siglo XXI: negocios extractivos y defensa del territorio en América Latina. Barcelona: Icaria, pp. 75-92.
	HIDALGO-CAPITÁN, A., (2011). ‘Economía Política del Desarrollo. La construcción retrospectiva de una especialidad académica’. Revista de Economía Mundial 28: 279-320.
	_____ (2005). ‘El desarrollo socioeconómico de América Latina y el Caribe bajo el modelo multiexportador’. Revista de Fomento Social 238: 313-328.
	HIDALGO-CAPITÁN, A., y CUBILLO-GUEVARA, A., (2018). ‘Orto y ocaso del buen vivir en la planificación nacional del desarrollo en Ecuador (2007-2021)’. América Latina Hoy, 78.
	HIDALGO-CAPITÁN, A., GUILLÉN, A., y DÉLEG, N., (eds.) (2014a). Sumak Kawsay Yuyay. Antología del pensamiento indigenista ecuatoriano sobre el sumak kawsay. Huelva, España: CIM.
	KOTHARI, A et al (2019). Pluriverso: Un diccionario del postdesarrollo. Barcelona: Icaria Antrazyt.
	KOWII, A., (2009). ‘El Sumak Kawsay’. Aportes Andinos 28.
	LANG, M., LÓPEZ, C., y SANTILLANA, A., (eds.) (2013). Alternativas al capitalismo/colonialismo del siglo XXI. Quito: Abya Yala.
	LANG, M., y MOKRANI, D., (eds.) (2011). Más allá del desarrollo. Quito: Abya Yala.
	LARRAIN, H. (1993). ¿Pueblo, etnia o nación? Hacia una clarificación antropológica de conceptos corporativos aplicables a las comunidades indígenas. Revista de Ciencias Sociales, (Cl) (2), pp. 28-53.
	LE-QUANG, M., y VERCOUTERE, T., (2013). Ecosocialismo y Buen Vivir. Quito: IAEN.
	MANOSALVAS, M., (2014). ‘Buen vivir o sumak kawsay’. Íconos 49: 101-21.
	MAQUIEIRA, V., (2006) Mujeres, globalización y Derechos Humanos. Madrid: Cátedra, 2006.
	RAMÍREZ, R., (2010). Socialismo del sumak kaway o biosocialismo republicano. Quito: SENPLADES.
	_____ (2008). ‘El sur del cambio o propuesta de principios rectores para una nueva visión del desarrollo’. En: René Ramírez (ed.), Igualmente pobres, desigualmente ricos. Quito: PNUD, pp. 373-410.
	SECRETARIA DEL BUEN VIVIR (2015). El buen vivir. ¿Qué, por qué, para qué y cómo? Quito: Secretaría del Buen Vivir.
	SECRETARÍA NACIONAL DE PLANIFICACIÓN Y DESARROLLO (SENPLADES) (2017). Plan Nacional de Desarrollo 2017-2021. Quito: SENPLADES.
	_____ (2013). Plan Nacional para el Buen Vivir 2013-2017. Quito: SENPLADES.
	_____ (2012). Transformación de la matriz productiva. Quito: SENPLADES.
	_____ (2010). Socialismo y sumak kawsay. Quito: SENPLADES.
	_____ (2009). Plan Nacional para el Buen Vivir 2009-2013. Quito: SENPLADES.
	_____ (2007). Plan Nacional de Desarrollo 2007-2009. Quito: SENPLADES.
	SEGUNDO QUINTRIQUEO, D. (20 de Abril de 2012). Polis. Revista Latinoamericana. Recuperado el 22 de Junio de 2017, de http://polis.revues.org/808
	Página en blanco
	Página en blanco



